

فيرو

بَيَانِ مُعَادِيْ الأَسْمَاءِ الحِسْنَى

تأليف ابيممدعبدالمميدين يميى بن زيد المجودي الزعكزي

> مكتبة دار الحديث السلفية في الغيضة







#### الموقع الرسمي للشيخ حفظه الله تعالى https://alzoukory.com/

- lzoukory\_A/me.t//:https.
- https://twitter.com/A\_Alzoukory?s=08.
- https://www.youtube.com/channel/UCK2Lx1fToSQco2hW3tdgzOg.
- f /com.facebook.www//:https.
- https://chat.whatsapp.com/CA4yfZYa7om86EP4OtzAxq.

# بيّم اللّالِيِّج إليَّ عَيْنَ اللَّهُ اللّ

مكتبة دار الصحابة بالغيضة

1333هـ – ۱۹۰۳م

الطبعة الثانية

بهجهة ومنفجة



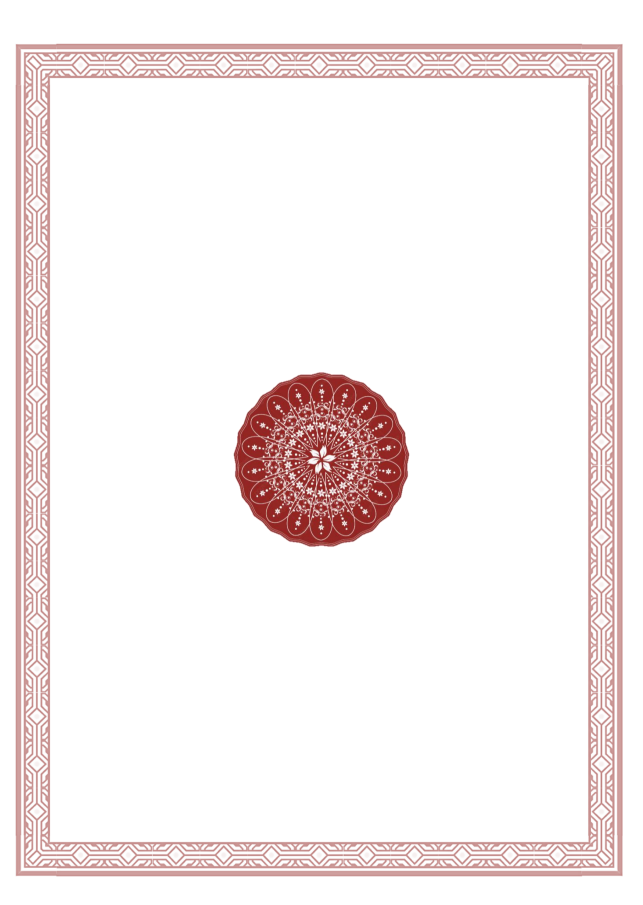
فيت

بَبَانِ مَعَاذِنِي الأَسْمَاءِ الْحُسْنَى

تألیف ابیمحمدعبدالحمیدبن یحیی بن زید الحجوریالزعکری

> مكتبة دار الحديث السلفية في الغيضة





## قال تعالى:

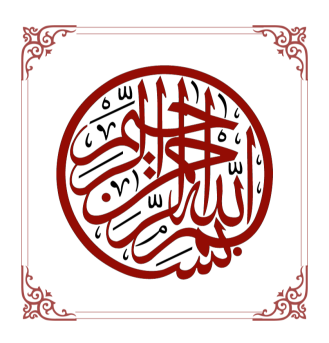
﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَى فَٱدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآءٍ فَي سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَلِلَّهِ السورة الأعراف: ١٨٠].

## أروت بهزا المنتصر

أن أبين أهم المعاني الني ترل عليها الأسماء الحسنى، وإلا فإن والرسة من حيث المعاني، والرلالات ختاج إلى أكثر من ذلك بكثير، فكل اسم يرل على الكمال من كل وجه، ويتضمن من صفات الكمال، ومعانيه ما يعجز العبر عن تسطيره وقوله،

ويكفي بيان ولك قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لل أحصى ثناء عليك أنت كما أحصيت على نفسك».

المؤلف...





الحمد لله القائل: ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوِّ لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَى ﴾ [طه:٨]، والقائل: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَى ﴾ [طه:٨].

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده، ورسوله على أما بعد:

## 🟶 فإن معرفة أسماء الله تعالى لها أهمية كبيرة لما يأتي.

الأول: أن العلم بالله، وأسمائه، وصفاته، أشرف العلوم، وأجلها على الإطلاق؛ لأن شرف العلم بشرف المعلوم، والمعلوم في هذا العلم هو الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بأسمائه، وصفاته، وأفعاله، فالاشتغال بفهم هذا العلم، والبحث التام عنه، اشتغال بأعلى المطالب، وحصوله للعبد من أشرف المواهب، ولذلك بينه الرسول على غاية البيان، ولاهتمام الرسول على ببيانه لم يختلف فيه الصحابة رضى الله عليهم كما اختلفوا في الأحكام.

الثاني: أن معرفة الله تدعو إلى محبته، وخشيته، وخوفه، ورجائه، وإخلاص العمل له، وهذا هو عين سعادة العبد، ولا سبيل إلى معرفة الله، إلا بمعرفة

#### القول الأسنمء فمء معانمي الأسماء الحسنم

أسمائه الحسني، والتفقه في فهم معانيها.

الثالث: أن معرفة الله سبحانه، وتعالى بأسمائه الحسنى، مما يزيد الإيمان. كما قال الشيخ عبد الرحمن بن سعدى رَحَمُ أُللَّهُ:

"إن الإيمان بأسماء الله الحسني ومعرفتها يتضمن أنواع التوحيد الثلاثة:

١- توحيد الربوبية. ٢- وتوحيد الإلهية. ٣- وتوحيد الأسماء، والصفات.

وهذه الأنواع هي روح الإيمان ورَوحه الروح: هو الفرح، والاستراحة من غم القلب، وأصله وغايته، فكلما زاد العبد معرفة بأسماء الله وصفاته ازداد إيمانه وقوي يقينه"(۱).

الرابع: أن الله خلق الخلق ليعرفوه ويعبدوه، وهذا هو الغاية المطلوبة منهم، لأنه كما يقول ابن القيم رَحَمُّاللَهُ: "مفتاح دعوة الرسل، وزبدة رسالتهم، معرفة المعبود بأسمائه وصفاته وأفعاله ؛ إذ على هذه المعرفة تبنى مطالب الرسالة كلها من أولها إلى آخرها" (٢) اهد. هذا بمعناه.

فالاشتغال بمعرفة الله، اشتغال بما خلق له العبد، وتركه وتضييعه إهمال لما خلق له، وليس معنى الإيمان هو التلفظ به فقط دون معرفة الله، لأن حقيقة الإيمان بالله أن يعرف العبد ربه الذي يؤمن به، ويبذل جهده في معرفة الله بأسمائه وصفاته، وبحسب معرفته بربه يزداد إيمانه.

الخامس: أن العلم بأسماء الله الحسني أصل للعلم بكل معلوم.

<sup>(</sup>١) التوضيح والبيان لشجرة الإيمان للسعدي (ص٤١).

<sup>(</sup>٢) الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة لابن القيم (١/١٥٠-١٥١).



### كما يقول ابن القيم رَحَمُهُ اللَّهُ:

"إحصاء الأسماء الحسنى والعلم بها أصل للعلم بكل معلوم فإن المعلومات سواه إما أن تكون خلقا له تعالى أو أمرا إما علم بما كونه أو علم بما شرعه ومصدر الخلق والأمر عن أسمائه الحسنى وهما مرتبطان بها ارتباط المقتضى، وإحصاء الأسماء الحسنى، أصل لإحصاء كل معلوم، لأن المعلومات هي من مقتضاها ومرتبطة بها" (۱).

السادس: العلم بها علم بمعانيها والعلم بمعانيها يزداد به التوكل والثقة بالله عَنَّكِكُلُّ والخوف منه والرجاء فيه إذ أن كل اسم من أسماء الله يدل على معاني بليغة، وبديعة.

السابع: معرفة أسماء الله الحسنى سبيل إلى التوسل بها عند دعائه، بل هي من أهم أسباب استجابة الدعاء، فقد رغب رسول الله على في التوسل بها قبل الدعاء في الدنيا، فعن فَضَالَةَ بْن عُبَيْدٍ رَضَيْكُ عَنْهُ صَاحِبَ رَسُولِ اللهِ عَلَى يَقُولُ: «سَمِعَ رَسُولُ اللهِ عَلَى وَلَمْ يُصَلِّ عَلَى النّبِي عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى النّبِي عَلَى النّبُولَ اللّبَيْنَ النّبِي عَلَى النّبِي عَلَى النّبِي النّبُولُ النّبُولُ اللّبَلْ اللّبُولُ اللّبُولُ اللّبَلْ اللّبُولُ اللّبُولُ اللّبُولُ اللّبُولُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ الللللّهِ اللللّهِ اللللّهِ الللهِ اللّهِ الللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ ال

وهو كذلك يتوسل بها يوم القيامة كما في حديث أنس رَضَالِتَهُ عَنهُ في الشفاعة «فأحمده بمحامد يعلمني إياها لا أحسنها الآن»(٣)، وإنما يحمده، ويثني عليه

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد - ط عالم الفوائد (١/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (١٤٨١).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

#### القول الأسنمه فمي معانمي الأسماء الحسنمه

بأسمائه، وصفاته.

الثامن: بمعرفتها، والعلم بها يقع التخلق، والعمل بما دلت عليه من المعاني فيما كان غير مختص بالله عَرَّفَعَلَ.

## قال ابن القيم رَحْمَهُ أَسُّهُ في "عدة الصابرين":

"ولما كان سبحانه هو الشكور على الحقيقة كان أحب خلقه إليه من اتصف بصفة الشكر، كما أن أبغض خلقه إليه من عطلها واتصف بضدها، وهذا شأن أسمائه الحسنى: أحب خلقه إليه من اتصف بموجبها، وأبغضهم إليه من اتصف بأضدادها، ولهذا يبغض الكفور، والظالم، والجاهل، والقاسي القلب، والبخيل، والجبان، والمهين، واللئيم، وهو جميل يحب الجمال، عليم يحب العلماء، رحيم يحب الراحمين، محسن يحب المحسنين، شكور يحب الشاكرين، صبور يحب الصابرين، جواد يحب أهل الجود، ستير يحب أهل الستر، قادر يلوم على العجز، والمؤمن القوي أحب إليه من المؤمن الضعيف، الستر، قادر يلوم على العجز، والمؤمن القوي أحب إليه من المؤمن الضعيف، عفو يحب العفو، وتر يحب الوتر، وكل ما يحبه فهو من آثار أسمائه وصفاته، وموجبها، وكل ما يبغضه فهو مما يضادها، وينافيها" (۱) اهـ.

### ♦ تنبه: «تخلقوا بأخلاق الله».

## قال الألباني رَحَمُدُاللهُ في السلسلة الضعيفة (٢٨٢٢)؛

"لا أصل له أورده السيوطي في "تأييد الحقيقة العلية (١/ ٨٩) "دون عزو، وتأولوه بأن معناه: اتصفوا بالصفات المحمودة، وتنزهوا عن الصفات المذمومة، وليس معناه أن تأخذ من صفات القدم شيئًا، ثم رأيت الحديث في "نقض التأسيس" لابن

<sup>(</sup>١) عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين - ط عالم الفوائد (١/ ٥٤٤).

تيمية ذكره في فصل عقده للكلام على معنى قوله ﷺ: «إن الله خلق آدم على صورته»" اهـ.

ثم إن هنالك صفات خاصة بالله كالكبر، ونحوه لا يجوز للمخلوق أن يتصف بها، فعلى هذا لا يقال بهذا القول.

التاسع: التعبيد لها في حال التسمية، فعن ابْنِ عُمَرَ رَضَالِكُ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ: عَلَيْ عُمَرَ رَضَالِكُ عَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ: عَلَيْهِ «إِنَّ أَحَبَّ أَسْمَائِكُمْ إِلَى اللهِ عَبْدُ اللهِ، وَعَبْدُ الرَّحْمَنِ»(١).

وقد قال ابن حزم رَحَهُ أَللَهُ في مراتب الإجماع (٢): "وَاتَّفَقُوا على تَحْرِيم كَلُ اسْم معبد لغير الله عز وَجل كَعبد الْعُزَّى، وَعبد هُبل، وَعبد عَمْرو، وَعبد الْكَعْبَة، وَمَا أشبه ذَلِك حاشا عبد الْمطلب " اه.

قال بكر أبو زيد رَحْمَهُ الله في "معجم المناهي اللفظية"(٣): "لكن هذا لا يفيد جواز التعبيد به؛ لأنه حكاية نسب مضى، فهو من باب الإخبار لا من باب الإنشاء" اه. .

العاشر: بالعلم بالأسماء الحسنى يفرق بين الاسم والصفة والفعل إذ لا يجوز دعاؤه بغير الاسم بل قد نص بعض أهل العلم كشيخ الإسلام، وغيره أن دعاء الصفة كفر كما بينت ذلك في كتابى: «التبيان لأدعية القرآن».

الحادي عشر: معرفة الأسماء الحسنى يظهر بها من كمال الله مالم تعلمه إن جهلتها؛ لأن كل اسم يتضمن صفة أو صفات دالة على الكمال.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢١٣٢).

<sup>(</sup>٢) مراتب الإجماع (ص: ١٥٤).

<sup>(</sup>٣) معجم المناهى اللفظية (ص: ٣٦٨).

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

الثاني عشرة: معرفة أسماء الله الحسنى من تفسير القرآن، وتفسير القرآن مرغب فيه.

الثالث عشرة: معرفة أسماء الله الحسنى يفهم به ما يدل عليه من الأحكام كقوله تعالى: ﴿وَٱلسَّارِقُ وَٱلْسَارِقَةُ فَٱقْطَعُوۤاْ أَيْدِيَهُ مَا جَزَآءٌ بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِنَ ٱللَّهُ وَٱللَّا مِنْ اللَّهُ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ المائدة: ٣٨].

ففي قوله عزيز حكيم دليل على أن لا عفو عن السارق إذا تعين عليه الحد، فالعزيز القوي الذي يأخذ، والحكيم الذي لا يجور في حكمه.

وفي قوله تعالى: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِن قَبَلِ أَن تَقَدِرُواْ عَلَيْهِمْ فَأَعْلَمُواْ أَنَ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ فَأَعْلَمُواْ أَنَ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ فَ﴾ [المائدة:٣٤]، دليل على التجاوز عن هذا الصنف؛ لأن الله ختم الآية بالمغفرة الدالة على عدم المؤاخذة.

الرابع عشرة: معرفة أسماء الله الحسنى سبب من أسباب دخول الجنة على ما يأتي في حديث أبي هريرة رَضَاً لِللهُ عَنْهُ: «من أحصاها دخل الجنة».

الخامس عشرة: معرفة أسماء الله الحسنى يحبه الله ويحب العامل بها؛ لأنها مدح له عَنْ عَبْدِ اللهِ رَضَيْلِتُهُ عَنْهُ قَالَ: قال رسول الله عَلَيْهُ : «لا أَحَدَ أَغْيَرُ مِنَ اللهِ؛ وَلِلْ أَحَدَ أَغْيَرُ مِنَ اللهِ؛ وَلِلْ شَيْءَ أَحَبُّ إِلَيْهِ الْمَدْحُ مِنَ اللهِ؛ وَلِلْ شَيْءَ أَحَبُ إِلَيْهِ الْمَدْحُ مِنَ اللهِ؛ وَلِلْ لَكَ مَدَحَ نَفْسَهُ عليه.

عَنْ عَائِشَةَ رَضَايِّكُ عَهَا: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ بَعَثَ رَجُلًا عَلَى سَرِيَّةٍ، وَكَانَ يَقْرَأُ لِإَصْحَابِهِ فِي صَلَاتِهِمْ، فَيَخْتِمُ بِ ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾، فَلَمَّا رَجَعُوا ذُكِرَ ذَلِكَ لِأَصْدَابِهِ فِي صَلَاتِهِمْ، فَيَخْتِمُ بِ ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾، فَلَمَّا رَجَعُوا ذُكِرَ ذَلِكَ لِأَصْدَابِهِ فِي ضَلَاتِهِمْ، فَيَخْتِمُ بِ ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾، فَلَمَّا رَجَعُوا ذُكِرَ ذَلِكَ لِرَسُولِ الله عَيْكَ فَقَالَ: «سَلُوهُ؛ لِأَيِّ شَيْءٍ يَصْنَعُ ذَلِكَ؟»

فَسَأَلُوهُ، فَقَالَ: لِأَنَّهَا صِفَةُ الرَّحْمَنِ؛ فَأَنَا أُحِبُّ أَنْ أَقْرَأَ بِهَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «أَخْبِرُوهُ أَنَّ اللهَ يُحِبُّهُ» منفق عليه.

السادس عشرة: من عرف أسماء الله الحسنى وما دلت عليه من المعاني عرف نفسه ومن جهلها فهو لما سواه أجهل كما قال تعالى: ﴿وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَسُواْ ٱللَّهَ فَأَنسَلَهُمُّ أَنفُسَهُمُّ أَوْلَتَإِكَ هُمُ ٱلْفَلسِقُونَ ۞ [الحشر:١٩].

السابع عشرة: معرفة أسماء الله الحسنى سبب لخشيته كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْغُلَمَلَؤُ اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴿ ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْغُلَمَلَؤُ اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٨].

وعن أبي مَسْعُودٍ الْبَدْرِيُّ رَضَيَّكُ عَنْهُ: «كُنْتُ أَضْرِبُ غُلَامًا لِي بِالسَّوْطِ، فَسَمِعْتُ صَوْتًا مِنْ خَلْفِي: « اعْلَمْ أَبا مَسْعُودٍ»، فَلَمْ أَفْهَمِ الصَّوْتَ مِنَ الْغَضَب. قَالَ: فَلَمَّا دَنَا مِنِّي إِذَا هُوَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فَإِذَا هُوَ يَقُولُ »: اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ، اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ». قَالَ: فَأَلْقَيْتُ السَّوْطَ مِنْ يَدِي، فَقَالَ »: اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ أَنَّ اللهَ أَقْدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ عَلَى هَذَا الْغُلَامِ» قَالَ: فَقُلْتُ: لا أَضْرِبُ مَمْلُوكًا بَعْدَهُ أَبَدًا» (۱).

الثامن عشرة: معرفة أسماء الله الحسنى، وصفاته العلا أصلُ كل عبادة: نعم، معرفة الله تعالى أصلُ امتثال الأوامر واجتناب النواهي، فلا يجتنب ما يُغضب الله، ولا يمتثل ما يحبه الله، إلا مَن عرَف الله؛ ولذلك جاء في الصحيحين عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَحَيَّكُمُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَى لَمَّا بَعَثَ مُعَاذًا رَحَيَّكُمُ عَلَى الْيَمَنِ، قَالَ: «إِنَّكَ تَقْدَمُ عَلَى قَوْم أَهْلِ كِتَابٍ؛ فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةُ الله، فَإِذَا عَرَفُوا الله فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الله قَدْ فَرضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَواتٍ فِي يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهِمْ، فَإِذَا فَعَلُوا فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الله قَرْضَ عَلَيْهِمْ زَكَاةً مِنْ أَمْوَالِهِمْ وَتُردُ عَلَى فَقَرَائِهِمْ، فَإِذَا فَعَلُوا فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الله فَرضَ عَلَيْهِمْ زَكَاةً مِنْ أَمْوَالِهِمْ وَتُردُ عَلَى فَقَوْم بِهَا فَخُذْ مِنْهُمْ وَتَوقَ كَرَائِمَ أَمْوَالِ النَّاسِ» متفق عليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٦٥٩).

#### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

التاسع عشرة: معرفة أسماء الله الحسنى من أعظم أسباب زكاة القلوب وإصلاح النفوس: ﴿يَعَلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعَيْنِ وَمَا تُخْفِى ٱلصَّدُورُ ۞ [خافر:١٩]. وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ : عَلَيْ ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَنْظُرُ إِلَىٰ صُورِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَىٰ قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ» (١٠).

العشرون: معرفة أسماء الله الحسنى تأسي بالنبي على، والتأسي به سبب لكل فلاح: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُوْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ اللّهَ وَالْيَوْمَ الْكَافِرَ وَذَكَرَ اللّهَ حَشَيْلًا شَهُ اللّهِ الْسَوَةُ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ اللّهَ وَالْيَوْمَ الْإَخْرَ وَذَكَرَ اللّهَ حَشِيرًا شَهُ اللّه والله وقد لأن العلم به يتعلق بالواسع سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في أسماء وصفاته وذاته وأفعاله وقد المميت هذا المؤلف: «القول الأسنى في بيان معاني الأسماء الحسنى». والله الموفق وأسأله التوفيق والسداد وأن يجعل ما ذكرت خالصا لوجهه نافعا لعباده مؤد إلى مرضاته والحمد لله رب العالمين.

#### کتبه:

أبو محمد عبدالحميد بن يحيى الزعكري وكتبت هذه المقدمة في مدينة القاهرة الثامن عشر من رجب لعام أربعة وأربعين وأربعمئة وألف



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٦٤).



## سبب تأليف الكتاب

الأول: التبرك بذكر أسماء الله عَنَّوَجَلَّ.

الثاني: الدخول في سلك من نظمها، ولعلها أن تحفظ ويكون منه الدلالة عليها، والدال على الخير كفاعله.

الثالث: الرد على من زعم حصرها في تسعة وتسعين.

ويجب أن تؤخذ الأسماء والصفات من الكتاب والسنة إذ لا مجال للعقل فيه لأنه من أمور الغيب التي لا يعلمها إلا الله عَنَّهَجَلَّ.

## وسميت بالحسنى لأمور منها:

ا- أن الله تعالى سمى بها نفسه وسماه بها رسوله على الذي لا ينطق عن الهوى.

أنها مذكورة في الكتاب، والسنة الصحيحة.

٣- أن الله يدعى بها، قال الله عَرَّفِطَّ: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَى فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف:١٨٠].

Σ- أنها أسماء مدح، وكمال.

٥- أنها متضمنة لصفات مدح، وكمال.

## • 9

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

## **قواعد مهمة** في باب الأسماء والصفات

قد تَكَلَمتُ على باب الأسماء والصفات في مؤلفات مستقلة، وفيها بيان ما تضمنه القرآن من الأجمال والتفصيل، ووجوب التعبد لله عَرَّهَ عَلَيْ بمقتضى أسمائه وصفاته، ونشير هنا إلى بعض هذه القواعد إجمالًا:

ا- أسماء الله كلها حسنى، قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠]، وقَالَ تَعَالَى: ﴿ اللهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى ﴿ ) ﴿ اللهُ تَعَالَى: ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرِ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى اللهُ يَعَالَى: ﴿ هُو ٱللَّهُ الْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرِ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى الله الله عَالَى : ﴿ هُو ٱللَّهُ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ ) [الحشر: ٢٤].

ومن حُسنها أنها أسماء مدح وكمال، وتتضمن صفات مدح وكمال، وأنها مذكورة في الكتاب والسنة، وأن الله عَنَّكِكً أمرنا أن ندعوه بها، وقد ذكر نحو هذا شيخ الإسلام، والشيخ السعدي رَحِمَهُمَا الله عُدَا

٦- أسماء الله أعلام وأوصاف فكل اسم يتضمن صفة، وهذا من كمالها وحسنها، قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ أَلاَ إِنَّ اللهَ هُو الْفَغُورُ الرَّحِيمُ ۞ ﴿ [الشورى: ٥]، وقَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَرَبُّكَ الْفَخِيُّ ذُو الرَّحْمَةُ ﴾ [الأنعام: ١٣٣]، فالرحيم هو ذو الرحمة، كما أن الغفور هو ذو المغفرة.

وقَالَ تَعَالَى: ﴿سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ ﴿ [الصافات: ١٨٠]. أي: صاحب العزة المتصف مها.

وقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ۞ [الذاريات:٥٨]. أي: صاحب القوة.

وهو السميع يسمع، والبصير يبصر، والعليم يعلم، كما هو معلومٌ عقلًا، وشرعًا، وعرفًا، خلافًا لمن زعم أنه سميع بلا سمع، بصير بلا بصر، تعالى الله عن قولهم علوًا كبيرًا.

٣- أن الله عَرَقِجَلَّ موصف بما وصف به نفسه في كتابه الكريم، وما صح عن نبيه محمد صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ الصادق الأمين، وبيان ذلك أن باب أسماء الله عَرَقِجَلَّ وصفاته توقيفية، يُتَوقف في أثبتها على الكتاب والسنة الصحيحة؛ لأنه لا يعرف كيف الله إلا الله عَرَقِجَلَّ، وقد أوحى الله عَرَقِجَلَّ بذلك إلى محمد عَلَيْهِ.

والدليل على هذه القاعدة: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّى ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْدِيْلِ عِلَى هذه القاعدة: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّى ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْقَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ مِسْلُطَنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعَالَمُونَ وَ الْأَعْرَافَ اللَّهُ وَالْأَعْرَافَ اللَّهُ اللَّهِ مَا لَا تَعَالَمُونَ وَ الْأَعْرَافَ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِهُ الللللْمُولَ الللللْمُ اللللْمُ اللللِهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُولُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ ال

Σ- يجب على جميع المسلمين أن ينقادوا للكتاب وسنة رسوله على السيما في هذا الباب الذي بابه النصوص الشرعية، فما أثبته الله عَرَّفَعَلَ، ورسوله على أثبتناه، وما نفاه الله عَرَّفَعَلَ، ورسوله على نفيناه، والدليل قوله الله عَرَّفَعَلَ: ﴿وَأَطِيعُواْ الله عَرَّفَعَلَ: ﴿وَأَطِيعُواْ الله عَرَّفَعَلَ: ﴿وَمَا نَفَاهُ الله عَرَّفَعَلَ: ﴿ وَمَا نَفَاهُ الله عَرَّفَعَلَ الله عَرَفَعَلَ الله عَرَفَعَلَ الله عَرَفَعَلَ الله عَرَفَعَلَ الله عَرَانَ المعالى الله عَرَفَعَلَ الله عَرَفَعَل فَخُذُوهُ وَمَا لَللهَ وَالدَّلِيلُ فَالنَّهُولُ ﴾ [الحشر:٧].

فمثال الإثبات، قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ۞﴾ [النساء: ٥٨]، فنثبت لله عَنَّهَجَلَّ السمع، والبصر.

ومثال النفي، قوله تعالى: ﴿لَا تَأْخُذُهُ و سِنَةٌ وَلَا نَوْمُرٌّ ﴾ [البقرة:٥٥٠]، فينزه الله

#### القول الأسنم فمي معاني الأسماء الحسنم

عَرَّفَكِلً عن النوم، ومقدماته لكمال قيوميته عَرَّفِكِلً؛ ولأنه نفى ذلك عن نفسه، وهنا خوابيه النبيه: وهو أن الصفات المنفية لابد أن تتضمن كمال الضد لأن النفي وحده عدم، وإذا اثبت به كمال الضد صار كمالًا، فنقول: يُنفى عن الله تعالى الظلم، كما قَالَ تَعَالَى: ﴿وَأَنَّ الله لَيْهَ لَيْسَ بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ ﴿ وَالله عمران:١٨٢] ؛لكمال عدله تعالى، وفي قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ الله لَيْعَجِزَهُ ومِن شَيْءِ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي الله مَوان عَلَى الله وهكذا.

0- عند الإثبات والنفي يجب التخلي من محاذير تجر إلى الباطل والضلال وتجر إلى الزيغ والانحراف.

أولًا: عند الإثبات: الحذر كل الحذر من التكييف، والتمثيل.

والتكييف: أن تتخيل لصفة الله عَزَّقِكَلَّ كيفية وهيئة، فإن اقترن هذا التكيف بشيء موجود كان تمثيلاً، وإن لم يقترن كان تكيفًا، والتكييف والتمثيل من أعظم الإلحاد في أسماء الله وصفاته، فالله يقول: ﴿وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَكُوْ يَكُن لَّهُ وَكُوْ الْكَوْ الْكَوْلُ الله وَهُو اللهُ وَهُو الله و الله والله و

وفي أثر نُعَيْمِ بْنِ حَمَّادٍ الْخُزَاعِيُّ شَيْخُ الْبُخَارِيِّ قَالَ: مَنْ شَبَّهَ اللهَ بِخَلْقِهِ فَقَدْ كَفَرَ، وَلَيْسَ مَا وَصَفَ اللهُ بِهِ نَفْسَهُ وَلا كَفَرَ، وَلَيْسَ مَا وَصَفَ اللهُ بِهِ نَفْسَهُ وَلا مَا وَصَفَ اللهُ بِهِ نَفْسَهُ وَلا مَا وَصَفَهُ إِهِ رَسُولُهُ تَشْبِيهًا.

ويجب أن نؤمن أن لصفات الله عَرَّكِكً كيفية وحقيقة لكننا نجهلها؛ لأنها لا تعلم كيفية الشيء إلا بالنظر إليه، أو إلى مثيله، أو يحدثك من رآه عنه، وكل هذه

منتفية في حق الله تعالى.

ثانيًا: عند التنزيه عَزَّهَجَلَّ: يجب التخلي من محذورين:

الأول: التعطيل. والثاني: التحريف.

والتعطيل في اللغة: هو التفريغ، وفي الاصطلاح: هو تعطيل الله عَنَّهَجَلَّ من أسمائه، وصفاته، وأفعاله، أو من بعضها.

والتحريف: هو الميل، وفي الاصطلاح: هو الميل بأدلة الكتاب والسنة عما دلت عليه، ويكون التحريف إما بتغيير اللفظ بزيادة أو نقصان أو بهما أو تغيير المعنى.

ومن هذه الأمثلة المحذورة، قول القائل: يد الله كيدي، فهذا باطل وكفر، أو قوله: يد الله عَزَّفَجُلَّ كذا وكذا على كيفية ليست كالمخلوقات، نقول: وهذا باطل، وكفر، وحرام؛ لأنك تقول على الله ما لا تعلم.

ومن أمثلتها في باب التحريف والتعطيل، أن يقول القائل: يد الله، هي نعمته، نقول: هذا باطل وحرام، وكفر؛ لأنك صرفت اللفظ عن ظاهره الذي أرداه الله عن عَرَقَجَل، وهو إثبات اليد لله سبحانه يدًا تليق بجلاله لا تماثل صفات المخلوقين؛ إذ ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عِنْهُ أَهُو السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ الشورى: ١١].

7- كل اسم من أسماء الله عَرَّفِكِلَّ يتضمن صفة: كقول الله عَرَّفِكِلَّ: ﴿وَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ عَرَقِكِلَّ عَلَى اللهِ عَرَقِكُ وَالفرقان: ٨٥]، فاسم الحي يتضمن صفة الحياة التي لم تسبق بعدم ولا يلحقها فناء، وكقوله: ﴿وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ يتضمن اسم السميع صفة السمع، واسم العليم صفة العلم؛ لأن أسماء الله أعلام وأوصاف، وهذا من حسنها فهي تدل على الذات والوصفية.

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

٧- كل فعلٍ أضافه الله عَزَّوَجَلَّ إلى نفسه يشتق منه صفة، كقوله تعالى: ﴿ قَالَ اللّهُ يَلِعِيسَينَ ﴾ [آل عمران:٥٥]، وكقوله تعالى: ﴿ وَكَلَّمَ اللّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا شَ ﴾ [النساء:١٦٤]، فنثبت لله صفة الكلام كما يليق بجلاله، وكقول النبي عَلَيْ: «يَنْزِلُ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى كُلَّ لَيْلَةٍ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا حِينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرُ»، الحديث في الصحيحين (١)، فنثبت لله عَزَقِجَلَّ صفة النزول كما يليق بجلاله.

٨- ما أضيف إلى الله عَرَّوَجَلَّ من المعاني التي تقوم بغيرها كالوجه، والعين، والكلام، واليد، وغير ذلك، فهو إضافة صفة إلى موصوف، وما أضيف إلى الله عَرَّوَجَلَّ من المعاني التي تقوم بنفسها فإضافتها إلى الله إضافة خلق أو ملك، كناقة الله عَرَّوَجَلَّ، وبيت الله، وعبد الله، وهكذا.

9- كل دليلٍ يدل على وصف الله عَزَقِجَلَّ فإنه يبقى على ظاهره المتبادر للسان العربي، والفطرة السليمة المستقيمة ولا يجوز تحريفه؛ لأن هذا من الإلحاد الذي حرمه الله عَنَقِجَلَّ، قَالَ تَعَالَى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآةُ ٱلْحُسْنَى فَٱدْعُوهُ بِهَا وَذَرُولُ ٱلّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآهِ إِللَّهِ مَا كَانُولْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَآةُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُولُ ٱلّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآهِ إِللهِ مَا كَانُولْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَلِلَّهِ الْأَعْرَافِ: ١٨١].

ومعلوم: أن الله عَزَّقِجَلَّ أنزل القرآن: ﴿بِلِسَانٍ عَرَبِيِّ مُّبِينِ ۞﴾ [الشعراء:١٩٥]، فصرف اللفظ من المعاني الحقة إلى معاني باطلة يعتبر جناية على القرآن وعلى رب العالمين.

١٠- لِيُعلم أن المتصف بالصفات أكمل من الذي لا صفات له، فلا يعقل أن يكون المخلوق المربوب الضعيف المحتاج يسمع، ويبصر، ويعلم، ويقدر،

<sup>(</sup>١) البخاري (١١٤٥)، ومسلم (٧٥٨) عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضَيَلْيَهُ عَنْهُ.

والله عَزَّوَجَلَّ معطل عن ذلك، بل يثبت لله عَزَّوَجَلَّ الكمال اللائق به مما أثبته لنفسه وما أثبته له رسوله عَلِيلةً.

11- لسنا أحرص واتقى من السلف رِضْوَانُ اللهِ عَلَيْهِمْ، فهم قد أثبتوا لله عَرَّبَعَلَ ما أثبته لنفسه، وما أثبته له رسوله عَلَيْ من غير تحريف، ولا تعطيل، ولا تكيف، ولا تمثيل، فلا يلبس علينا شياطين الجهمية، والمعتزلة، والأشاعرة، والقرامطة، والفلاسفة، بشبه أوهى من خيط العنكبوت "وكل خير في اتباع من سلف".

11- طريقة السلف أعلم وأحكم، فالسير عليها في جميع جوانب الحياة فما من خير إلا وسبقونا إليه، وما من شر وضيرِ إلا وحذرونا منه.

قَالَ الأَوْزَاعِيُّ رَحْمَهُ اللَّهُ: "عَلَيْكَ بِآثَارِ مَنْ سَلَفَ وَإِنْ رَفَضَكَ النَّاسُ"(١) اه.

١٣- إنَّ الله عَرَّهَ الزل القرآن وذكر فيه صفاته وأسماءه، وما يتعلق بذلك، وذكر فيه الأحكام وما يتعلق بها، وذكر فيه القصص وغير ذلك، وكل هذه الآيات تُتلى على العالم والجاهل، والذكر والأنثى، فليبلغ دين الله الحق وخصوصًا في هذا الباب.

1Σ- القول في بعض الصفات كالقول في الصفات الأخرى، وهذه القاعدة رد على الأشاعرة الذين يثبتون لله عَنَّهَجَلَّ سبع صفات، وهي المجموعة في قول بعضهم:

حَــيُّ مُرِيــدٌ قــادِرٌ عَــالَّامُ لَـهُ السَّمعُ والبَصَـرُ والكَـلامُ زاعمين أن هذه دل عليها العقل، فيلزمهم أن يثبتوا لله عَرَّبَكِلَ الصفات التي دل عليها الشرع كالغضب، والرضى، والسخط، والكراهة، وغير ذلك مما ثبتت به

<sup>(</sup>١) أخرجه الآجري في «الشريعة» (١/ ٥٤٥).

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

النصوص، والعقل الصحيح لا يعارض النقل الصحيح، والعقل يعتبر في هذا الباب وفي غيره من أبواب الشرع منقادًا لا قائدًا.

10- العلم بأن الله عَنَّوَجَلَّ موصوف بالنفي والإثبات والأصل الإثبات، قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿قُلْ هُو اللهُ أَحَدُ ۞ اللهُ الصَّمَدُ ۞ لَمْ يَلِدٌ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَّهُ الصَّمَدُ ۞ لَمْ يَلِدٌ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَّهُ الْحَفُّ كُو فُولًا هُو اللهَ عُولًا هُو الْحَقُ الْحَقُ الْحَقُ الْحَقُ الْحَقُولُ لَا تَأْخُذُهُ وسِنَةٌ وَلَا نَوَهُ لَّ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ مَن ذَا اللّذِي اللهَ عَندَهُ وَلا يَعُودُهُ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يَحُودُهُ وَمَا خَلْفُهُمْ وَلا يَحُودُهُ وَعَا فَعُلُهُما وَهُو الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ وَلَا يَعُودُهُ وَعَا خَلْفُهُما وَهُو الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ وَلَا يَعُودُهُ وَعَا خَلُفُهُما وَهُو الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ وَلَا يَعُودُهُ وَعَا خَلْفُهُما وَهُو الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ وَلَا يَعُودُهُ وَعَا خَلُقُهُما وَهُو الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ وَلَا يَعُودُهُ وَمَا خَلْفُهُمْ وَلَا يَعُودُهُ وَالْعَلِيمُ الْعَلِيمُ اللهَ اللهُ وَالْعَلِيمُ الْعَلَامُ وَالْعَلِيمُ الْعَلَيمُ الْعَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا يَعُودُهُ وَلَا يَعُودُهُ وَ فَعُلُومُ الْعَلِيمُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُو

والنفي لا بد أن يتضمن كمال الضدِّ، على ما تقدم ويكون لبيان عموم كماله المقدس كما في قوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عِنْ أَنَّ وَهُو السَّمِيعُ البَّصِيرُ ﴿ الشورى: ١١]، ويكون لدفع توهم النقص، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَتِ وَاللَّرَضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَمَا مَسَّنَا مِن لُّغُوبِ ﴿ وَلَمَ يُولَدُ عَ النجم: ٣٨]، ويكون لرد ما ادعاه في حقه المبطلون، كما في قوله: ﴿ لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ عَ ﴾ [النجم: ٣٨]، ويكون لرد ما ادعاه في حقه المبطلون، كما في قوله: ﴿ لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ عَ ﴾ [الإخلاص: ٣].

11- أسماء الله تعالى غير محصورة بعدد معلوم لنا، لحديث عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضَيَاتِهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: «مَا قَالَ عَبْدٌ قَطُّ إِذَا أَصَابَهُ هَمُّ وَحَزَنٌ: اللهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ، وَابْنُ عَبْدِكَ، ابْنُ أَمَتِكَ، نَاصِيتِي بِيَدِكَ، مَاضٍ فِيَّ حُكْمُكَ، عَدْلُ اللهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ، وَابْنُ عَبْدِكَ، ابْنُ أَمَتِكَ، نَاصِيتِي بِيَدِكَ، مَاضٍ فِي حُكْمُكَ، عَدْلُ فِي كَتَابِكَ، أَوْ فَيَ وَتَابِكَ، أَوْ قَضَاؤُكَ، أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُو لَكَ، سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوْ عَلَمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، أَو اسْتَأْثُرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ رَبِيعَ قَلْبِي، وَنُورَ صَدْرِي، وَجِلَاءَ حُرْنِي، وَذَهَابَ هَمِّي، إِلَّا أَذْهَبَ اللهُ عَرَقِجَلً

هَمَّهُ، وَأَبْدَلَهُ مَكَانَ حُزْنِهِ فَرَحًا»، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ يَنْبَغِي لَنَا أَنْ نَتَعَلَّمَ هَؤُلَاءِ النَّكِيمَاتِ؟ قَالَ: «أَجَلْ، يَنْبَغِي لِمَنْ سَمِعَهُنَّ أَنْ يَتَعَلَّمَهُنَّ»، رواه أحمد، وابن حبان، والحاكم، وهو صحيح، وقد خرجته في كتابي:

(التبيين لخطأ من حصر أسماء الله في تسعة وتسعين).

ويدل على عدم الحصر، حديث عَائِشَةَ رَضَالِتُهُ عَنَا، عند الإمام مسلم (٤٨٦): أنه ويدل على عدم الحصر، حديث عَائِشَةَ رَضَالِكَ مِنْ سَخَطِكَ، وَبِمُعَافَاتِكَ مِنْ عَقُورُ بِرِضَاكَ مِنْ سَخَطِكَ، وَبِمُعَافَاتِكَ مِنْ عُقُوبَتِكَ، وَأَعُودُ بِكَ مِنْكَ لا أُحْصِي ثَنَاءً عَلَيْكَ أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ»، والثناء على الله تعالى إنما يكون بالصفات العُلى والأسماء الحسنى.

قال شيخ الإسلام رَحَمُاللَهُ كما في «درء تعارض العقل والنقل» (٣٣٣–٣٣٣) في كلامه على حديث عائشة الآنف الذكر:

"فأخبر على أنه لا يحصي ثناءً عليه، ولو أحصى أسماءه تعالى لأحصى صفاته كلها، فكان يحصى الثناء عليه؛ لأن صفاته إنما يعبر بها عن أسمائه" اهـ.

وجاء في حديثي أبي هُرَيْرَةَ رَضَالِكُهُ عَنْهُ، وأَنسٍ رَضَالِكُهُ عَنْهُا، في «الصحيحين»: أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيْهِ عند أن يأتي إلى ربه يستأذنه في الشفاعة، قَالَ: «فَأَحْمَدُ رَبِّي بِمَحَامِدَ عَلَيْهِ اللَّنَ»، وهذا يدل على أن من عَلَيْهِ اللَّنَ»، وهذا يدل على أن من أسماء الله تعالى وصفاته ما لم يطلع عليه رسوله عليه في الدنيا.

وأما من ذهب إلى أنها محصورة فقد اضطربوا غاية الاضطراب، فذهب بعضهم إلى أنها ثلاثمائة فقط، وقال بعضهم: ثلاثمائة وواحد، وذهب بعضهم إلى أنها خمسة ألف، وقال بعضهم: أربعة ألف، ولا دليل على هذه الأقوال كلها.

وحصرها بعضهم بتسعة وتسعين اسمًا مستدلين بحديث أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَاًلِلَّهُ عَنْهُ

#### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

عند الشيخين: «إِنَّ للهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْمًا مِائَةً إِلَّا وَاحِدًا، مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الجَنَّةَ»، ولا دلالة لهم فيه، وإنما قال بحصرها بتسع وتسعين ابن حزم ومخالفاته في هذا الباب مشهورة – والقول بالحصر استظهره الحافظ ابن حجر من كلام ابن كبّ، وهو من علماء الشافعية إلا أن عليه ما ينتقد كما أشار إلى ذلك ابن كثير في «البداية» فربما كان هذا منها، ولم أقف على نص كلامه، ولو وقف عليه لربما استظهر غير ما استظهره الحافظ، والله الموفق.

قال ابن حزم رَحَهُ اللهُ: "وَقَدْ صَحَّ أَنَّهَا تِسْعَةٌ وَتِسْعُونَ اسْمًا فَقَطْ، وَلَا يَحِلُّ لِأَخَدِ أَنْ يُجِيزَ أَنْ يَكُونَ لَهُ اسْمٌ زَائِدٌ لِأَنَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ: «مِائَةً غَيْرَ وَاحِدٍ» فَلَوْ جَازَ أَنْ يَكُونَ لَهُ اسْمٌ زَائِدٌ لَكَانَتْ مِائَةَ اسْمٍ، وَلَوْ كَانَ هَذَا لَكَانَ قَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ: «مِائَةً غَيْرَ وَاحِدٍ» كَذِبًا وَمَنْ أَجَازَ هَذَا فَهُوَ كَافِرٌ" اهد. «المحلى بالآثار». السَّلَامُ: «مِائَةً غَيْرَ وَاحِدٍ» كَذِبًا وَمَنْ أَجَازَ هَذَا فَهُوَ كَافِرٌ" اهد. «المحلى بالآثار».

ورد عليه شيخ الإسلام وغيره، قال رَحَمُّاللَّهُ في «درء تعارض العقل والنقل» (٣٣٢/٣)؛

"والصواب الذي عليه الجمهور: أن قول النبي على: «إِنَّ للهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْمًا مِائَةً إِلَّا وَاحِدًا»، من أحصاها دخل الجنة؛ معناه: أن من أحصى التسعة والتسعين من أسمائه دخل الجنة، وليس المراد أنه ليس له إلا تسعة وتسعين اسمًا" اهـ.

وقال رَحْمُاللَهُ: "فإن الذي عليه جماهير المسلمين أن أسماء الله أكثر من تسعة وتسعين، قالوا، ومنهم الخطابي: قوله: «إِنَّ للهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْمًا مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الجَنَّةَ»، التقيد بالعدد عائد إلى الأسماء الموصوفة بأنها هذه الأسماء" اه.

قال ابن القيم رَحَهُ أَسَةُ في «شفاء العليل» (۲۷۷):

"قوله: «إِنَّ للهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْمًا»، لا ينفي أن يكون له غيرها، والكلام جملة واحدة أي له أسماء موصوفة بهذه الصفة، يقال لفلان مائة عبد أعدهم للتجارة،

وله مائة فرس أعدهم للجهاد، وهذا قول الجمهور، وخالفهم ابن حزم، فزعم أن أسماء الله تنحصر "اهـ.

وقال النووي رَحَهُ اللهُ: "اتَّفَقَ الْعُلَمَاءُ عَلَى أَنَّ هَذَا الْحَدِيثُ لَيْسَ فِيهِ حَصْرٌ لِأَسْمَاءِ مَنْ الْحَدِيثُ لَيْسَ فِيهِ حَصْرٌ لِأَسْمَاءِ مَنْ التَّسْعَةِ وَالتَّسْعِينَ مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ فَالْمُرَادُ وَإِنَّمَا مَقْصُودُ الْجَنَّة فِالْجَنَّة فَالْمُرَادُ الْإِخْبَارُ عَنْ دُخُولِ الْجَنَّة بِإِحْصَائِهَا لَا الْإِخْبَارِ بِحَصْرِ الْأَسْمَاءِ" اهد.

فائدة: مراتب الإحصاء.

قال ابن القيم رَمَنُاللَهُ في «البدائع» (١٦٤/١):

المرتبة الأولى: إحصاء ألفاظها وعددها.

المرتبة الثانية: فهم معانيها، ومدلولها.

المرتبة الثالثة: دعاؤه بها كما قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآ هُ ٱلْخُسْنَى فَأَدْعُوهُ

بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠].

وهو مرتبتان:

أحدها: دعاء ثناء، وعبادة.

والثاني: دعاء طلب، ومسألة اهـ.

1۷- يحرم الإلحاد في أسماء الله وصفاته وآياته، والإلحاد: هو الميل بها عن معانيها الحقة إلى معاني باطلة، قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَى فَٱدْعُوهُ بِهَا لَمُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَآءُ الْحُسْنَى فَالْدَعُوهُ بِهَا لَمُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَلِلَّهِ الأَعْرافِ: ١٨٠].

والملحدون في هذا الباب أنواع، كما ذكرت في كتابي:

(القواعد الحسان).

#### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

حيث قلت: وهو أنواع:

الأول: إلحاد المعطلة: أن ينكرها، أو ينكر شيئًا منها، أو مما دلت عليه من الصفات والأحكام كما فعل أهل التعطيل من الجهمية الذين يعطلون الأسماء، والصفات، والمعتزلة الذين يثبتون الأسماء، وينفون الصفات، أو كالأشاعرة الذين يثبتون الأسماء، وسبعًا من الصفات.

الثاني: إلحاد الممثلة: وهو أن يجعلها دالة على صفات تشابه صفات المخلوقين.

## الثالث: إلحاد من سمى الله بغير أسمائه الثابتة له:

كتسمية النصارى له «الأب»، والفلاسفة «العلة الفاعلة، والعشق، واللذة»، وهذا من القول على الله تعالى بلا علم مع ما تتضمن من المعاني الباطلة، قَالَ الله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْىَ بِعَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ عَلَى اللّهِ مَا لَا تَعْاَمُونَ ﴿ وَالْعَرْفِ مَا لَا تَعْامُونَ ﴿ وَالْعَرْفِ اللّهِ مَا لَا تَعْامُونَ ﴿ وَالْعَرْفِ اللّهِ مَا لَا تَعْامُونَ ﴿ وَالْعَرَافِ اللّهِ مَا لَا تَعْامُونَ ﴿ وَالْعَرافِ اللّهِ مَا لَا تَعْامُونَ ﴿ وَالْعَرافِ اللّهِ مَا لَا تَعْامُونَ ﴿ وَالْعَرافِ اللّهِ اللّهُ مَا لَا تَعْامُونَ اللّهِ وَالْعَرافِ اللّهِ مَا لَا لَا تَعْامُونَ اللّهُ وَالْعَرافِ اللّهُ وَاللّهُ مَا لَا تَعْامُونَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

### الرابع: إلحاد المشركين، ومن إليهم:

حيث يشتقون من أسماء الله تعالى أسماء للأصنام، كاشتقاق العزى من العزيز، واللات من الإله ومناة من المنان، في قول لأهل العلم، ومنه أن يُسمى غير الله تعالى بأسمائه المختصة به.

قال ابن القيم رَمَائِنَهُ في «تحفة المودود بأحكام المولود» (١٢٥): "وَمِمَّا يمْنَع تَسْمِيَة الْإِنْسَان بِهِ أَسمَاء الرب تبَارك وَتَعَالَى فَلَا يجوز التَّسْمِية بالأحد والصمد وَلَا بالخالق وَلَا بالرازق وَكَذَلِكَ سَائِر الْأَسْمَاء المختصة بالرب تبَارك وَتَعَالَى وَلَا تجوز تَسْمِية الْمُلُوك بالقاهر وَالظَّاهِر كَمَا لَا يجوز تسميتهم بالجبار والمتكبر وَالْأُول وَالْآخر وَالْبَاطِن وعلام الغيوب.

وَقد قَالَ أَبُو دَاوُدرَ مَهُ أَلِنَهُ فِي سَنَه: حَدَّ ثَنَا الرَّبِيعُ بْنُ نَافِع، عَنْ يَزِيدَ يَعْنِي ابْنَ الْمِقْدَامِ بْنِ شُرَيْحٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، شُرَيْحٍ عَنْ أَبِيهِ هَانِئٍ أَنَّهُ لَمَّا وَفَدَ إِلَى الْمِقْدَامِ بْنِ شُرَيْحٍ، فَنْ أَبِيهِ مَعْ قَوْمِهِ سَمِعَهُمْ يَكْنُونَهُ بِأَبِي الْحَكَم، فَدَعَاهُ عَلَى، وَلَيْهِ الْحُكْمُ، فَلِم تُكْنُونَهُ بِأَبِي الْحَكَمِ؟ فَقَالَ: إِنَّ قَوْمِي فَقَالَ: ﴿ إِنَّ اللهَ هُو الْحَكَمُ، وَإِلَيْهِ الْحُكْمُ، فَلِم تُكْنَى أَبَا الْحَكَمِ؟ فَقَالَ: إِنَّ قَوْمِي فَقَالَ: إِنَّ اللهَ هُو الْحَكَمُ، وَإِلَيْهِ الْحُكْمُ، فَلِم تُكْنَى أَبَا الْحَكَمِ؟ فَقَالَ: إِنَّ قَوْمِي فَقَالَ: إِنَّ قَوْمِي إِذَا اخْتَلَفُوا فِي شَيْءٍ أَتَوْنِي، فَحَكَمْتُ بَيْنَهُمْ فَرَضِي كِلَا الْفَرِيقَيْنِ، فَقَالَ رَسُولُ إِذَا اخْتَلَفُوا فِي شَيْءٍ أَتَوْنِي، فَحَكَمْتُ بَيْنَهُمْ فَرَضِي كِلَا الْفَرِيقَيْنِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ا

وَقَالَ أَبُو دَاوُدرَهَهُ أَلَهُ: حَدَّثَنَا مُسَدَّدُ، حَدَّثَنَا بِشُرُ بْنُ الْمُفَضَّلِ، حَدَّثَنَا أَبُو مَسْلَمَة سَعِيدُ بْنُ يَزِيدَ، عَنْ أَبِي نَضْرَة، عَنْ مُطَرِّفِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ الشِّخِيرِ، قَالَ: قَالَ أَبِي: انْظَلَقْتُ فِي وَفْدِ بَنِي عَامِر إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ: فَقُلْنَا: أَنْتَ سَيِّدُنَا، فَقَالَ: «السَّيِّدُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى» قُلْنَا: وَأَفْضَلْنَا فَضْلًا وَأَعْظَمُنَا طَوْلًا، فَقَالَ: «قُولُوا بِقَوْلُوا بِقَوْلِكُمْ، أَوْ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى» قُلْنَا: وَأَفْضَلْنَا فَضْلًا وَأَعْظَمُنَا طَوْلًا، فَقَالَ: «قُولُوا بِقَوْلِكُمْ، أَوْ بِبَعْضِ قَوْلِكُمْ، وَلا يُنْافِي هَذَا قَوْله عَلَيْ: «أَنَا سَيِّدُ وَلَلِا بِبَعْضِ قَوْلِكُمْ، وَلا يُنْافِي هَذَا قَوْله عَلَيْ: «أَنَا سَيِّدُ وَلَلِا بَعْضِ قَوْلِكُمْ، وَلا يَسْتَجْرِيَنَكُمُ الشَّيْطَانُ»، وَلا يُنافِي هَذَا قَوْله عَلَى: «أَنَا سَيِّدُ وَلَلِا بَعْضِ قَوْلِكُمْ، وَلا يَسْتَجْرِيَنَكُمُ الشَّيْطَانُ»، وَلا يُنافِي هَذَا قَوْله عَلَى: «أَنَا سَيِّدُ وَلَلا عَنَا اللهُ مِن سيادة النَّوْع الإنساني وفضله وشرفه عَلَى عَلَا فِي أَنَّهُ السَّيِّد فَذَلِك وصف لرَبه على الْإِطْلَاق فَإِن عَلَى اللهُ عَمَّا أَعِطَاهُ الله من سيادة النَّوْع الإنساني وفضله وشرفه على الْإِطْلَاق فَإِن عَلَى بِأَنَّهُ السَّيِّد فَذَلِك وصف لرَبه على الْإِطْلَاق فَإِن سيد الْخلق هُو مَالك أَمرهم الَّذِي إِلَيْهِ يرجعُونَ وبأمره يعلمُونَ وَعَن قَوْله يصدرون". اهد.

## وَقَالَ رَحَمُدُاللَّهُ (١٢٧):

" وَأَمَا الْأَسْمَاء الَّتِي تطلق عَلَيْهِ وعَلى غَيره كالسميع والبصير والرءوف والرحيم فَيجوز أَن يتسمى بهَا على الْإِطْلَاق

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

بِحَيْثُ يُطلق عَلَيْهِ كَمَا يُطلق على الرب تَعَالَى" اهـ.

#### الخامس: إلحاد المفوضة:

الذين يثبتون ألفاظًا لا معاني لها، ويرد هذا المذهب الردي كل دليل يدل على تدبر وتعقل وتفهم للقرآن، إلى غير ذلك مما هو مبين في موطنه.

11- أسماء الله وصفاته توقيفية لا مجال للعقل فيها، بمعنى أنه يثبت لله ما أثبته لنفسه، وما أثبته له رسوله على قال الله تَعَالَى: ﴿وَلَا تَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبُصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَتِكَ كَانَ عَنْهُ مَسُولًا ﴿ وَلَا تَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبُصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَتِكَ كَانَ عَنْهُ مَسُولًا ﴿ وَلَا الله وَ الإسراء: ٣٦]، وقال الله تَعَالَى: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّ الْفُوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغَى وَقَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَتَعَالَى عَلَى الله مَا لَمُ يُنْزِلُ بِهِ عَلَيْهِ الله عَنْهُ وَلَا عَلَى الله مَا لَا تَعَلَمُونَ بِعَالِمُ وَالْعَرَافِ الله عَلَى الله وما يجب لله عَرَقِبَلَ، وما يجوز له، وما يمتنع إلا من طريق الوحي، وهذا باب مجمع عليه عند أهل السنة قاطبة.

## • 6



## تفاضل الأسماء والصفات وبيان الاسم الأعظم

قال البخاري وَمُواللهُ (٤٧٤): حَدَّثَنَا مُسَدَّدُ، حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ شُعْبَة، قَالَ: حَدَّثَنِي خُبَيْبُ بِن عَبْدِ الرَّحْمَنِ، عَنْ حَفْصِ بِن عَاصِمٍ، عَنْ أَبِي سَعِيدِ بِن المُعَلَّى، قَالَ: كُنْتُ أُصَلِّي فِي المَسْجِدِ، فَدَعَانِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فَلَمْ أُجِبْهُ، فَقُلْتُ: المُعَلَّى، قَالَ: كُنْتُ أُصَلِّي، فَقَالَ: «أَلَمْ يَقُلِ اللهُ: ﴿اَسْتَجِيبُواْ لِلّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي كُنْتُ أُصلِّي، فَقَالَ: «أَلَمْ يَقُلِ اللهُ: ﴿اَسْتَجِيبُواْ لِلّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي كُنْتُ أُصلِّي، فَقَالَ: «أَلَمْ يَقُلُ اللهُ: ﴿اللهُ عَلَمَنَكُ سُورَةً هِي أَعْظَمُ السُّورِ وَعَالَمُ اللهُ وَلِلاَ اللهُ وَلِلاَ اللهُ وَلِلاَ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَلِلاَ اللهُ وَلِلاَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِلاَ اللهُ وَلِلاَ اللهُ وَلِلاَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِلاَ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلِللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَيَا اللهُ وَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَيْ الْمَعْلِيمُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَا

قال الإمام مسلم رَحَهُ اللهُ (١٨): حَدَّنَا أَبُوبَكُرِ بِن أَبِي شَيْبَة، حَدَّنَا عَبْدُ الْأَعْلَى بِن عَبْدِ الْأَعْلَى، عَنِ الْجُرَيْرِيِّ، عَنْ أَبِي السَّلِيلِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بِن رَبَاحِ الْأَنْصَارِيِّ، عَنْ أُبِي بِن كَعْبِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «يَا أَبَا المُنْذِرِ، أَتَدْرِي أَيُّ اللمُنْذِرِ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ ا

#### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

المُنْذِرِ».

قال البخاري وَمَدُاسَةُ (١٣ ٥٠): حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ يُوسُفَ، أَخْبَرَنَا مَالِكُ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي صَعْصَعَةَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي صَعْصَعَةَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ، أَنَّ رَجُلًا سَمِعَ رَجُلًا يَقْرَأُ: قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ يُرَدِّدُهَا، فَلَمَّا أَصْبَحَ جَاءَ إِلَى الخُدْرِيِّ، أَنَّ رَجُلًا سَمِعَ رَجُلًا يَقْرَأُ: قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ يُرَدِّدُهَا، فَلَمَّا أَصْبَحَ جَاءَ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَنِي فَذَكَرَ ذَلِكَ لَهُ، وَكَأَنَّ الرَّجُلَ يَتَقَالُهَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ (وَالَّذِي رَسُولِ اللهِ عَنْ فَذَكَرَ ذَلِكَ لَهُ، وَكَأَنَّ الرَّجُلَ يَتَقَالُهَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

قال شيخ الإسلام رَحَمُاللَهُ كما في «مجموع الفتاوى» (٢١١/١٧): "فتفاضل الأسماء والصفات من الأمور البينات" اهـ.

ومن هذا الباب القول في الاسم الأعظم وقد ورد في خصوص (اسم الله الأعظم) عدة أحاديث، أشهرها: حديث أبي أمامة رَضَيَّلِتُهُ عَنْهُ أن رسول الله ﷺ قال: «اسْمُ اللهِ الأعظَمُ فِي سُوَرٍ مِنَ القُرآنِ ثَلَاثٍ: فِي (البَقَرَةِ) وَ(آلِ عِمرَانَ) وَ(طَهَ)»(١).

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه (٣٨٥٦) وفي سنده غيلان بن أنس مجهول.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٣٥٤٤)، وأبو داود (١٤٩٥)، والنسائي (١٣٠٠)، وابن ماجه (٣٨٥٨).

أَحَدُّ)، فَقَالَ: «لَقَدْ سَأَلْتَ اللهَ بِالْإِسْمِ الَّذِي إِذَا سُئِلَ بِهِ أَعْطَى وَإِذَا دُعِيَ بِهِ أَجَاتَ»(١).

## قال الحافظ ابن حجررَحْمَهُ اللهُ:

" وهو أرجح من حيث السند من جميع ما ورد في ذلك".

وحديث أَسْمَاءَ بِنْتِ يَزِيدَ رَضَالِتُهُ عَنْهَا، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ قَالَ: «اسْمُ اللهِ الْأَعْظَمُ فِي هَاتَيْنِ الْآيتَيْنِ: ﴿وَإِلَاهُ كُمْ إِلَكُ وَحِدُ لَآ إِلَكَ إِلَا هُو ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾ هَاتَيْنِ الْآيَتُونُ الرَّحِيمُ ﴿ إِلَكَ إِلَا هُو ٱلْحَى الرَّحِيمُ ﴿ ﴾ ﴿ وَفَاتِحَةِ سُورَةِ آلِ عِمْرَانَ: ﴿الْمَ لَ ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَا هُو ٱلْحَى الْقَيُّومُ ﴿ ﴾ (١).

وقد اختلف أهل العلم في (اسم الله الأعظم).

قال الحافظ ابن حجر رَحْمُهُ اللهُ في «فتح الباري» (١١/ ٢٢٤)؛

"وقد أنكره قوم كأبي جعفر الطبري، وأبي الحسن الأشعري، وجماعة بعدهما، كأبي حاتم بن حبان، والقاضي أبي بكر الباقلاني، فقالوا: لا يجوز تفضيل بعض الأسماء على بعض، ونسب ذلك بعضهم لمالك لكراهيته أن تعاد سورة أو تردد دون غيرها من السور لئلا يظن أن بعض القرآن أفضل من بعض فيؤذن ذلك باعتقاد نقصان المفضول عن الأفضل، وحملوا ما ورد من ذلك على أن المراد بالأعظم العظيم، وأن أسماء الله كلها عظيمة.

وعبارة أبي جعفر الطبري اختلفت الآثار في تعيين الاسم الأعظم، والذي

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (٣٤٧٥)، وأبو داود (١٤٩٣)، وابن ماجه (٣٨٥٧).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٣٤٧٨)، وأبوداود (١٤٩٦)، وابن ماجه (٣٨٥٥). والحديث ضعيف، فيه عبيد الله بن أبي زياد وشهر بن حوشب، وكلاهما ضعيف.

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

عندي أن الأقوال كلها صحيحة إذ لم يرد في خبر منها أنه الاسم الأعظم، ولا شيء أعظم منه فكأنه يقول كل اسم من أسمائه تعالى يجوز وصفه بكونه أعظم، فيرجع إلى معنى عظيم كما تقدم".

وقال ابن حبان مَمُ أُلِدً: "الأعظمية الواردة في الأخبار إنما يراد بها مزيد ثواب الداعى بذلك كما اطلق ذلك في القرآن والمراد به مزيد ثواب القارئ.

وقيل المراد بـ(الاسم الأعظم): كل اسم من أسماء الله تعالى دعا العبد به مستغرقا بحيث لا يكون في فكره حالتئذ غير الله تعالى، فان من تأتي له ذلك استجيب له ونقل معنى هذا عن جعفر الصادق وعن الجنيد وعن غيرهما.

وقال آخرون استأثر الله تعالى بعلم الاسم الأعظم، ولم يطلع عليه أحدا من خلقه، وأثبته آخرون معينًا، واضطربوا في ذلك".

## وجملة ما وقفت عليه من ذلك أربعة عشر قولًا:

الأول: (الاسم الأعظم) هو ما نقله الفخر الرازي عن بعض أهل الكشف، واحتج له بأن من أراد أن يعبر عن كلام معظم بحضرته لم يقل له أنت قلت كذا وإنما يقول هو يقول تأدبا معه.

الثاني: (الله) لأنه اسم لم يطلق على غيره ولأنه الأصل في الأسماء الحسنى ومن ثم أضيفت إليه.

الثالث: (الله الرحمن الرحيم) ولعل مستنده ما أخرجه بن ماجه عن عائشة رَضَالِيَّهُ عَنْهَا أنها سألت النبي عَلَيْهِ أن يعلمها الاسم الأعظم، فلم يفعل فصلت ودعت: «اللهُمَّ إِنِّي أَدْعُوكَ اللهُ، وَأَدْعُوكَ الرَّحْمَنَ، وَأَدْعُوكَ الْبَرَّ الرَّحِيمَ،

وَأَدْعُوكَ بِأَسْمَائِكَ الْحُسْنَى كُلِّهَا، مَا عَلِمْتُ مِنْهَا، وَمَا لَمْ أَعْلَمْ... » الحديث. وفيه: أنه ﷺ قال لها: «إنَّهُ لَفِي الْأَسْمَاءِ الَّتِي دَعَوْتِ بِهَا».

قلت: وسنده ضعيف، وفي الاستدلال به نظر لا يخفي(١).

الرابع: (الرحمن الرحيم الحي القيوم) لما أخرج الترمذي من حديث أَسْمَاءَ

بِنْتِ يَزِيدَ رَضَالِيُهُ عَهَا، أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ قَالَ: «اسْمُ اللهِ الْأَعْظَمُ فِي هَاتَيْنِ الْآيتَيْنِ: ﴿ وَاللَّهُ كُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ كُو اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

الخامس: (الحي القيوم) أخرج ابن ماجه (٣٨٥٦) من حديث أبي أمامة الاسم الأعظم في ثلاث سور البقرة وآل عمران وطه، قال القاسم الراوي عن أبي أمامة التمسته منها فعرفت أنه الحي القيوم.

وقواه الفخر الرازي واحتج بأنهما يدلان من صفات العظمة بالربوبية مالا يدل على ذلك غيرهما كدلالتهما.

السادس: (الحنان المنان بديع السماوات والأرض ذو الجلال والإكرام الحي القيوم) ورد ذلك مجموعًا في حديث أنس عند أحمد والحاكم، وأصله عند أبي داود والنسائي وصححه ابن حبان.

<sup>(</sup>١) في «الزوائد»: في إسناده مقال، وعبدالله بن عكيم وثقه الخطيب وعده من الصحابة، ولا يصح له سماع، وأبو شيبة لم أر من جرحه ولا من وثقه، وباقي رجال الإسناد ثقات. انتهى قلت: أبو شيبة كذبه أبو حاتم، وقال البخاري في حديثه عن ابن عكيم نظر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أصحاب السنن إلا النسائي وحسنه الترمذي، وفي نسخة صححه. وفيه نظر؛ لأنه من رواية شهر بن حوشب.

#### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

السابع: (بديع السماوات والأرض ذو الجلال والإكرام) أخرجه أبو يعلى من طريق السري بن يحيى عن رجل من طي واثنى عليه قال كنت أسأل الله أن يريني الاسم الأعظم فأريته مكتوبًا في الكواكب في السماء.

الثامن: (ذو الجلال والإكرام) أخرج الترمذي من حديث معاذ بن جبل قال: سمع النبي على رجلًا يقول: (يا ذا الجلال والإكرام) فقال: «قد استجيب لك فسل» واحتج له الفخر بأنه يشمل جميع الصفات المعتبرة في الإلهية؛ لأن في (الجلال) إشارة إلى جميع السلوب وفي (الإكرام) إشارة إلى جميع الإضافات.

التاسع: (الله لا إله إلا هو الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد) أخرجه أبوداود والترمذي وابن ماجه وابن حبان والحاكم من حديث بريدة، وهو أرجح من حيث السند من جميع ما ورد في ذلك.

العاشر: (رب رب) أخرجه الحاكم من حديث أبي الدرداء وابن عباس رَضَالِكُهُ عَنْهُ بلفظ: «اسْمُ اللهِ الْأَكْبَرُ رَبِّ رَبِّ». وأخرج بن أبي الدنيا عن عائشة: «إِذَا قَالَ الْعَبْدُ: يَا رَبِّ يَا رَبِّ، قَالَ اللهُ تَعَالَى: لَبَيْكَ عَبْدِي، سَلْ تُعْطَ» رواه مرفوعًا وموقوفًا.

الحادي عشر: (دعوة ذي النون) أخرج النسائي والحاكم عن فضالة بن عبيد رفعه: «دَعْوَةُ ذِي النُّونِ فِي بَطْنِ الحُوتِ: ﴿لَّا إِلَاهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَلنَكَ إِنِّى حَبيد رفعه: «دَعْوَةُ ذِي النُّونِ فِي بَطْنِ الحُوتِ: ﴿لَّا إِلَاهَ إِلَّا اسْتَجَابَ اللهُ لَهُ».

الثاني عشر: نقل الفخر الرازي عن زين العابدين أنه سأل الله أن يعلمه الاسم الأعظم فرأى في النوم: (هو الله الله الله الله الله إلا هو رب العرش العظيم).

الثالث عشر: هو مخفي في الأسماء الحسنى، ويؤيده حديث عائشة المتقدم لما دعت ببعض الأسماء وبالأسماء الحسنى فقال لها: إنه لفي الأسماء التي دعوت بها.

الرابع عشر: كلمة التوحيد نقله عياض اهـ.

قال السعدي وَمَهُ الله الله الله الله الله الله الأعظم من أسماء الله الحسنى لا يعرفه إلا من خصه الله بكرامة خارقة للعادة، وهذا ظن خطأ، فإن الله تبارك وتعالى حثنا على معرفة أسمائه وصفاته، وأثنى على من عرفها، وتفقه فيها، ودعاء الله بها دعاء عبادة وتعبد ودعا مسألة، ولا ريب أنّ الاسم الأعظم منها أولاها بهذا الأمر، فإنه تعالى هو الجواد المطلق الذي لا منتهى لجوده وكرمه، وهو يحب الجود على عباده، ومن أعظم ما جاد به عليهم تعرفه لهم بأسمائه الحسنى وصفاته العليا.

فالصواب أنّ الأسماء الحسنى كلها حسنى، وكل واحد منها عظيم، ولكن الاسم الأعظم منها كل اسم مفرد، أو مقرون مع غيره، إذا دل على جميع صفاته الذاتية والفعلية، أو دل على معاني جميع الصفات مثل: الله، فإنه الاسم الجامع لمعاني الألوهية كلها، وهي جميع أوصاف الكمال، ومثل الحميد المجيد، فإن الحميد الاسم الذي دل على جميع المحامد والكمالات لله تعالى، والمجيد الذي دل على أوصاف العظمة والجلال، ويقرب من ذلك الجليل الجميل الغنى الكريم.

ومثل الحي القيوم، فإن الحي من له الحياة الكاملة العظيمة الجامعة لجميع معاني الذات، والقيوم الذي قام بنفسه، واستغنى عن جميع خلقه، وقام بجميع

#### القول الأسنمه فمء معانمي الأسماء الحسنمه

الموجودات، فهو الاسم الذي تدخل فيه صفات الأفعال كلها.

ومثل اسمه العظيم الكبير الذي له جميع معاني العظمة، والكبرياء في ذاته وأسمائه وصفاته، وله جميع معاني التعظيم من خواص خلقه.

ومثل قولك: يا ذا الجلال والإكرام، فإن الجلال صفات العظمة، والكبرياء، والكمالات المتنوعة، والإكرام استحقاقه على عباده غاية الحب وغاية الذل وما أشبه ذلك.

فعلم بذلك أن الاسم الأعظم اسم جنس، وهذا هو الذي تدل عليه الأدلة الشرعية والاشتقاق، كما في السنن أنه سمع ورجلاً يقول: «اللهم إني أسألك بأني أشهد أنك أنت الله إلا أنت الأحد الصمد، الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، فقال: والذي نفسي بيده، لقد سألت الله باسمه الأعظم الذي إذا دعى به أجاب، وإذا سئل به أعطى».

وكذلك الحديث الآخر حين دعا الرجل، فقال: «اللهم إني أسألك بأن لك الحمد، لا إله إلا أنت، المنان، بديع السماوات والأرض ذو الجلال والإكرام، ياحي! يا قيوم! فقال على: والذي نفسي بيده، لقد دعا الله باسمه الأعظم الذي إذا دعي به أجاب وإذا سئل به أعطى».

وكذلك قوله ﷺ: "اسم الله الأعظم في هاتين الآيتين: ﴿وَإِلَهُ كُرْ إِلَهُ وَحِدُّ لَآ اللهَ اللهُ وَحِدُّ لَآ اللهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَدُ الْقَيُّومُ ۞﴾ [آل عمران: ٢] ، فمتى دعا الله العبد باسم من هذه الأسماء العظيمة بحضور قلب ورقة وانكسار، لم تكد ترد له دعوة، والله الموفق (١)" اهـ.

ше

<sup>(</sup>۱) تفسير أسماء الله الحسني للسعدي (ص: ١٦٥: ١٦٧).

## ذكر الأسماء التسعة والتسعين التي أرجو أن من أحصاها دخل الجنة

تقدم القول في أن أسماء الله تعالى غير محصورة بعدد معلوم لنا، وهنا نذكر إن شاء الله تعالى ما أرجو أن تكون المرادة بقول النبي على «إِنَّ للهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْمًا مِائَةً إِلَّا وَاحِدًا، مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الجَنَّةَ» أخرجه الشيخان عن أبي هريرة رَضَيَّلِتُهُ عَنهُ.

## الله کی

1- الله: وهو الاسم الأعظم، وهو ثابت بالكتاب والسنة والإجماع وقد ذُكر اسم الله في القرآن (٢٧٢٤) مرة، وهو من الأسماء الخاصة بالله تعالى، وهو الجامع لجميع معاني الأسماء الحسنى ومن الأدلة عليه قوله تعالى لموسى عليه السلام: ﴿ إِنَّنِى ٓ أَنَا ٱللّهُ لَاۤ إِلَهَ إِلّاَ أَنَا فَٱعۡبُدُنِى وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى ﴾ وفي السنة الحد: ١٤] وقال تعالى: ﴿ هُو ٱللّهُ ٱلّذِى لَاۤ إِلَهَ إِلّا هُو ﴾ [الحشر: ٢٢]، وفي السنة الكثير من ذلك.

وهو مُشْتَق من (وَله يوله) على الصحيح، وقيل غير مشتق، وقد رجح الاشتقاق ابن القيم وغيره.

وقد أحسن السعدي رَحَمُهُ اللَّهُ في بيان هذا الاسم فقال:

"(الله) هو المألوه المعبود، ذو الألوهية، والعبودية على خلقه أجمعين، لما اتصف به من صفات الألوهية التي هي صفات الكمال، وأخبر أنه الله الذي له جميع معاني الألوهية وأنه هو المألوه المستحق لمعاني الألوهية كلها، التي

### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

توجب أن يكون المعبود وحده المحمود وحده المشكور وحده المعظم المقدس ذو الجلال والإكرام.

واسم (الله) هو الجامع لجميع الأسماء الحسنى، والصفات العلى، والله أعلم، فإذا تدبر اسم الله عرف أن الله تعالى له جميع معاني الألوهية، وهي كمال الصفات والإنفراد بها، وعدم الشريك في الأفعال لأن المألوه إنما يؤله لما قام به من صفات الكمال فيحب ويخضع له لأجلها، والباري جَلَّجَلاله لا يفوته من صفات الكمال شيء بوجه من الوجوه، أو يؤله أو بعبد لأجل نفعه وتوليه ونصره فيجلب النفع لمن عبده فيدفع عنه الضرر، ومن المعلوم أنَّ الله تعالى هو المالك لذلك كله، وأنَّ أحداً من الخلق لا يملك لنفسه ولا لغيره نفعاً، ولا ضراً، ولا موتاً، ولا حياة، ولا نشورا، فإذا تقرر عنده أنَّ الله وحده المألوه أوجب له أن يعلق بربه حبه وخوفه ورجاءه، وأناب إليه في كل أموره، وقطع الإلتفات إلى غيره من المخلوقين ممن ليس له من نفسه كمال، ولا له فعال، ولا حول، ولا قوة إلا بالله العلى العظيم اهـ.

### وقال ابن القيم رَمَهُأَسَّهُ في مدارج السالكين (١/ ٥٦):

"فَاسْمُ اللهِ: دَالٌ عَلَى جَمِيعِ الْأَسْمَاءِ الْحُسْنَى، وَالصِّفَاتِ الْعُلْيَا، بِالدِّلَالَاتِ الثَّلَاثِ، فَإِنَّهُ دَالٌ عَلَى إِلَهِيَّةِ الْمُتَضَمِّنَةِ لِثُبُوتِ صِفَاتِ الْإِلَهِيَّةِ لَهُ مَعَ نَفْيِ الثَّلَاثِ، فَإِنَّهُ دَالُ عَلَى إِلَهِيَّةِ الْمُتَضَمِّنَةِ لِثُبُوتِ صِفَاتِ الْإِلَهِيَّةِ لَهُ مَعَ نَفْيِ الثَّلَاثِ، فَإِنَّهُ دَاللهِ عَنْهُ.

وَصِفَاتُ الْإِلَهِيَّةِ: هِيَ صِفَاتُ الْكَمَالِ، الْمُنَزَّهَةُ عَنِ التَّشْبِيهِ وَالْمِثَالِ، وَعَنِ الْعُيُوبِ وَالنَّقَائِصِ، وَلِهَذَا يُضِيفُ الله تَعَالَى سَائِرَ الْأَسْمَاءِ الْحُسْنَى إِلَى هَذَا الْعُيُوبِ وَالنَّقَائِصِ، وَلِهَذَا يُضِيفُ الله تَعَالَى سَائِرَ الْأَسْمَاءِ الْحُسْنَى إِلَى هَذَا الْإِسْمِ الْعَظِيمِ، كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَى ﴾ [الأعراف:١٨٠]، وَيُقَالُ:

(الرَّحْمَنُ وَالرَّحِيمُ، وَالْقُدُّوسُ، وَالسَّلَامُ، وَالْعَزِيزُ، وَالْحَكِيمُ) مِنْ أَسْمَاءِ اللهِ، وَلَا يُقَالُ: الله مِنْ أَسْمَاءِ الْعَزِيزِ، وَنَحْوُ ذَلِكَ.

فَعُلِمَ أَنَّ اسْمَهُ الله مُسْتَلْزِمٌ لِجَمِيعِ مَعَانِي الْأَسْمَاءِ الْحُسْنَى، دَالُّ عَلَيْهَا بِالْإِجْمَالِ، وَالْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى تَفْصِيلٌ وَتَبْيِينٌ لِصِفَاتِ الْإِلَهِيَّةِ الَّتِي اشْتُقَ مِنْهَا اسْمُ اللهِ.

وَاسْمُ اللهِ: دَالٌ عَلَى كَوْنِهِ مَأْلُوهًا مَعْبُودًا، تُوَلِّهُهُ الْخَلَائِقُ مَحَبَّةً وَتَعْظِيمًا وَخُضُوعًا، وَفَزَعًا إِلَيْهِ فِي الْحَوَائِجِ وَالنَّوائِبِ، وَذَلِكَ مُسْتَلْزِمٌ لِكَمَالِ رُبُوبِيَّتِهِ وَرَحْمَتِهِ، الْمُتَضَمِّنَيْنِ لِكَمَالِ الْمُلْكِ وَالْحَمْدِ، وَإِلَهِيَّتُهُ وَرُبُوبِيَّتُهُ وَرَحْمَانِيَّتُهُ وَمُلْكُهُ وَرَحْمَانِيَّتُهُ وَمُلْكُهُ مُسْتَلْزِمٌ لِجَمِيعِ صِفَاتِ كَمَالِهِ، إِذْ يَسْتَحِيلُ ثُبُوتُ ذَلِكَ لِمَنْ لَيْسَ بِحَيِّ، وَلَا مُسْتَلْزِمٌ لِجَمِيعِ صِفَاتِ كَمَالِهِ، إِذْ يَسْتَحِيلُ ثُبُوتُ ذَلِكَ لِمَنْ لَيْسَ بِحَيِّ، وَلَا سَمِيع، وَلَا بَصِيرٍ، وَلَا قَادِرٍ، وَلَا مُتَكَلِّمٍ، وَلا فَعَالٍ لِمَا يُرِيدُ، وَلا حَكِيمٍ فِي أَفْعَالِهِ.

وَصِفَاتُ الْجَلَالِ وَالْجَمَالِ: أَخَصُّ باسْم اللهِ.

وَصِفَاتُ الْفِعْلِ وَالْقُدْرَةِ، وَالتَّفَرُّدِ بِالضُّرِّ وَالنَّفْعِ، وَالْعَطَاءِ وَالْمَنْعِ، وَنُفُوذِ الْمَشِيئَةِ وَكَمَالِ الْقُوَّةِ، وَتَدْبِيرِ أَمْرِ الْخَلِيقَةِ: أَخَصُّ بِاسْم الرَّبِّ.

وَصِفَاتُ الْإِحْسَانِ، وَالْجُودِ وَالْبِرِّ، وَالْحَنَانِ وَالْمِنَّةِ، وَالرَّأْفَةِ وَاللَّطْفِ: أَخَصُّ بِاسْمِ الرَّحْمَنِ. اهـ



### القول الأسنىء فماني الأسماء الحسنى

## الأحد ﷺ الأحد

7-الأحد: ذكر في موطن واحد من القرآن، قال الله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ ٱللّهُ الله عَالَى: ﴿قُلْ هُوَ ٱللّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١]. وفي البخاري (٤٩٧٤) عن أبي هريرة رَضَاًيسَّعَنهُ عن النبي قال: ﴿قَالَ اللهُ: كَذَّبَنِي ابْنُ آدَمَ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، وَشَتَمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، وَشَتَمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، وَشَتَمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهَ وَلَمْ اللهَ وَلَمْ اللهَ وَلَمْ أُولَدُ، وَلَمْ يَكُنْ لِي كُفْئًا أَحَدُ».

وقد ذهب بعض أهل العلم إلى أن الأحد بمعنى الواحد.

## قال السعدى رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

"الواحد الأحد هو الذي توحد بجميع الكمالات، وتفرّد بكل كمال، ومجد وجلال، وجمال، وحمد، وحكمة، ورحمة، وغيرها من صفات الكمال فليس له فيها مثيل ولا نظير، ولا مناسب بوجه من الوجوه فهو الأحد في حياته، وقيوميته، وعلمه، وقدرته، وعظمته، وجلاله، وجماله، وحمده، وحكمته، ورحمته، وغيرها من صفاته" اهـ.

وفرق بعضهم، قال الزجاج: الْوَاحِد يُفِيد وحدة الذَّات فَقَط والأحد يفِيدهُ بِالذَّاتِ والمعاني، وعَلى هَذَا جَاءَ فِي التَّنْزِيل ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١]. أَرَادَ الْمُنْفَرد بوحدانيته فِي ذَاته، وَصِفَاته تَعَالَى الله علوا كَبِيرا.





## الأعلى ﷺ الأعلى

**٣- الأعلى**: في موطنين من القرآن، قال تعالى: ﴿سَبِيحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ۞ [الليل: ٢٠]. وقال ﴿ إِلَّا ٱبْتِغَآءَ وَجُهِ رَبِّهِ ٱلْأَعْلَى ۞ [الليل: ٢٠].

فهو (الأعلى): على جميع خلقه ذاتًا، وصفاتًا، وأفعالًا، وهذه مسألة مهمة خالف فيها أهل البدع، وزعموا أن الله ليس على عرشه محرفين لقوله تعالى ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرَشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه:٥]، وقوله: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَشِ ٱلسَّوَىٰ ﴾ [طه:٥]، وقوله: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَشِ ٱلسَّوَىٰ ﴾ [الفرقان:٥٩]، والاستواء في هذا لموطن معناه: العلو والارتفاع، والظهور والاستقرار، قال ابن القيم في النونية:

قَدْ حُصِّلَتْ لِلْفَارِسِ الطَّعَانِ تَفَعَ الَّذِي مَا فِيهِ مِن نُّكْرَانِ وَأَبُو عُبَيْدَة صَاحِبُ الشِّيبَانِي وَأَبُو عُبَيْدَة صَاحِبُ الشِّيبَانِي أَدْرَىٰ مِنَ الْجَهْمِيِّ بِالْقُرآنِ

فَلَهُ مُ عِبَارَاتٌ عَلَيْهَا أَرْبَعٌ وَلَيْهَا أَرْبَعٌ وَهِيَ اسْتَقَرَّ وَقَدْ عَلاَ وَكَذَلِكَ ارْ وَكَذَلِكَ ارْ وَكَذَلِكَ أَرْ وَكَذَلِكَ أَرْ وَكَذَلِكَ أَرْ وَكَذَاكَ قَدْ صَعِدَ الَّذِي هُوَ رَابِعٌ يَخْتَارُ هَذَا القَوْلَ فِي تَفْسِيرِهِ

## قال السعدى رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

"وذلك دال على أن جميع معاني العلو ثابتة لله من كل وجه، فله علو الذات، وهو أنه مستو على عرشه، فوق جميع خلقه، مباين لهم، وهو مع هذا مطلع على أحوالهم، مشاهد لهم، مدبر لأمورهم الظاهرة والباطنة متكلم بأحكامه القدرية، وتدبيراته الكونية، وبأحكامه الشرعية.

وأما علو القدر فهو علو صفاته، وعظمتها فلا يماثله صفة مخلوق، بل لا يقدر الخلائق كلهم أن يحيطوا ببعض معاني صفة واحدة من صفاته، قال تعالى:

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠].

وبذلك يعلم أنه ليس كمثله شيء في كل نعوته، وله علو القهر فإنه الواحد القهار الذي قهر بعزته، وعلوه الخلق كلّهم، فنواصيهم بيده، وما شاء كان لا يمانعه فيه ممانع، وما لم يشأ لم يكن، فلو اجتمع الخلق على إيجاد ما لم يشاه الله لم يقدروا، ولو اجتمعوا على منع ما حكمت به مشيئته لم يمنعوه، وذلك لكمال اقتداره، ونفوذ مشيئته وشدة افتقار المخلوقات كلها إليه من كل وجه.

فهو الذي على العرش استوى وعلى الملك احتوى (١) اهـ.

وسيأتي مزيد كلام عند قوله: ﴿ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ۞ ﴿ [الشورى: ٤].

## الأكرم الملا

3- الأكرم: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿أَقُرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ﴾ [العلق:٣].

وهو صيغة مبالغة في الكرم، وهو كثرة الجود، والإحسان هنا، وربما دل على كثرة الصفات.

قال الكلبي: هو (الحليم) عن جهل العباد، لا يعجل عليهم العقوبة، وسيأتي مزيد بيان في كلامنا على اسم الله (الكريم) إن شاء الله تعالى.



<sup>(</sup>١) من تفسير أسماء الله الحسنى للسعدي (ص: ١٦٨).



## الأله هي

الإله: قال تعالى: ﴿وَإِلَهُ كُثرَ إِلَهُ وَحِدُ لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ ٱلرَّحْمَلِ ٱلرَّحِيمُ
 الإله: قال تعالى: ﴿إِلَهُ كُثرَ إِلَهُ كُرُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ ﴾ [طه: ٩٨].

(الإله): هو المعبود محبة وتعظيما، تألهه القلوب، أي تحبه وتعظمه وتتقرب إليه، منه اشتق اسم الله.

## قال ابن القيم رَحَمُدُاللَّهُ في المدارج (٣/ ٣٣٧):

"وَاسْمُ (اللهِ) سُبْحَانَهُ، (وَالرَّبِّ، وَالْإِلَهِ) اسْمُّ لِذَاتٍ لَهَا جَمِيعُ صِفَاتِ الْكَمَالِ وَنُعُوتِ الْجَلَالِ، كَالْعِلْمِ، وَالْقُدْرَةِ، وَالْحَيَاةِ، وَالْإِرَادَةِ، وَالْكَلَامِ، وَالسَّمْعِ، وَالْجَلَالِ، كَالْعِلْمِ، وَالْقُدْرَةِ، وَالْحَيَاةِ، وَالْإِرَادَةِ، وَالْكَلَامِ، وَالسَّمْعِ، وَالْبَصَرِ، وَالْبَقَاءِ، وَالْقِدَمِ، وَسَائِرِ الْكَمَالِ الَّذِي يَسْتَحِقُّهُ الله لِذَاتِهِ، فَصِفَاتُهُ دَاخِلَةٌ فِي مُسَمَّى اسْمِهِ" اهـ.

## وقال السعدي رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

"و(الإله) هو الجامع لجميع صفات الكمال ونعوت الجلال، فقد دخل في هذا الاسم جميع الأسماء الحسنى، ولهذا كان القول الصحيح إن الله أصله الإله وأن اسم الله هو الجامع لجميع الأسماء الحسنى والصفات العلى، والله أعلم" اهـ.

## • 6

### القول الأسنمى فمي معانمي الأسماء الحسنم

# 🐉 الأول الآخر الظاهر الباطن 🎇

في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ وَ﴾ [الحديد:٣]، ومن السنة قول رسول الله على: «اللهُمَّ رَبَّ السَّمَوَاتِ وَرَبَّ الْأَرْضِ وَرَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ، رَبَّنَا وَرَبَّ كُلِّ شَيْءٍ، فَالِقَ الحَبِّ وَالنَّوَى، وَمُنْزِلَ التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْفُرْقَانِ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ كُلِّ شَيْءٍ أَنْتَ آخِذُ وَالنَّوَى، وَمُنْزِلَ التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْفُرْقَانِ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ كُلِّ شَيْءٍ أَنْتَ آخِذُ بِنَا صِيَتِهِ، اللهُمَّ أَنْتَ الْأَوَّلُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ الْآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ الْآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ، اقْضِ عَنَا وَأَنْتَ الظَّاهِرُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْءٌ، اقْضِ عَنَا الدَّيْنَ، وَأَغْنِنَا مِنَ الْفَقْرِ» (١).

**٦- الأول:** يدل على أن كل ما سواه حادث كائن بعد أن لم يكن، ويوجب للعبد أن يلحظ فضل ربه في كل نعمة دينية أو دنيوية، إذ السبب والمسبب منه تعالى.

 الآخر: يدل على أنه هو الغاية، والصمد الذي تصمد إليه المخلوقات بتأهلها، ورغبتها، ورهبتها، وجميع مطالبها.

◄ الظاهر: يدل على عظمة صفاته، واضمحلال كل شيء عند عظمته
 من ذوات وصفات وعلى علوه.

9- الباطن: يدل على اطلاعه على السرائر، والضمائر، والخبايا، والخفايا، ودقائق الأشياء، كما يدل على كمال قربه ودنوه، ولا يتنافى الظاهر، والباطن؛ لأن الله ليس كمثله شيء في كل النعوت فهو العلي في دنوه القريب في علوه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧١٣) عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضَالِلَتُهُعَنْهُ.



وهذه الأسماء الأربعة المقترنة دلت على الإحاطة الزمانية، والمكانية.

(الأول، والآخر): دلت على الإحاطة الزمانية.

(الظاهر، والباطن): دلت على الإحاطة المكانية.

وقد فسر النبي عَلَيْ هذه الأسماء بقوله: «الأول ليس قَبْلَه شيءٌ، والآخِرُ ليس بَعْدَه شيءٌ، والآخِرُ ليس بَعْدَه شيءٌ، والظَّاهرُ ليس فَوْقَه شيءٌ، والباطِنُ ليس دونَه شيءٌ»(١).

قال السعدي رَحَمُهُ الله كما في تفسير أسماء الله الحسنى (ص: ١٦٩): "ففسر كل اسم بكل معناه، ونفى عنه كل ما يضاده وينافيه فمهما قدر المقدرون وفرض الفارضون من الأوقات السابقة المتسلسلة إلى غير نهاية فالله قبل ذلك، وكل وقت لاحق مهما قدر وفرض الله بعد ذلك.

ولهذا لا يستحق اسم واجب الوجود إلا هو، فمن خصائصه أنه لا يكون إلا موجودًا كاملًا فلا يشاركه في وجوب الوجود أحد، فوجوب وجوده بنعوته الكاملة في جميع الأوقات، وهو الذي أوجد الأوقات، وجميع الموجودات، وكلها مستندة في وجودها وبقائها إلى الله.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧١٣).

### القول الأسنمى فمي معانمي الأسماء الحسنم

# البارئ ريط البارئ

البارئ: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَالِقُ ٱلْبَارِئُ
 الحشر:٢٤].

### قال ابن القيم رَحَهُ أُلَّهُ:

وأَقِــرَّ أَنَّ اللهَ جــلَّ جلالــهُ هُوَ وَحدَهُ البَادِي لِذِي الأكوَانِ

## وقال في شفاء العليل (ص: ١٣١):

"وأما (البارئ) فلا يصح إطلاقه إلا عليه سبحانه، فإنه الذي برأ الخليقة، وأوجدها بعد عدمها، والعبد لا تتعلق قدرته بذلك، إذ غاية مقدوره التصرف في بعض صفات ما أوجده الرب تعالى وبراه، وتغييرها من حال إلى حال على وجه مخصوص لا تتعداه قدرته" اهه.

## • 9



## البر ﷺ

البر: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهٌ لَلَّهِ الطور: ٢٨].

والله تعالى بر بخلقه، بمعنى: أنه يحسن إليهم ويصلح حالهم. أفاده الزجاج (البر): بفتح الباء وتشديد الراء.

قال ابن عباس رَضَاليَّهُ عَنْهُ: هو اللطيف الصادق فيما وعد.

وقال الضحاك: و(البر) هو اللطيف بعباده، المتولي لهم، الموصل إليهم جميع أنواع البر ووصفه البر وآثار هذا الوصف جميع النعم الظاهرة، والباطنة، فلا يستغني مخلوق عن إحسانه وبره طرفة عين.

قال السعدي رَحْمُهُ الله عن أسمائه تعالى: (البر، الوهاب، الكريم) الذي شمل الكائنات بأسرها ببره، وهباته، وكرمه، فهو مولى الجميل، ودائم الإحسان، وواسع المواهب، وصفه البر وآثار هذا الوصف جميع النعم الظاهرة، والباطنة، فلا يستغني مخلوق عن إحسانه وبره طرفة عين، وتدل هذه الأسماء على سعة رحمته، ومواهبه التي عم بها جميع الوجود بحسب ما تقتضيه حكمته.

### وإحسانه عام وخاص:

فالعام المذكور في قوله: ﴿رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءِ رَّحْمَةً وَعِلْمَا ﴾ و ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمَا ﴾ و

وهذا يشترك فيه البر، والفاجر، وأهل السماء، وأهل الأرض، والمكلفون، وغيرهم.

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

والخاص: رحمته ونعمه على المتقين

قال ابن القيم رَحْمُهُ اللهُ:

والبَرُّ فِي أَوْصَافِهِ سُبْحَانَهُ صَدَرَتْ عَنْ البِرِّ الذي هُوَ وَصْفُهُ وَصُفْهُ وَصُفْهُ وَصُفْهُ وَصُفْهُ وَصُفْهُ وَصُفْهُ وَصُفْهُ وَصُفْهُ وَصَفْهُ وَصَفْهُ وَصَفْهُ وَسَنْ البِرِّ الذي الله وَقِعْلُ فَهُو بَرُّ مُحْسِنٌ اللهِ وَقِعْلُ فَهُو بَرُّ مُحْسِنٌ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلمُلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُلِي المُلْمُلِي المَالِمُلْمُلْمُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُ

هُوَ كَثْرِةُ الخَيْرَاتِ والإحْسَان فَالبِرُّ حِينَا نِ لَهُ نَوعَان مُوْلِي الجَميل ودَائِمُ الإحْسَان

## 🐉 البصير 🊜

-IF البصير: في أربعة مواطن، صدر بالألف واللام، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ اللَّهَمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞﴾ [غافر: ٢٠].

ومن السنة حديث أبي موسى رَضَالِكَ عَنْهُ قال: كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ فِي سَفَرٍ، فَكُنَّا إِذَا عَلَوْنَا كَبَّرْنَا، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْ : «أَيُّهَا النَّاسُ ارْبَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ، فَإِنَّكُمْ لاَ تَدْعُونَ أَصَمَّ وَلاَ غَائِبًا، وَلَكِنْ تَدْعُونَ سَمِيعًا بَصِيرًا». ثُمَّ أَتَى عَلَيَّ، وَأَنَا أَقُولُ فِي نَفْسِي: لاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّة إِلَّا لاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّة إِلَّا لِا حَوْلَ وَلاَ قُوَّة إِلَّا بِاللهِ، فَقَالَ: «يَا عَبْدَ اللهِ بْنَ قَيْسٍ، قُلْ: لاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّة إِلَّا بِاللهِ، فَإِنَّهَا كَنْزُ مِنْ كُنُوزِ الجَنَّةِ»، أَوْ قَالَ: «أَلا أَدُلُّكَ عَلَى كَلِمَةٍ هِي كَنْزُ مِنْ كُنُوزِ الجَنَّةِ»، أَوْ قَالَ: «أَلا أَدُلُّكَ عَلَى كَلِمَةٍ هِي كَنْزُ مِنْ كُنُوزِ الجَنَّةِ؟ لاَ حَوْلَ وَلا قُوَّة إِلَا بِاللهِ، اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهَ اللهِ اللهِ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِيَهُ عَنْهُ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ». وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ».

الذي يبصر بعينين ويرى وينظر بهما على ما يليق بجلاله لا يخفى عليه شيء من المبصرات.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٣٨٤)، ومسلم (٢٧٠٤).



## قال السعدى رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

"البصير الذي أحاط بصره بجميع المبصرات في أقطار الأرض والسماوات، حتى أخفى ما يكون فيها فيرى دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء، وجميع أعضائها الباطنة، والظاهرة، وسريان القوت في أعضائها الدقيقة، ويرى سريان المياه في أغصان الأشجار، وعروقها وجميع النباتات على اختلاف أنواعها، وصغرها، ودقتها، ويرى نياط عروق النملة، والنحلة، والبعوضة، وأصغر من ذلك، فسبحان من تحيّرت العقول في عظمته، وسعة متعلقات صفاته، وكمال عظمته، ولطفه، وخبره بالغيب، والشهادة والحاضر، والغائب، ويرى خيانات الأعين، وتقلبات الأجفان، وحركات الجنان.

قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِى يَرَىٰكَ حِينَ تَقُومُ ۞ وَتَقَلَّبُكَ فِى ٱلسَّجِدِينَ ۞ إِنَّهُو هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞ ﴾ [الشعراء:٢١٨-٢١٨]. ﴿ يَعَلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِى ٱلصُّدُورُ ۞ ﴾.

﴿ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ۞ [المجادلة:٦].

أي: مطلع، ومحيط علمه، وبصره، وسمعه بجميع الكائنات" اهـ.

### قال ابن القيم رَحَهُ أَللَّهُ:

وهُوَ البَصِيرُ يَرى دَبيبَ النَمَّلةِ السُّ ودَاءِ تَحـتَ الصَّخْرِ والصَّوان ويَرَى مَجارِي القُوتِ في أعضَائِهَا ويَرَى بَياضَ عُروقِها بِعيان ويَرَى خَياناتِ العُيونِ بلَحظِهَا ويَرَى كَذَاكَ تَقَلَّبَ الأَجفَان ويَرَى كَذَاكَ تَقَلَّبَ الأَجفَان

## • 6

### القول الأسنىء فمي معاني الأسماء الحسنى

# ر التواب ﷺ

(التَّوَّابُ): الذي يقبل التوبة من عباده، فيتوب على عباده أي: يوفقهم للتوبة ثم يتقبل منهم.

قال السعدي رَحَمُهُ اللهُ: التواب الذي لم يزل يتوب على التائبين، ويغفر ذنوب المنيبين فكل من تاب إلى الله توبة نصوحًا تاب الله عليه.

### وتوبته على عبده نوعان:

أحدهما: أنه يوقع في قلب عبده التوبة إليه، والإنابة إليه، فيقوم بالتوبة وشروطها من الإقلاع عن المعاصي، والندم على فعلها، والعزم على أن لا يعود إليها، واستبدالها بعمل صالح.

والثاني: توبته على عبده بقبولها، وإجابتها، ومحو الذنوب بها فإن التوبة النصوح تجب ما قبلها".

### قال ابن القيم رَحَهُ أَلَّهُ:

كَــذَلِكَ التــواب مــن أَوْصَـافه والتــوب فِــي أَوْصَـافه نَوْعَــانِ إِذَن بتوبِــة عَبــده وقبولهــا بعــد المتــاب بمنــة المنــان



## 

18- الجبار: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَاۤ إِلَهَ إِلَّهَ هُوَ ٱلْمَاكُ ٱلْفَدُوسُ ٱلسَّلَامُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِنُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجُبَّالُ ٱلْمُتَكِيِّرُ الْمُهَيْمِنُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجُبَّالُ ٱلْمُتَكِيِّرُ اللَّهِ هُوَ ٱلْمَاكُ ٱللّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ [الحشر: ٢٣].

(الجبار): أي صاحب الجبروت والعظمة وله غير ذلك من المعاني.

## قال الإمام السعدى رَحَمُاللَّهُ:

### "وله ثلاثة معان كلها داخلة باسمه الجبار:

فهو الذي يجير الضعيف، وكل قلب منكسر لأجله، فيجبر الكسير ويغني الفقير ويُيسر على المعسر كل عسير، ويجبر المصاب بتوفيقه للثبات، والصبر، ويعيضه على مصابه أعظم الأجر إذا قام بواجبها، ويجبر جبراً خاصًا قلوب الخاضعين لعظمته وجلاله، وقلوب المحبين بما يفيض عليها من أنواع كراماته، وأصناف المعارف والأحوال الإيمانية، فقلوب المنكسرين لأجله جبرها دان قريب وإذا دعا الداعي فقال: (اللهم أجبرني)، فإنه يريد هذا الجبر الذي حقيقته إصلاح العبد، ودفع جميع المكاره عنه.

والمعنى الثاني: أنه القهار لكل شيء، الذي دان له كل شيء، وخضع له كل شيء.

والمعنى الثالث: أنه العلي على كل شيء، فصار الجبار متضمنًا لمعنى الرؤوف القهار العلي، وقد يراد به معنى رابع وهو المتكبر عن كل سوء، ونقص، وعن مماثلة أحد، وعن أن يكون له كفؤ أو ضد أو سمي أو شريك في خصائصه، وحقوقه" اهـ.

#### القول الأسنمه فمء معانمي الأسماء الحسنم

## قال ابن القيم رَحَمُاللَّهُ:

كَذلِكَ الجَبَّارُ مِنْ أَوْصَافِهِ جَبْرُ الضَّعِيفِ وَكُلُّ قَلْبِ قَدْ غَدَا الثَّانِي جَبْرُ الْقَهْرِ بِالْعِزِّ الذي ولَـهُ مُسَـمَّى ثالـثٌ وهُـوَ العُلـوْ فَلَـيْسَ يَـدْنُو مِنْـهُ مِـن إنْسَـان مِنْ قَوْلِهِمْ جَبَّارَةُ لِلنَّخلِةِ الـ

والجَبْرُ فِي أَوْصَافِهِ قِسمَان ذَا كَسْرِةٍ فَالجَبْرُ مِنْهُ دَان لَا يَنْبَغِي لِسِوَاهُ مِنْ إِنْسِان عُلْيَا التي فاتَتْ لِكُلِّ بَنان





# ريخ الجميل ﷺ

10- الجميل: في صحيح مسلم (٩١) عَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضَالِلهُ عَنِ النّبِيِّ قَالَ رَجُلُ: إِنَّ قَالَ: «لاَ يَدْخُلُ الجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ كِبْرٍ» قَالَ رَجُلُ: إِنَّ اللهَ جَمِيلُ يُحِبُّ الرَّجُلَ يُحِبُّ أَنْ يَكُونَ ثَوْبُهُ حَسَنًا وَنَعْلُهُ حَسَنَةً، قَالَ: «إِنَّ اللهَ جَمِيلُ يُحِبُّ الرَّجُلَ يُحِبُّ الجَمَالَ، الْكِبْرُ: بَطَرُ الحَقِّ وَغَمْطُ النّاسِ» (الجميل) أي: ذو الجمال وهو الجميلُ ذاتًا، وصفاتًا، وأفعالًا.

وجاء عند أحمد من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص رَضَالِيُّهُ عَنْهًا.

(الجميل): من له نعوت الحسن والإحسان، فإنه جميل في ذاته، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله، فلا يمكن مخلوقًا أن يعبر عن بعض جمال ذاته، حتى أن أهل الجنة مع ما هم فيه من النعيم المقيم، واللذات، والسرور، والأفراح التي لا يقدر قدرها إذا رأوا ربهم، وتمتعوا بجماله نسوا ما هم فيه من النعيم، وتلاشى ما هم فيه من الأفراح، وودوا أن لو تدوم هذه الحال، ليكتسبوا من جماله، ونوره جمالًا إلى جمالهم، وكانت قلوبهم في شوق دائم ونزوع إلى رؤية ربهم، ويفرحون بيوم المزيد فرحًا تكاد تطير له القلوب.

وكذلك هو جميل في أسمائه، فإنها كلها حسنى بل أحسن الأسماء على الإطلاق وأجملها، قال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآهُ ٱلْخُسْنَى فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾، وقال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآهُ ٱلْخُسْنَى فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾، وقال تعالى: ﴿هَلْ تَعَلَمُ لَهُ و سَمِيًا ۞ [مريم: ٢٥]، فكلها دالة على غاية الحمد، والمجد، والكمال، لا يسمى باسم منقسم إلى كمال وغيره.

وكذلك هو الجميل في أوصافه، فإن أوصافه كلها أوصاف كمال، ونعوت ثناء وحمد، فهي أوسع الصفات، وأعمّها، وأكثرها تعلقًا، خصوصًا أوصاف الرحمة، والبر، والكرم، والجود.

#### القول الأسنم فمي معاني الأسماء الحسنم

وكذلك أفعاله كلها جميله، فإنها دائرة بين أفعال البر والإحسان التي يحمد عليها، ويثني عليه ويشكر، وبين أفعال العدل التي يحمد عليها لموافقتها للحكمة والحمد، فليس في أفعاله عبث ولا سفه، ولا سدى ولا ظلم، كلها خير وهدى، ورحمة، ورشد، وعدل ﴿إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَطِ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ هُود: ٥٦] قال ابن القيم رَحَهُ ألله في روضة المحبين (ص: ٤١٩)؛

"ومن أسمائه الحسنى الجميل ومن أحق بالجمال ممن كل جمال في الوجود فهو من آثار صنعه فله جمال الذات وجمال الأوصاف وجمال الأفعال وجمال الأسماء فأسماؤه كلها حسنى وصفاته كلها كمال وأفعاله كلها جميلة فلا يستطيع بشر النظر إلى جلاله وجماله في هذه الدار، فإذا رأوه سبحانه في جنات عدن أنستهم رؤيته ما هم فيه من النعيم فلا يلتفتون حينئذ إلى شيء غيره، ولو لا حجاب النور على وجهه لأحرقت سبحات وجهه سُبْحَانهُ وَتَعَالَى ما انتهى إليه بصره من خلقه كما في صحيح البخاري من حديث أبو موسى رَحَوَلَيّهُ عَنهُ قال قام فينا رسول الله على بخمس كلمات فقال: (إن الله لا ينام، ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القسط، ويرفعه يرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار، وعمل النهار قبل عمل الليل حجابه النور لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه)".





# ر الحافظ ر

17- الحافظ: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿فَاللَّهُ خَيْرُ حَفِظًا وَهُوَ اللَّهُ وَكُو المؤمنين أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ العاده المؤمنين الله في الوسف: ٦٤] (الحافظ) أي: الحافظ لعباده المؤمنين فيحفظ حركاتهم وسكناتهم ويحفظ أعمالهم ويحفظهم من بين أيديهم ومن خلفهم، فلا يغيب عنه شيء، وسيأتي مزيد بيان إن شاء الله في الحفيظ.

# ر الحسيب الله الله

1V- الحسيب: كما قال تعالى: ﴿ وَكَفَى بِاللّهِ حَسِيبًا ١٠﴾ [النساء: ٦]، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِّيتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهاً إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴾ [النساء: ٨٦]. (الحسيب): الذي يحفظ عباده، ويعلم أفعالهم، وما هم إليه، والدليل قوله تعالى: ﴿ وَكَفَى بِاللّهِ حَسِيبًا ﴾ [النساء: ٦].

قال السعدي رَحْمَهُ اللهُ: (الحسيب) هو العليم بعباده، كافي المتوكلين، المجازي لعباده بالخير والشر بحسب حكمته وعلمه بدقيق أعمالهم وجليلها، و(الحسيب): بمعنى الرقيب المحاسب لعباده المتولي جزاءهم بالعدل، وبالفضل، وبمعنى الكافي عبده همومه، وغمومه، وأخص من ذلك أنه الحسيب للمتوكلين، ﴿وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللهِ فَهُو حَسُبُهُ ﴾ [الطلاق:٣]. أي: كافيه أمور دينه ودنياه، و(الحسيب) أيضًا: هو الذي يحفظ أعمال عباده من خير، وشر، ويحاسبهم إن خيرًا فخير وإن شرًا فشر.

## • 9

### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

## الحفيظ ﷺ الحفيظ

1/- الحفيظ: كما قال تعالى: ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقَدْ أَبْلَغَتُكُم مَّا أُرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُمْ وَ الْكَثْرُ وَلِا تَضُرُّونَهُ وَشَيْعًا إِنَّ رَبِّى عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴿ ﴾ وَيَسْتَخْلِفُ رَبِّى عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴿ ﴾ [هود: ٥٧].

وَهُوَ الْحَفَيظُ عَلَيهِمُ وَهُوَ الْكَفِي لَى اللَّهِمِ مِنْ كُلِّ أُمرٍ عَان

## قال السعدي رَحْمَهُٱللَّهُ:

## "والحفيظ له معنيان:

أحدهما: أنه قد حفظ على عباده ما عملوه من خير، وشر، وطاعة، ومعصية. والمعني الثاني: أنه تعالى الحافظ لعباده من جميع ما يكرهون وحفظه لخلقه نوعان عام وخاص: حفظه لجميع المخلوقات بتيسيره لها ما يقيتها ويحفظ بنيتها، وتمشى إلى هدايته، وإلى مصالحها بإرشاده.

والنوع الثاني: حفظه الخاص لأوليائه سوى ما تقدم، بحفظهم عما يضر إيمانهم أو يزلزل إيقانهم من الشبه، والفتن، والشهوات فيعافيهم منها ويخرجهم منها بسلامة وحفظ وعافية، ويحفظهم من أعدائهم من الجن والإنس فينصرهم"(١) اهـ.

<sup>(</sup>١) من تفسير أسماء الله الحسنى للسعدي (ص: ١٨٣).



# الحق ﷺ الحق

19- الحق: في عشرة مواطن من القرآن، فمنها قوله تعالى: ﴿ثُمَّ رُدُّواْ إِلَى ٱللَهِ مَوْلَدَهُمُ ٱلْحَقِّ أَلَا لَهُ ٱلْحُكُمُ وَهُوَ أَسْرَعُ ٱلْخَسِينِ ﴿ وَالْانعام: ٢٦]، وقال تعالى: ﴿ وَيَعَامُونَ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحُقُ ٱلْمُبِينُ ۞ [النور: ٢٥].

وفي البخاري (١١٢٠)، ومسلم (٧٦٩) عن ابن عباس رَحَلِينَهُ عَنْهُا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَى البخاري (١١٢٠)، ومسلم (٧٦٩) عن ابن عباس رَحَلِينَهُ عَنْهُا، أَنَّ نُورُ عَلَى الْحَمْدُ، أَنْتَ نُورُ اللّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ، أَنْتَ قَيَّامُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ، وَلَكَ الْحَمْدُ، أَنْتَ قَيَّامُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ، وَلَكَ الْحَمْدُ، أَنْتَ الْحَقُّ، وَوَعْدُكَ الْحَمْدُ، أَنْتَ الْحَقُّ، وَوَعْدُكَ الْحَقُّ، وَقَوْلُكَ الْحَمُّدُ، أَنْتَ الْحَقُّ، وَوَعْدُكَ الْحَقُّ، وَقَوْلُكَ الْحَقُّ، وَالْمَاتُ حَقُّ، وَالنَّارُ حَقُّ، وَالسَّاعَةُ حَقُّ، اللّهُمَّ لَكَ أَسْلَمْتُ، اللّهُمَّ لَكَ أَسْلَمْتُ، وَبِكَ خَاصَمْتُ، وَإِلَيْكَ أَسْلَمْتُ، وَبِكَ خَاصَمْتُ، وَإِلَيْكَ حَاكَمْتُ، وَإِلَى اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلَا أَنْتَ الْحَقِي لَا إِلَهَ إِلَا أَنْتَ». وَالْحَقْ فِرْ لِي مَا قَدَّمْتُ وَأَخْرْتُ، وَأَسْرَرْتُ وَأَعْلَنْتُ، أَنْتَ إِلَهِي لَا إِلَهَ إِلَا أَنْتَ». و(اللّحق) هو: الواضح الثابت.

قال السعدي رَحْمَهُ اللهُ: "(الحق): في ذاته، وصفاته، فهو واجب الوجود كامل الصفات والنعوت، وجوده من لوازم ذاته، ولا وجود لشيء من الأشياء إلا به، فهو الذي لم يزل، ولا يزال بالجلال، والجمال، والكمال، موصوفًا.

ولم يزل ولا يزال بالإحسان معروفًا، فقوله حق، وفعله حق، ولقاؤه حق، ولم يزل ولا يزال بالإحسان معروفًا، فقوله حق، وفعله حق، ولقاؤه حق، ورسوله حق، وكتبه حق، ودينه هو الحق، وعبادته وحده لا شريك له هي الحق، وكل شيء إليه فهو حق: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ اللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُو اللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُو اللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُو اللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُوَ اللَّهَ اللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُو اللَّهَ اللَّهَ هُو اللَّهَ اللَّهَ هُو اللَّهَ اللَّهَ هُو اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ هُو اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) تفسير أسماء الله الحسنى للسعدي (ص: ١٨٤).

#### القول الأسنم فمي معاني الأسماء الحسنم

# الحكم على المنظم

• ٦- الحكم: قال الله تعالى: ﴿ أَفَغَيْرُ ٱللّهِ أَبْتَغِى حَكَمًا ﴾ [الأنعام: ١١٤]. وعَنْ شُرَيْح بن هاني، عَنْ أَبِيهِ رَضَوَلِيَّكُمْنَهُ أَنَّهُ لَمَّا وَفَدَ إِلَى الرَّسُولِ عَلَيْهِ، أَتَى المَدِينَةَ فَسَمِعَهُمْ يُكَنُّونَهُ بِأَبِي الْحَكَم، فَدَعَاهُ رَسُولُ اللهِ عَلَيْه، فَقَالَ: ﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ اللهِ عَلَيْهِ مُ فَقَالَ: إِنَّ قَوْمِي إِذَا اخْتَلَفُوا فِي الْحَكَمُ، وَإِلَيْهِ الحُكْمُ، فَلِمَ تُكْنَى أَبَا الحَكَمِ؟ ﴾ فَقَالَ: إِنَّ قَوْمِي إِذَا اخْتَلَفُوا فِي الْحَكَمُ، وَإِلَيْهِ الحُكْمُ، فَلِمَ تُكْنَى أَبَا الحَكَمِ؟ ﴾ فَقَالَ: إِنَّ قَوْمِي إِذَا اخْتَلَفُوا فِي الْحَكَمُ، وَإِلَيْهِ الحُكْمُ مُن فَلَمَ تُكُنّى أَبَا الحَكَمِ؟ ﴾ فَقَالَ: إِنَّ قَوْمِي إِذَا اللهِ عَلَيْ : «مَا الْحَكَمُ أَبُوشُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَا أَكْ مِنَ الْوَلَدِ؟ ﴾ قَالَ: شُرَيْحٌ، وَمُسْلِمٌ، وَعَبْدُاللهِ قَالَ: «فَمَنْ أَكُوشُولُ اللهِ عَلَيْهُ أَلُونُ مُرَيْحٌ ، وَمُسْلِمٌ، وَعَبْدُاللهِ قَالَ: «فَمَنْ الْوَلَدِ؟ ﴾ قَالَ: «فَقَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ أَلُهُ وَعَبْدُاللهِ قَالَ: «فَمَا لَكَ مِنَ الْوَلَدِ؟ ﴾ قَالَ: «فَأَنْتَ أَبُوشُرَيْح» (أَنْ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

(الحكم): الذي يحكم بين العباد، وهو الحاكم، الذي يحكم بالعدل قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَقْضِي بِٱلْحَقِّ ﴾ [غافر: ٢٠].

قال السعدي وَعَمُالله : "ومن أسمائه (الحكم) العدل الذي يحكم بين عباده في الدنيا، والآخرة بعدله، وقسطه فلا يظلم مثقال ذرة، ولا يحمل أحدًا وزر أحد، ولا يجازي العبد بأكثر من ذنبه، ويؤدي الحقوق إلى أهلها، فلا يدع صاحب حق إلا وصل إليه حقه، و(الحكم) العدل الذي إليه الحكم في كل شيء فيحكم تعالى بشرعه، ويبين لعباده جميع الطرق التي يحكم بها بين المتخاصمين، ويفصل بين المتنازعين، من الطرق العادلة الحكيمة، ويحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه ويحكم فيها بأحكام القضاء، والقدر، فيجري عليهم منها ما تقتضيه حكمته ويضع الأشياء مواضعها وينزلها منازلها، ويقضي بينهم يوم الجزاء، والحساب، فيقضي بينهم بالحق، ويحمده الخلائق على حكمه حتى من قضى عليهم بالعذاب يعترفون له بالعدل، وأنه لم يظلمهم مثقال ذرة.

ه أقول: لا دليل على تسمية الله بالعدل مع أنه موصوف بها تعالى.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي(٥٤٠٢).



# ر الحكيم ﷺ

17- الحكيم: ذكر في واحد وتسعين مرة، منها ثمانية وثلاثون مرة محلى بالألف واللام، اقترن بالعليم في أربعة مواطن، وأدلته كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿قَالُواْ سُبْحَنْكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ ال

(الحكيم) أي: ذو الحكمة وهو الحاكم بين عباده، والمحكم لمخلوقاته، قال الزجاج: فحكيم بِمَعْنى مُحكم وَالله تَعَالَى مُحكم للأشياء متقن لَهَا كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ صُنْعَ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى حكمته.

## قال الإمام السعدى رَحْمَهُ أُللَّهُ:

"الحكيم هو الذي له الحكمة العليا في خلقه، وأمره الذي أحسن كل شيء خلقه: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ۞ [المائدة: ٥٠].

فلا يخلق شيئًا عبثا، ولا يشرع شيئًا سدى، الذي له الحكم في الأولى، والآخرة، وله الأحكام الثلاثة لا يشاركه فيها مشارك، فيحكم بين عباده في شرعه، وفي قدره، وجزائه.

### وحكمته نوعان:

أحدهما: الحكمة في خلقه فإنه خلق الخلق بالحق، ومشتملًا على الحق، وكان غايته والمقصود به الحق.

النوع الثاني: الحكمة في شرعه وأمره، فإنه تعالى شرع الشرائع، وأنزل الكتب وأرسل الرسل ليعرفه العباد، ويعبدوه، فأي حكمة أجل من هذا.

## القول الأسناء فاي معانىء الأسماء الحسناء

## قال ابن القيمرَحَمَّدُاللَّهُ في الكافية الشافية (ص: ٢٠٥):

نُوعَانِ أيضًا مَا هُمَا عَدَمَان نُوعَانِ أيضًا ثَابِتَ البُرهَان يَتلازَمانِ وَمَا هُمَا سِيًّان أُو مِنْهُمَا بِل لَـيْسَ ينتفيان أبدا وَلن يَخْلُو من الأكوان فِي خلقه بالْعَدْلِ وَالْإِحْسَان

وهُوَ الحَكِيمُ وذَاكَ مِن أوصَافِهِ حُكِمٌ وإحكَامٌ فَكُلِّ مِنهُمَا والحُكْمُ شَرعِيٌّ وَكَونيٌّ وَلَا بِل ذَاك يُوجِد دون هَذَا مُفردا وَالْعَكْسِ أَيْضًا ثَمَّ يَجْتَمِعَانِ لن يَخْلُو المربوب من إِحْدَاهمَا لكنما الشَّـرْعِيّ مَحْبُـوب لَـهُ هُـوَ أمره الديني جَاءَت رسله بقيامه فِـي سَائِر الْأَزْمَـان لكنما الكوني فَهُو قَضَاؤُهُ

## 



# الحليم ﷺ

آل الحليم: في أحد عشر موطنًا، ولم يحل بالألف واللام في شيء منها، قال تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُم اللّهُ بِاللّغْوِ فِي آَيْمَنِكُم وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُم وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُم وَاللّه عَالَى: ﴿ لَا يُعَاجِل بالعقوبة، وَاللّه عَفُولٌ حَلِيم فَي البقرة: ٢٢٥]، و(الحليم) هو: الذي لا يعاجل بالعقوبة، قال الزجاج: وَلَيْسَ قُول من قَالَ إِن (الحليم): هُوَ من لَا يُعَاقب بصواب أما سمع قَول الشَّاعِر الفصيح وَأَظنهُ كثيرا:

حَلِيمًا إِذَا مَا نَالَ عَاقب مُجملا أَشد الْعَقَابِ أَو عَفَا لَمْ يُثَرِّبِ وَقَالَ السَّعِدِي رَحِمَهُ أُلِنَّهُ:

"(الحليم): الذي له الحلم الكامل، والذي وسع حلمه أهل الكفر، والفسوق، والعصيان، ومنع عقوبته أن تحل بأهل الظلم عاجلًا، فهو يمهلهم ليتوبوا، ولا يهملهم إذا أصروا، واستمروا في طغيانهم، ولم ينيبوا.

و(الحليم): الذي يدر على خلقه النعم الظاهرة، والباطنة مع معاصيهم، وكثرة زلاتهم، فيحلم عن مقابلة العاصين بعصيانهم، ويستعتبهم كي يتوبوا، ويمهلهم كي ينيبوا"(١) اه.

وقال ابن القيم رَحْمَدُاْسَّهُ :

هُ وَ الْحَلِيمُ فَ لَا يُعَاجِلُ عَبْدَهُ بِعُقُوبَةٍ لِيَتُ وبَ مِنْ عِصيان



<sup>(</sup>١) تفسير أسماء الله الحسنى للسعدى (ص: ١٨٩).

### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

# ري الحميد ري الم

٢٣- الحميد: ورد في القرآن محلى بالألف واللام في عشرة مواطن، وذكر مجردًا عنها في سبعة مواطن، قال تعالى: ﴿الرَّ كِتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَٰتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَىٰ صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ٥٠ النَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَٰتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَىٰ صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ٥٠ [إبراهيم: ١].

(الحميد): ذو المحامد سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ له حمدٌ من ذاته وله حمدٌ من صفاته وله حمدٌ في أفعاله فهو محمودٌ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ في جميع شأنه على عدله و فضله، وجميل ذاته و فعله.

## قال الإمام السعدى رَحْمَهُ اللهُ:

"(الحميد) في ذاته، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله، فله من الأسماء أحسنها، ومن الصفات أكملها، ومن الأفعال أتمها، وأحسنها، فإن أفعاله تعالى دائرة بين الفضل، والعدل.

فالحمد كثرة الصفات والخيرات، فهو (الحميد) لكثرة صفاته الحميدة.

وهو سبحانه حميد من وجهين:

أحدهما: أن جميع المخلوقات ناطقة بحمده.

الثاني: أنه يحمد على ماله من الأسماء الحسنى، والصفات الكاملة العليا" ه

### وقال ابن القيم رَحْمَهُ ٱللَّهُ :

وهُوَ الْحَمِيدُ فَكُلُ حَمدٍ وَاقعِ مَلاً الوجُودَ جَميْعَهُ ونَظَيرَهُ هُو فَظَيرَهُ عُدهِ هُو فَظَيدَهِ عَلَيْهِ فَاللَّهُ عَلَيْهِ فَاللَّهُ عَلَيْهِ فَي فَعَلْمُ عَلَيْهِ فَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَاكُ عَلَاهُ عَلَاكُمُ عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاكُمُ عَلَا عَع

أو كَانَ مَفروضًا مَدَى الأزمَان مِن غَيرِ ما عَدٍّ ولا حُسْبَان كُلُّ المحَامِدِ وَصْفُ ذِي الإحسَان



# ﷺ الحي ﷺ

37- الحي: ورد في القرآن في أربعة مواطن، قال تعالى: ﴿هُوَ الْحَيُّ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ فَالْدَعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ الْمُحَمِّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ فَهُ الدِّينَ الْمُحَمِّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ فَهُ الدِّينَ الْمُوتُ وَسَبِّحْ بِحَمْدِةً وَكَفَى بِهِ يِذُنُوبِ مَا الفرقان: ٥٨]، ﴿وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ وَسَبِّحْ بِحَمْدِةً وَكَفَى بِهِ يِذُنُوبِ عَبَادِهِ عَنِيرًا هَا الفرقان: ٥٨].

وفي صحيح مسلم (٢٧١٧) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُ كَانَ يَقُولُ: «اللهُمَّ لَكَ أَسْلَمْتُ، وَبِكَ آمَنْتُ، وَعَلَيْكَ تَوَكَّلْتُ، وَإِلَيْكَ أَنَبْتُ، وَعَلَيْكَ تَوَكَّلْتُ، وَإِلَيْكَ أَنْبُتُ، وَقِلِيْكَ تَوَكَلْتُ، وَإِلَيْكَ أَنْبُتُ، وَقِلْنِي اللّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِعِزَّتِكَ، لا إِلَهَ إِلّا أَنْتَ، أَنْ تُضِلّنِي، أَنْتَ اللّهُمَّ اللّهُمَّ أِنِّي أَعُوذُ بِعِزَّتِكَ، لا إِلَهَ إِلّا أَنْتَ، أَنْ تُضِلّنِي، أَنْتَ اللّهُمَّ اللّهُمَّ وَالْإِنْسُ يَمُوتُونَ» (١).

(الْحَيُّ): المتصف بصفة الحياة الأزلية الأبدية التي لم تسبق بعدم ولا يلحقها فناء والحي هو كامل الحياة، وذلك يتضمن إثبات جميع الصفات الذاتية كما أن القيوم دل على جميع الصفات الفعلية.

قال ابن القيم رَحَهُ أَنَّهُ في المدارج (١/ ٤١٩):

"وَاسْمُهُ (الْحَيُّ) يَمْنَعُ أَنْ يَكُونَ مُعَطَّلًا مِنَ الْفِعْلِ، بَلْ حَقِيقَةُ الْحَيَاةِ الْفِعْلُ، فَكُلُّ حَيِّ فَعَّالُ" اهـ.



<sup>(</sup>١) وأخرجه البخاري (٧٣٨٣). وليس فيه الشاهد.

### القول الأسنمى فمي معانمي الأسماء الحسنم

# ر الخالق ري الخالق الم

الخالق: في موطن واحد معرفًا بالألف واللام، قال تعالى: ﴿ هُو اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

(الخَالِقُ): هو المقدر الموجد من العدم.

قال الزجاج رَحْمَهُ اللهُ: أصل الْخلق فِي الْكَلَام التَّقْدِير يُقَال: خلقت الشَّيْء خلقا إذا قدرته، وَقَالَ زُهَيْر يمدح رجلاً:

ولأنت تفري مَا خلقت وَبَعض الْقَوْم يخلق ثمَّ لَا يفري

يَقُول: أَنْت إِذا قدرت أَمرك قطعته أي: تتمّ على عزمك فِيهِ، وتمضيه، وَلست مِمَّن يشرع فِي الْأَمر، ثمَّ يَبْدُو لَهُ فيتركه.

وَقَالَ الْحجَّاجِ: وَإِنَّمَا احتججنا بِكَلَامِهِ؛ لِأَنَّهُ كَانَ بَقِيَّة الفصاحة إِنِّي لَا أخلق إِلَّا فريت تمدح بِهَذَا الْمَعْنى الَّذِي ذَكرْنَاهُ.

وَقَالَ الله تَعَالَى ذكره: ﴿ وَتَخَلْقُونَ إِفْكًا ﴾ أي: تقدرونه، وتهيئونه، وَمِنْه قَوْلهم حَدِيث مختلق يُرَاد أَنه قدر تَقْدِير الصدْق وَهُوَ كذب.

فَ (الْحَلَق) فِي اسْم الله تَعَالَى هُوَ ابْتِدَاء تَقْدِير النشء فَالله تَعَالَى خَالِقهَا ومنشئها وَهُوَ متممها ومدبرها ﴿فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ۞ ﴿ وأما معنى قول الله عَزَقِجَلَّ: ﴿فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ۞ ﴿ [المؤمنون: ١٤]، أي: المقدرين وخلق غيره، وتقديره عائد إلى خلق عَرَقِجَلَّ وتقديره.

## • 6



# الخبير ﷺ

(١٦- الخبير: ذكر محلى باللام في ستة مواطن، وفي تسعة وثلاثين موطنًا بدونها، قال تعالى: ﴿وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِةً وَهُو الْفَكِيمُ الْخَبِيرُ الْخَبِيرُ الْخَبِيرُ العالم.

إذا قرن بالعلم فالمراد بـ (الخبير) المطلع على البواطن، وبـ (العليم) المطلع على الظواهر.

وإذا أفرد، فالمراد بـ(الخبير): العليم بكل شيء ظاهرها، وباطنها.

قال تعالى: ﴿ أَلَا يَعَلَمُ مَنَ خَلَقَ وَهُو ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ وَ الملك: ١٤]، وهذا على التهديد والوعد والوعيد وعد للمؤمنين من أنه علم بأفعالهم، ويجازيهم عليه، وفيه وعيد على المجرمين من أنه لا تخفى عليه خافية.

قال السعدى رَحَمُ أَسَّهُ كما في تفسير أسماء الله الحسنى (ص: ١٩٤):

(الخبير، العليم): هو الذي أحاط علمه بالظواهر، والبواطن، والإسرار، والإعلان، والواجبات، والمستحيلات، والممكنات، وبالعالم العلوي، والسفلي، وبالماضي، والحاضر، والمستقبل، فلا يخفى عليه شيء من الأشياء اه.



### القول الأسندء فدء معاني الأسماء الحسند

# ر الخلاق الملاق

٢٧- الخلاق: في موطنين من القرآن، قال تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ ٱلْحَلَّاقُ ٱلْعَلِيهُ ﴾ [الحجر: ٨٦]. وقوله تعالى: ﴿أُوَلَيْسَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰٓ أَن يَخَلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُوَ ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ ﴿ اِس: ٨١].

(الخَلَّقُ): صيغة مبالغة من الخلق، فهو الخالق الذي يكثر الخلق فسمى بالخلاق، فقد خلق العباد وأفعالهم كما قال تعالى: ﴿وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦].

ومن عقيدة أهل السنة أن الله خالق الخير والشر خلقها، وأوجدها لحكمة فهو يحب الخير ويأمر به، ويبغض الشر وينهي عنه.

## قال ابن القيم رَحَمُهُ أَنَّهُ:

مِنْ خَالِقِ ثَان لِذي الأكوانِ هُـوَ وَحَـده الخَّلاقُ للإنْسَانِ

أَتَــرَى أَبَـــا جَهْـــل وشِـــيْعَته رَؤوه أَمْ كُلُّهُ مِ جَمِعًا أَقْرُوا أَنَّه وقال أيضًا:

هُمْ شَبَّهُوا المَخْلُوقَ بالخَلَّاقِ عَكَ لِس مُشَلِهِ الخَلَّاقَ بالإنْسَانِ

## 



# الخير ﷺ

الخير: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافِظًا وَهُوَ
 أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ۞ [يوسف: ٦٤].

(الحَيْرُ): ذو الخير، وخيره تعالى في قوله، وفعله وفي كل ما يصدر عنه، وما من شيء في هذا العالم من خير وشر، فهو بالنسبة إلى الله تعالى خير، إذ أنه أوجده وخلقه لحكمة علمها، وأرادها، وهو سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يحب الخير، وأهله.

### قال ابن القيم في شفاء العليل (ص: ١٣٦)؛

"فإن فعله سبحانه كله خير وتعالى أن يفعل شرا بوجه من الوجوه فالشر ليس إليه والخير هو الذي إليه ولا يفعل إلا خيرا ولا يريد إلا خيرا ولو شاء لفعل غير ذلك ولكنه تعالى تنزه عن فعل مالا ينبغي وإرادته ومشيئته كما هو منزه عن الوصف به والتسمية به". اهـ

### وقال رَحْمَهُ ٱللَّهُ (ص: ١٦٩):

"وأما السيئة فهو سبحانه إنما قدرها وقضاها لحكمته وهي باعتبار تلك الحكمة من إحسانه فإن الرب سبحانه لا يفعل سوأ قط كما لا يوصف به ولا يسمى باسمه بل فعله كله حسن وخير وحكمة كما قال تعالى بيده الخير، وقال أعرف الخلق به: (والشر ليس إليك)، فهو لا يخلق شرا محضًا من كل وجه؛ بل كل ما خلقه ففي خلقه مصلحة، وحكمة، وإن كان في بعضه شر جزئي إضافي، وأما الشر الكلى المطلق من كل وجه فهو تعالى منزه عنه، وليس إليه" اهه.



### القول الأسنىء فيء معانيء الأسماء الحسنىء

# ر الرءوف ﷺ

- الرءوف: في عشرة مواطن من القرآن ولم يحلَّ بالألف واللام في شيء منها، قال تعالى: ﴿ أَوْ يَأْخُذَهُمْ عَلَى تَخَوِّفِ فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَّهُ وَفُ رَّحِيمٌ ﴿ ﴿ اللهِ عَلَى خَوَّفِ فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَّهُ وَفُ رَّحِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ .
(الرءوف): من الرأفة والرحمة.

قال تعالى: ﴿وَلُولَا فَضَلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ ٱللَّهَ رَءُونُ رَّحِيمُ ۞ [النور:٢٠]. يرأف بعباده فييسر لهم سبل الهداية ويجنبهم طرق الغواية.

وقد ذكر الطبري في تفسيره: أن الرأفة أعلى معاني الرحمة، وهي عامة لجميع الخلق في الدنيا، ولبعضهم في الآخرة، وأما (الرحيم) فهو ذو الحرمة للمؤمنين في الدنيا والأخرة اهـ.

## قال ابن السعدي رَحَهُ أَللَّهُ:

"(الرءوف) أي: شديد الرأفة بعباده، فمن رأفته، ورحمته بهم أن يتم عليهم نعمته التي ابتدأهم بها" اه.





# الرحمن الرحيم على الرحيم المراكزة

•٣- الرحمن: ذكر اسم (الرحمن) في سبعة وخمسين موطنًا بدون مواطن البسملة، وهي مئة وثلاثة عشر موطنا، وجاء اسم الرحيم مئة وخمسة عشر مرة منها ثلاثة وثلاثين مرة محلى بالألف واللام، وهذا بغير موطن البسملة وهي مئة وثلاثة عشر موطنًا، قال تعالى: ﴿إِنَّهُو مِن سُلَيْمَنَ وَإِنَّهُو بِسَـهِ ٱللّهِ الرَّحْمَازِ ٱلرَّحْيِمِ عَ﴾ [النمل: ٣٠].

﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ أَوِ ٱدْعُواْ ٱلرَّحْمَانَ أَيًّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى [الإسراء: ٥]، ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَيٰ ۞ ﴿ [طه: ٥].

الرحيم: قال تعالى: ﴿ نَبِي عَبَادِى ٓ أَنِّ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الحجر: ٤٩]،
 ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةَ ۚ ﴾ [الأنعام: ١٣٣].

و(الرَّحْمَنُ، والرَّحِيمُ): أسمان دالان على صفة الرحمة لله عَنَّهَ عَلَى

و (الرَّحْمَنُ): أبلغ من (الرَّحِيمِ)، وهو اسم مختص بالله عَرَّوَجَلَ، ورحمته عامة وخاصة.

وفي مختصر الصواعق المرسلة (ص: ٣٦٠):

" لِأَنَّ وُرُودَ الرَّحْمَنِ فِي أَسْمَائِهِ أَكْثَرُ مِنْ وُرُودِ الرَّحِيمِ: وَلِهَذَا قَالَ: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ وَلِهَذَا قَالَ: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَنُ ﴾ [الفرقان: ٥٩]. ﴿يَتَأْبَتِ إِنِّ أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَٰنِ ﴾ [مريم: ١٤].

﴿ رَّبِّ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلرَّحْمَٰنِ ﴾ [النبأ: ٣٧]، ﴿ ٱلرَّحْمَٰنُ ۞ عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ [الرحمن:١-٢].

وَإِنَّمَا جَاءَ (الرَّحِيمُ) مُقَيَّدًا كَقوله: ﴿وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ الْاحزاب: ٤٣]. وَقُولُه: ﴿ إِنَهُ وَ بِهِمْ رَءُونُ رَّحِيمٌ ﴿ ﴾ [التوبة: ١١٧].

وَمَقْرُونًا بِاسْمِ الرَّحْمَنِ كَمَا فِي الْفَاتِحَةِ، أَوْ بِاسْمِ آخَرَ، نَحْوِ: ﴿ٱلْعَنِينُ ٱلرَّحِيمُ ﴾، وَأَيْضًا فَ (الرَّحْمَنُ) جَاءَ عَلَى بِنَاءِ فَعْلَانَ الدَّالِّ عَلَى الصِّفَةِ الثَّابِتَةِ اللَّازِمَةِ الْكَامِلَةِ، كَمَا يُشْعِرُ بِهِ هَذَا الْبِنَاءُ نَحْوَ غَضْبَانَ، وَنَدْمَانَ، وَحَيْرَانَ، فَ (الرَّحْمَنُ) مِنْ الْكَامِلَةِ، كَمَا يُشْعِرُ بِهِ هَذَا الْبِنَاءُ نَحْوَ غَضْبَانَ، وَنَدْمَانَ، وَحَيْرَانَ، فَ (الرَّحْمَنُ) مِنْ صَفْتِهِ الرَّحْمَةُ، وَ (الرَّحِيمُ) مَنْ يَرْحَمُ بِالْفِعْلِ". اهـ

## الرب ﷺ

٣٠- الرب: قال تعالى: ﴿ٱلْحَـمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾ [الفاتحة:٢].

وفي صحيح مسلم (٤٧٩) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنَّهُا قَالَ: كَشَفَ رَسُولُ اللهِ عَيْهُ اللهِ عَيْهُ اللهِ عَيْهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَرَاكِعًا أَوْ سَاجِدًا، فَأَمَّا اللهُ كُومُ فَعَظِّمُوا فِيهِ الرَّبَّ عَرَاكِمًا، وَأَمَّا اللهُ جُودُ فَاجْتَهدُوا فِي الرَّبَ عَرَاكِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ ع

و(الرّبُ): هو المربي لجميع عباده بالتدبير وأصناف النعم، ويجوز أن يطلق على غير الله عَزَّوَجَلَّ كرب الدار، ورب البيت لكن بشرط التجرد عن الألف واللام، أما الرب بالألف واللام فلا يطلق إلا على الله عَزَّوَجَلَّ.

#### وله معنیان:

الأول: المعنى العام: وهو الدال على تفرد الله عَنَّوَجَلَّ بالخلق والملك والتدبير. الثاني: المعنى الخاص: وهو الدال على الحفظ، والكلاءة، والنصر، والتمكين، ولذلك كان أغلب دعاء الأنبياء به، كما هو معلوم، والله المستعان.

#### قال ابن القيم رَمَهُ أَسَّهُ في بدائع الفوائد (٤/ ١٣٢):

و (الرَّبُ) هو السيد، والمالك، والمنعم، والمربي، والمصلح، والله تعالى هو (الرَّبُ) بهذه الاعتبارات كلها، فلا شيء أوجب في العقول، والفطر من عبادة من هذا شأنه وحده لا شريك له اه.

وهذا الاسم لا يوجد في حديث أبي هريرة رَضِيَّكُ عَنْهُ الذي أخرجه الترمذي في سرد الأسماء الحسنى من رواية الوليد بن مسلم، مما يدل على أن هذه الرواية لم تثبت عن النبي عَلَيْهُ .

قال السعدي وَمَهُ أَلِكُ : "و (الرَّبُ) هو المربي جميع عباده بالتدبير وأصناف النعم، وأخص من هذا تربيته لأصفيائه بإصلاح قلوبهم، وأرواحهم، وأخلاقهم، وبهذا كثر دعاؤهم له بهذا الاسم الجليل؛ لأنهم يطلبون منه هذه التربية الخاصة.

وهو الذي له جميع معاني الربوبية التي يستحق أن يؤله لأجلها، وهي صفات الكمال كلها، والمحامد كلها له والفضل كله، والإحسان كله، وأنه لا يشارك الله أحد في معنى من معاني الربوبية: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى اللّهِ عِنَى الْلَهِ عِنَى الْلَهِ عَنَى الربوبية مقهورون بشر ولا ملك، بل هم جميعاً عبيد مربوبون لربهم بكل أنواع الربوبية مقهورون خاضعون لجلاله وعظمته، فلا ينبغي أن يكون أحد منهم نداً، ولا شريكا لله في عبادته وألوهيته، فبربوبيته سبحانه يربي الجميع من ملائكة، وأنبياء، وغيرهم خلقاً، ورزقاً، وتدبيراً، وإحياءً، وإماتةً.

وهم يشكرونه على ذلك بإخلاص العبادة كلها له وحده، فيؤلهونه ولا يتخذون من دونه ولياً ولا شفيعاً، فالإلهية حق له سبحانه على عباده بصفة ربوبيته"(۱)اه.

<sup>(</sup>۱) تفسير أسماء الله الحسنى للسعدى (ص: ١٩٩).

#### القول الأسنىء فيء معانيء الأسماء الحسنىء

## 🐉 الرزاق و الرازق 🔏

**٣٣-** الرزاق: في موطن واحد من القرآن.

**٣٤- الرازق**: قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ۞﴾ [اللذاريات: ٥٨]، ﴿ وَٱللَّهُ يَرُزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ ۞﴾ [البقرة:٢١٢]، وقال تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ۞﴾ [الجمعة:١١]، في خمسة مواطن من القرآن. (الرَّزْاقُ، والرَّازِقُ) أي: المعطي، لأن الرزق هو العطاء.

## قال ابن القيم رَحْمُهُ اللهُ في نونيته:

وَكَذَلِكَ السَّرَزَّاق من أسمائه رزق على يَد عَبده وَرَسُوله رزق على يَد عَبده وَرَسُوله رزق الْقُلُوب الْعلم والإيمان هَذَا هُوَ السرزق الْحَلَال وربنا وَالثَّانِي سَوْقُ الْقُوت للأعضاء فِي ذَا يكون من الْحَلَال كَمَا يكون وَالله رازقه بهَدَا الاعتبار

والرزق من أفعاله نَوْعَانِ فَوْعَانِ أَوْعَانِ وَالْمِحَدُّ لَهَاذِهِ الأبدان رزاقَ الْمُعَدُّ لَهَاذِهِ اللهنان رزاقَّه وَالْفضل للمنان للمنان تلك المجاري سوقه بوزان من الْحَرام كِلاَهُمَا رزقان من الْحَرام كِلاَهُمَا رزقان وَلَا بَيَان وَلَا بَيَان

(الرَّازِقُ): الرزق العطاء، فهو الذي يرزق عباده، ويعطيهم، فيرزق مؤمنهم، وكافرهم، وبرهم، وفاجرهم.

### والرزق رزقان:

الله رزق حسم: وهو ما يقتتاه الناس، ويتمولون من الألبسة، والمسكن والأطعمة، والأشربة، وهذا عام في حق المؤمنين، والكفار.

٢-رزق معنوي: وهو الإيمان، والإسلام، وهذا أعظم أنواع الرزق.

## • •



## 🕷 الرفيق 🔏

٣٥- الرفيق: في البخاري (٦٩٢٧) ومسلم (٢٥٩٣) عَنْ عَائِشَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى مَا سِوَاهُ». وَمَا لا يُعْطِى عَلَى مَا سِوَاهُ».

(الرَّفِيْقُ): رفيق يحب الرفق، يرفق بعباده ما أمرهم إلا بما يستطيعون.

قال تعالى: ﴿ لَا يُكُلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا ﴾ [البقرة:٢٨٦].

و قال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَلَهَا ﴾ [الطلاق:٧].

### قال السعدي رَحَهُ أَسَّهُ:

"ومن أسمائه (الرَّفِيْقُ) في أفعاله وشرعه، وهذا قد أخذ من قوله عَلَيْ في الحديث الصحيح: «إن الله رفيق يحب أهل الرفق، وإن الله يعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف»(١).

فالله تعالى (رَفِيْقُ) في أفعاله خلق المخلوقات كلها بالتدريج شيئًا فشيئًا بحسب حكمته ورفقه مع أنه قادر على خلقها دفعة واحدة وفي لحظة واحدة.

ومن تدبر المخلوقات، وتدبر الشرائع كيف يأتي بها شيئًا بعد شيء شاهد من ذلك العجب العجيب، فالمتأني الذي يأتي الأمور برفق، وسكينة، ووقار؛ إتباعًا لسنن الله في الكون، وإتباعًا لنبيه عليه الهد.

### • 9

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٦٩٢٧)، ومسلم في صحيحه (٢٥٩٣)، من حديث عائشة.

## ر الرقيب ر

٣٦- الرقيب: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿فَلَمَّا تَوَقَيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمُ وَأَنْتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدٌ ﴿ ﴾ [المائدة: ١١٧].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ۞﴾ [النساء:١]، وقال تعالى: ﴿ وَكَانَ السَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَقِيبًا ۞﴾ [الأحزاب:٥٦]. (الرَّقِيْبُ) أي: المراقب لهم، العليم بأفعالهم وحركاتهم وسكناتهم.

والمراقبة: الاستحياء، وَالْحياء ضرب من التحفظ أَيْضا، وَهُو تَعَالَى الْحَافِظ الَّذِي لَا يغيب عَنهُ شَيْء". اهـ

### وقال ابن القيم رَحْمُهُ اللهُ :

هَوَ الرَّقِيبُ عَلَى الخَواطِر واللَّوَا حِطِ كَيفَ بالأَفعَالِ بِالأَرْكَان قال السعدي رَحَهُ اللهُ:

يدل على إحاطة سمع الله بالمسموعات، وبصره بالمبصرات، وعلمه بجميع المعلومات الجليّة والخفية، وهو الرقيب على ما دار في الخواطر، وما تحركت به اللواحظ، ومن باب أولى الأفعال الظاهرة بالأركان.

و(الرقيب) المطلع على ما أكنته الصدور، القائم على كل نفس بما كسبت، الذي حفظ المخلوقات وأجراها على أحسن نظام وأكمل تدبير (١) اهـ.

<sup>(</sup>١) تفسير أسماء الله الحسنى للسعدي (ص: ٢٠٧).

## ر السبوح ﷺ

٣٧- السبوح: في صحيح مسلم (٤٨٧) عَنْ مُطَرِّفِ بْنِ عَبْدِاللهِ بْنِ الشِّخِّيرِ أَنَّ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ اللهِ عَلَيْهُ كَانَ يَقُولُ فِي رُكُوعِهِ وَسُجُودِهِ: «سُبُّوحٌ قُدُّوسٌ رَبُّ المَلاَئِكَةِ وَالرُّوح».

(السبوح) أي: المنزه، والمقدس عن النقص، والعيب.

## السلام عظ

٣٨- السلّلام: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّهُ وَٱلۡمَالِكُ ٱلۡقُدُوسُ ٱلسَّلَهُ ﴾ [الحشر: ٢٣].

وفي صحيح مسلم (٥٩١) عَنْ ثَوْبَانَ رَضَيْلِتُهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ إِذَا انْصَرَفَ مِنْ صَلاَتِهِ اسْتَغْفَرَ ثَلاَثًا وَقَالَ: «اللهُمَّ أَنْتَ السَّلامُ وَمِنْكَ السَّلامُ تَبَارَكْتَ انْصَرَفَ مِنْ صَلاَتِهِ اسْتَغْفَرَ ثَلاَثًا وَقَالَ: «اللهُمَّ أَنْتَ السَّلامُ وَمِنْكَ السَّلامُ تَبَارَكْتَ ذَا الجَلالِ وَالإِكْرَامِ». قَالَ الْوَلِيدُ: فَقُلْتُ لِلأَوْزَاعِيِّ: كَيْفَ الاِسْتِغْفَارُ؟ قَالَ: تَقُولُ: أَسْتَغْفِرُ اللهَ، أَسْتَغْفِرُ اللهَ.

ومن أسمائه (القُدُّوسُ، السَّلامُ) أي: المعظم المنزه عن صفات النقص كلها وأن يماثله أحد من الخلق، فهو المتنزه عن جميع العيوب، والمتنزه عن أن يقاربه أو يماثله أحد في شيء من الكمال. ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَيْ اللهُ ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَكُمُ اللهُ وَ يَكُن لَّهُ وَلَمْ اللهُ وَ سَمِيًّا ﴾، ﴿ فَلَا تَجْعَلُواْ لِللَّهِ أَندَادًا ﴾.

ف(القُدُّوسِ) كـ(السَّلامِ)، ينفيان كل نقص من جميع الوجوه، ويتضمنان الكمال المطلق من جميع الوجوه، لأن النقص إذا انتفى ثبت الكمال كله فهو المقدس المعظم المنزه عن كل سوء، السالم من مماثلة أحد من خلقه ومن النقصان ومن كل ما ينافى كماله.

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

فهذا ضابط ما ينزه عنه، ينزه عن كل نقص بوجه من الوجوه، وينزه ويعظم أن يكون له مثيل، أو شبيه، أو كفو، أو سمي، أو ند، أو مضاد، وينزه عن نقص صفة من صفاته التي هي أكمل الصفات، وأعظمها، وأوسعها.

ومن تمام تنزيهه عن ذلك إثبات صفات الكبرياء والعظمة له، فإن التنزيه مراد لغيره ومقصود به حفظ كماله عن الظنون السيئة، كظن الجاهلية الذين يظنون به ظن السوء، ظن غير ما يليق بجلاله وإذا قال العبد مثنيًا على ربه: (سبحان الله) أو (تقدس الله)، أو (تعالى الله)، ونحوها كان مثنيًا عليه بالسلامة من كل نقص وإثبات كل كمال.

### قال ابن القيم رَحْمُهُٱللَّهُ:

هَذَا وَمِنْ أَوْصَافِهِ الْقُدُّوسِ ذُو التَّ وَهَوَ السَّلَامِ عَلَى الْحَقِيْقَةِ سَالِمٌ

نْزِیْه بِالتَّعْظِیْمِ لِلسَّرَّحْمَنِ مِنْ کُلِّ تَمْثِیْل وَمِنْ نُقْصَانِ مِنْ کُلِّ تَمْثِیْل وَمِنْ نُقْصَانِ





## السميع ﷺ

**٣٩- السميع:** في تسعة عشر موطنًا، منها خمسة عشر مقرونًا بالعليم المحلى بالألف واللام، وخمسة عشر موطنًا بلفظ ﴿ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾. وأربعة مواطن مقرونا بالبصير، وهكذا أربعة مواطن مجرد عن الألف واللام بلفظ ﴿ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾.

(السَّمِيْعُ): الذي يسمع، بسمع يليق بجلاله، فلا يعزب عنه شيء من المسموعات.

### قال الإمام السعدي رَحْمُهُ اللَّهُ:

"وكثيرًا ما يقرن الله بين (السّمِيْعِ، البَصِيْرِ) مثل قوله: ﴿وَكَانَ ٱللّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا شَ﴾ [النساء: ١٣٤]، فكل من السمع، والبصر محيط بجميع متعلقاته الظاهرة، والباطنة، فـ(السّمِيْعُ) الذي أحاط سمعه بجميع المسموعات.

فكل ما في العالم العلوي، والسفلي من الأصوات يسمعها سرها وعلنها، وكأنها لديه صوت واحد، لا تختلف عليه الأصوات، ولا تخفى عليه جميع اللغات، والقريب منها، والبعيد، والسر، والعلانية عنده سواء: ﴿ سَوَآءٌ مِّنَكُم مَّنَ أَسَرَّ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِاللَّيْلِ وَسَارِبٌ بِالنَّهَارِ ۞ ﴿ قَدَ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ ٱللّهِ عَلَالُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى ٱللّهِ وَٱللّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُما إِنَّ اللّهَ سَمِعُ اللّهُ وَاللّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُما إِنَّ اللّهَ سَمِعُ اللّهُ عَلَالًهُ وَاللّهُ مَصِيعٌ بَصِيرٌ ۞﴾.

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

قالت عائشة رَضَالِتُهُ عَنَهَا: «تبارك الذي وسع سمعه الأصوات، لقد جاءت المجادلة تشتكي إلى رسول الله على وأنا في جانب الحجرة، وإنه ليخفي علي عض كلامها فأنزل الله: ﴿قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُحُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾ الآية.

### وقال ابن القيم رَحْمُهُ اللهُ :

فِيْ الْكَوْنِ مِنْ سَرٍ وَمِنْ إِعْلَانِ فالسِّرُّ والإعللانُ مُسْتويان يَخْفَى عليه بعيدُها والدَّاني وَهُوَ السَّمِيْعُ يَسْمَعُ وَيَرَى كُلَّ مَا وَلِكُلِ صَوتٍ مِنهُ سَمعٌ حاضرٌ والسَمعُ منه واسعُ الأصواتِ لا

## ر السيد السيد

•3- السيد: عَنْ مُطَرِّفٍ قَالَ: قَالَ أَبِي: انْطَلَقْتُ فِي وَفْدِ بَنِي عَامِرٍ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ فَقُلْنَا: أَنْتَ سَيِّدُنَا، فَقَالَ: «السَّيِّدُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى» قُلْنَا: وَأَفْضَلْنَا فَقَالَ: «قُولُوا بِقَوْلِكُمْ أَوْ بَعْضِ قَوْلِكُمْ، وَلَا يَسْتَجْرِيَنَّكُمْ الشَّيْطَانُ» أخرجه أبو داود (٤٨٠٦).

(السَّيْدُ): هو ذو السيادة المطلقة، والخلق عبيده، ويطلق على غير الله فالنبي يقول: «أنا سيد الناس»(١)، ويقول على الله السيادة المطلقة لا تكون إلا لله، سيد الدنيا والآخرة، وله السيادة من كل وجه.

#### قال ابن القيم رَحْمُهُ اللَّهُ:

صَمَدَتْ إليهِ الخلقُ بالإذْعَانِ

وهوَ الإلهُ السَّيِّدُ الصَّمدُ الذي

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام البخاري في صحيحه (٤٧١٢)، والإمام مسلم في صحيحه (١٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام البخاري في صحيحه (٣٠٤٣)، والإمام مسلم في صحيحه (١٧٦٨).



# 🕷 الشافي 🚜

13- الشافي: في البخاري(٥٧٥٠) ومسلم(٢١٩١) عَنْ عَائِشَةَ رَضَيَّلِيَّهُ عَنَهُا قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ إِذَا اشْتَكَى مِنَّا إِنْسَانُ مَسَحَهُ بِيَمِينِهِ ثُمَّ قَالَ: «أَذْهِبِ الْبَاسَ كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ إِذَا اشْتَكَى مِنَّا إِنْسَانُ مَسَحَهُ بِيَمِينِهِ ثُمَّ قَالَ: «أَذْهِبِ الْبَاسَ رَبَّ النَّاسِ وَاشْفِ أَنْتَ الشَّافِي لا شِفَاءَ إِلاَّ شِفَاؤُكَ شِفَاءً لا يُغَادِرُ سَقَمًا». رَبَّ النَّاسِ وَاشْفِ أَنْتَ الشَّافِي لا شِفَاءَ إِلاَّ شِفَاؤُكَ شِفَاءً لا يُغَادِرُ سَقَمًا». (الشَّافِي): أي المعافي من المرض، الذاهب به.

## الشاكر ﷺ

- الشاكر: في موطن واحد من القرآن قال تعالى: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴿ وَكَانَ اللَّهُ شَاكِرٌ عَلِيمًا ﴿ وَمَن تَطَوّعَ خَيْرًا فَإِنَ اللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمًا ﴿ وَمَن تَطَوّعَ خَيْرًا فَإِنَ اللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٥٨].

و(الشَّاكِرُ): بمعنى الشكور، ويأتي الكلام عليه في الشكور.

#### قال ابن القيم رَحَمُهُ اللَّهُ:

"وأما شكر الرب تعالى فله شأن آخر، كشأن صبره، فهو أولى بصفة الشكر من كل شكور، بل هو الشكور على الحقيقة؛ فإنه يعطي العبد، ويوفقه لما يشكره عليه، ويشكر القليل من العمل والطاعة، فلا يستقله أن يشكره، ويشكر الحسنة بعشرة أمثالها إلى أضعاف مضاعفة، ويشكر عبده بقوله بأن يثنى عليه بين ملائكته وفي ملئه الأعلى، ويلقى له الشكر بين عباده، ويشكره بفعله، فإذا ترك له شيئا أعطاه أفضل منه، وإذا بذل له شيئا رده عليه أضعافًا مضاعفة، وهو الذى وفقه للترك، والبذل، وشكره على هذا وذاك.

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

ولما عقر نبيه سليمان الخيل غضبًا له إذ شغلته عن ذكره، فاراد ألا تشغله مرة أخرى، أعاضه عنها متن الريح، ولما ترك الصحابة ديارهم وخرجوا منها في مرضاته، أعاضهم عنها أن ملكهم الدنيا وفتحها عليهم.

ولما احتمل يوسف الصديق ضيق السجن شكر له ذلك، بأن مكن له في الأرض يتبوأ منها حيث يشاء، ولما بذل الشهداء أبدانهم له حتى مزقها أعداؤه شكر لهم ذلك بأن أعاضهم منها طيرًا خضرا أقر أرواحهم فيها، ترد أنهار الجنة وتأكل من ثمارها إلى يوم البعث، فيردها عليهم أكمل ما تكون، وأجمله وأبهاه ولما بذل رسله أعراضهم فيه لأعدائهم، فنالوا منهم وسبوهم أعاضهم من ذلك بأن صلى عليهم هو وملائكته، وجعل لهم أطيب الثناء في سمواته، وبين خلقه فأخلصهم بخالصة ذكرى الدار.

ومن شكره سبحانه أنه يجازى عدوه بما يفعله من الخير والمعروف في الدنيا، ويخفف به عنه يوم القيامة، فلا يضيع عليه ما يعمله من الإحسان، وهو من أبغض خلقه إليه، ومن شكره أنه غفر للمرأة البغي بسقيها كلبًا كان قد جهده العطش حتى أكل الثرى، وغفر لآخر بتنحيته غصن شوك عن طريق المسلمين.

فهو سبحانه يشكر العبد على إحسانه لنفسه، والمخلوق أنما يشكر من أحسن إليه، وأبلغ من ذلك أنه سبحانه هو الذى أعطى العبد ما يحسن به إلى نفسه، وشكره على قليله بالأضعاف المضاعفة، التي لا نسبة لإحسان العبد إليها، فهو المحسن بإعطاء الإحسان وإعطاء الشكر، فمن أحق باسم الشكور

منه سبحانه؟ وتأمل قوله سبحانه: ﴿مَّا يَفْعَلُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَعَامَتُمْ وَحَانَ ٱللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴿ النساء:١٤٧] كيف تجد في ضمن هذا الخطاب أن شكره تعالى يأبى تعذيب عباده سدى بغير جرم كما يأبى إضاعة سعيهم باطلا فـ(الشكور) لا يضيع أجر محسن ولا يعذب غير مسيء.

وفى هذا رد لقول من زعم أنه سبحانه يكلفه مالا يطيقه ثم يعذبه على مالا يدخل تحت قدرته تعالى الله عن هذا الظن الكاذب، والحسبان الباطل علوًا كبيرًا، فشكره سبحانه اقتضى أن لا يعذب المؤمن الشكور، ولا يضيع عمله، وذلك من لوازم هذه الصفة، فهو منزه عن خلاف ذلك، كما ينزه عن سائر العيوب، والنقائص التى تنافى كماله وغناه وحمده.

ومن شكره سبحانه أنه يخرج العبد من النار بأدنى مثقال ذرة من خير، ولا يضيع عليه هذا القدر، ومن شكره سبحانه أن العبد من عباده يقوم له مقامًا يرضيه بين الناس، فيشكره له، وينوه بذكره، ويخبر به ملائكته، وعباده المؤمنين كما شكر لمؤمن آل فرعون ذلك المقام، وأثنى به عليه، ونوه بذكره بين عباده، وكذلك شكره لصاحب (يس) مقامه ودعوته إليه فلا يهلك عليه بين شكره، ومغفرته إلا هالك، فإنه سبحانه غفور شكور يغفر الكثير من الزلل، ويشكر القليل من العمل.

ولما كان سبحانه هو (الشَّكُوْرُ) على الحقيقة كان أحب خلقه إليه من اتصف بصفة الشكر، كما أن أبغض خلقه إليه من عطلها، واتصف بضدها، وهذا شأن

#### القول الأسندء فدي معانىء الأسماء الحسند

أسمائه الحسنى أحب خلقه إليه من اتصف بموجبها، وأبغضهم إليه من اتصف بأضدادها، ولهذا يبغض الكفور الظالم، والجاهل، والقاسي القلب، والبخيل والجبان، والمهين، واللئيم.

وهو سبحانه جميل يحب الجمال، عليم يحب العلماء، رحيم يحب الراحمين، محسن يحب المحسنين، شكور يحب الشاكرين، صبور يحب الصابرين، جواد يحب أهل الجود، ستار يحب أهل الستر، قادر يلوم على العجز، والمؤمن القوى أحب إليه من المؤمن الضعيف عفو يحب العفو وتر يحب الوتر، وكل ما يحبه فهو من آثار أسمائه وصفاته، وموجبها وكل ما يبغضه فهو مما يضادها وينافيها" اهد.



<sup>(</sup>١) عدة الصابرين - العلمية (ص: ٢٤١).



## 🐉 الشكور ﷺ

28- الشكور: في أربعة مواطن من القرآن مجرد عن الألف واللام مقترن بالسم الغفور، وفي موطن مقرون بالحليم، قال تعالى: ﴿لِيُوَفِيّهُمْ أُجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضَلِهِ عَ إِنَّهُ وَعَفُورٌ شَكُورٌ ﴿ ﴾ [فاطر: ٣٠]، ﴿ إِن تُقُرضُواْ ٱللّهَ قَرَضًا حَسَنَا يُضَلِعِفَهُ لَكُم وَيَغَفِرُ لَكُمْ وَاللّهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ ﴿ ﴾ [التغابن: ١٧]. (الشّكُورُ ، والشّاكِرُ): هو الذي يجازي على القليل بالكثير، ويغفر، ويستر، قال تعالى: ﴿إِنّ رَبّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ شَكُورٌ ﴿ وَالطر: ٣٤].

فَاللهُ عَنَّوَجَلَّ يَقُول: ﴿مَن جَاءً بِٱلْحُسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ أَمْثَالِهَا ۖ وَمَن جَاءَ بِٱلسَّيِّعَةِ فَلَا يُجْزَىٰ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞ [الأنعام: ١٦٠].

وفي الحديث القدسي: «مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَأَزِيدُ»(۱)، وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ ۞﴾.

### قال ابن كثير رَحْمَهُ ٱللَّهُ (٨/ ١٤١)؛

"﴿ وَٱللَّهُ شَكُورُ ﴾ أَيْ: يَجْزِي عَلَى الْقَلِيلِ بِالْكَثِيرِ، ﴿ حَلِيمٌ ﴾ أي: يعفو، ويصفح وَيَغْفِرُ وَيَسْتُرُ، وَيَتَجَاوَزُ عَنِ الذُّنُوبِ وَالزَّلَاتِ وَالْخَطَايَا وَالسَّيِّنَاتِ اهـ.

وهو الذي يشكر القليل من العمل الخالص النقي النافع، ويعفو عن الكثير من الزلل ولا يضيع أجر من أحسن عملا بل يضاعفه أضعافًا مضاعفة بغير عدد ولا حساب، ومن شكره أنه يجزي بالحسنة عشرة أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، وقد يجزئ الله العبد على العمل بأنواع من الثواب العاجل

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٨٧).

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

قبل الآجل، وليس عليه حق واجب بمقتضى أعمال العباد، وإنما هو الذي أوجب الحق على نفسه كرمًا منه وجودًا، والله لا يضيع أجر العاملين به إذا أحسنوا في أعمالهم، وأخلصوها لله تعالى. أفاده السعدي رَحَمُ اللهُ .

### قال الإمام ابن القيم رَحَهُأُلَنَّهُ (ص: ۲۰۸):

لِكِن يَضَاعِفُهُ بِلَا حُسبَانِ هُو أُوجَبَ الأَجرَ العَظِيمَ الشَّانِ هُو أُوجَبَ الأَجرَ العَظِيمَ الشَّانِ إِن كَانَ بِالإِخلاصِ والإحسَانِ فِبفَضلِهِ وَالحَمدُ للمنَّانِ

وَهُوَ الشَّكُورُ فَلَن يُضَيِّعَ سَعيَهُم ما لِلعِبَادِ عليه حَتُّ وَاجِبٌ كَلَّا وَلَا عَمَلُ لَدَيهِ ضَائعٌ إِن عُلنَّهُ وَا فِبعَدلِهِ أَو نُعِّمُوا فِبعَدلِهِ أَو نُعِّمُوا

### • 6



## ر الشهيد کي الشهيد

33- الشهيد: في تسعة عشر موطنًا من القرآن، كلها غير محلاة بالألف واللام، قال تعالى: ﴿قُلْ يَآأَهُلُ ٱلْكِتَابِ لِمَ تَكُفُرُونَ بِعَايَاتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ شَهِيدٌ شَهِيدٌ هَا، ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدٌ هَا مَا تَعْمَلُونَ هَا فَي كُلِّ شَيْءِ شَهِيدٌ هَا الحج: ١٧].

(الشَّهِيْدُ): المطلع فقوله: ﴿وَأَنْتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ١٨٥ [المائدة:١١٧].

أي: مطلع لا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض، يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، والشهيد بما عمل العباد يوم القيامة.

قال الزجاج رَحَمُالَتُهُ في تفسير أسماء الله الحسنى (ص: ٥٣):

(الشَّهِيْدُ): الْحَاضِر يُقَال: شهِدت الشَّيْء، وَشهِدت بِهِ، وأصل قَوْلهم شهِدت بِهِ، وأصل قَوْلهم شهِدت بِهِ من الشَّهَادَة الَّتِي هِيَ الْحُضُور.

وَالْيَوْمِ الْمَشْهُود: يَوْمِ الْقِيَامَة؛ لِأَنَّهُ مَعْلُومِ كَونه لَا محَالة، فَكَانَ معنى الشَّهِيد الْعَالم اه.



## الصمد ﷺ

**٥٥- الصهد**: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلصَّمَدُ ۞ الإخلاص: ٢].

و(الصَّمَدُ): هو الذي تصمد إليه الخلائق.

وقيل: السيد الذي كمل في سؤدده.

وقيل: هو الذي لم يلد ولم يولد.

وقيل: الذي لا جوف له وكلها معاني صحيحة.

### قال السعدى رَحْمُهُ اللَّهُ:

(الصَّمَدُ) أي: الرب الكامل، والسيد، العظيم، الذي لم يبق صفة كمال إلا اتصف بها، ووصف بغايتها، وكمالها بحيث لا تحيط الخلائق ببعض تلك الصفات بقلوبهم، ولا تعبر عنها ألسنتهم وهو المصمود إليه، المقصود في جميع الحوائج والنوائب: ﴿يَسَّعَلُهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُو فِي شَأْنِ ٢٥﴾ [الرحمن: ٢٩].

فهو الغني بذاته، وجميع الكائنات فقيرة إليه بذاتهم، في إيجادهم، وأعدادهم، وإمدادهم بكل ما هم محتاجون إليه من جميع الوجوه ليس لأحد منها غنى مثقال ذرة، في كل حالة من أحوالها.

و (الصَّمَدُ): هو الذي تقصده الخلائق كلها في جميع حاجاتها، وأحوالها، وضروراتها؛ لما له من الكمال المطلق في ذاته وصفاته، وأسمائه وأفعاله.

و (الصَّمَدُ) المغني الجامع الذي يدخل فيه كل ما فسر به هذا الاسم الكريم، فهو (الصَّمَدُ) الذي تصمد إليه المخلوقات أي: تقصده جميع المخلوقات

بالذل، والحاجة، والافتقار.

ويفزع إليه العالم بأسره، وهو الذي قد كمل بعلمه، وحكمته، وحلمه، وقدرته، وعظمته، ورحمته، وسائر أوصافه. اهـ

ذهب شيخ الإسلام أنه ليس من الأسماء المختصة.
 وأما (الأحد): فهو من الأسماء المختصة قال تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ نَهُ الطَّهَمَدُ ثَ﴾ [الإخلاص:١-٢].

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْ النبي عَلَيْهِ قَالَ: «قال الله عَنْ اَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْ النبي عَلَيْهِ قَالَ: «قال الله عَنْ عَنَ عَلَى الله الأَحَدُ اللَّهِ عَنْ اللهِ الأَحَدُ اللَّهِ عَنْ اللهِ اللَّهُ اللَّ

فالله عَزَّفِجَلَّ تعرف على عباده بأنه الأحد: أي الواحد.

(الصَّمَدُ): الذي تصمد إليه الخلائق في حوائجها.

«لم ألد»: لم يكن له والدُّ.

«ولم أولد»: أي لم يكن له ولدٌ ففيه ردٌ على النصاري وعلى غيرهم.

قال أبو بكر ابن أبي داود:

وليس بمولود وليس بوالد وليس بوالد وليس له شبه تعالى المسبح ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَ كُو اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ



<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام البخاري في صحيحه (٤٩٧٤).

## الطبيب را

23- الطبيب: في مسند أحمد (٧١٠٩): عَنْ أَبِي رِمْتَةَ رَضَيَّلِيَهُ عَنْهُ قَالَ: أَتَيْتُ رَسُولَ اللهِ، أَلَا أُعَالِجُهَا رَسُولَ اللهِ، أَلَا أُعَالِجُهَا لَكَ فَإِنِّي طَهْرِهِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَلَا أُعَالِجُهَا لَكَ فَإِنِّي طَبِيبٌ؟ قَالَ: «أَنْتَ رَفِيقٌ، وَاللهُ الطَّبِيبُ».

وفي «المجالسة وجواهر العلم» (٣٠٥٤) دَخَلَ الْفَرَزْدَقُ عَلَى عُبَيْدِ الله بن بَكْرَةَ يَعُودُهُ، وَعِنْدَهُ مُتَطَبِّبٌ يَذُوفُ لَهُ دِرْيَاقًا؛ فَأَنْشَأَ الْفَرَزْدَقُ يَقُولُ:

يَا طَالِبَ الطِّبِّ مِنْ دَاءٍ تَخَوَّفَهُ إِنَّ الطَّبِيبَ الَّذِي أَبْلاكَ بِالدَّاءِ هُو الطَّبِيبُ اللَّذِي أَبْلاكَ بِالدَّاءِ هُو الطَّبِيبُ فَمِنْ هُ الْبَرْءُ فَالْتَمِسْ لا مَنْ يَذُوفُ لَكَ الدِّرْيَاقَ بِالمَاءِ فَقَالَ عُبَيْدُ اللهِ: وَاللهِ! لا أَشْرَبُهُ أَبَدًا. فَمَا أَمْسَى حَتَّى وَجَدَ الْعَافِيَةَ.

«لما جاء رجل إلى النبي عَلَيْهُ فقال: يا رسول الله أطبها لك قال «طبيبها الذي خلقها»(١) أي: المداوي، والشافي للأمراض.

وقد أثبت اسم الطبيب أيضا الشيخ مقبل رَحْمُ أَسَّهُ.



<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في سننه (٢٠٧٤)، وصححه الألباني رحمه الله في صحيح أبي داود، وهو في الصحيح المسند للإمام الوادعي رحمه الله برقم (١٢٢٦)، وقال فيه: هذا حديث صحيح.



## الطيب ﷺ الطيب

٧٧- الطيب: في صحيح مسلم (١٠١٥) عنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَيْلِكُهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: «أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ اللهَ طَيِّبُ لاَ يَقْبَلُ إِلاَّ طَيِّبًا، وَإِنَّ اللهَ أَمَرَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: «أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ اللهَ طَيِّبُ لاَ يَقْبَلُ إِلاَّ طَيِّبًا، وَإِنَّ اللهَ أَمَرَ اللهُ أَمَرُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَ

وَقَالَ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٧٧]. ثُمَّ ذَكَرَ «الرَّجُلَ يُطِيلُ السَّفَرَ أَشْعَثَ أَغْبَرَ يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ يَا رَبِّ يَا رَبِّ وَمَطْعَمُهُ حَرَامٌ وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ وَمَلْبَسُهُ حَرَامٌ وَغُذِى بِالحَرَامِ فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لِذَلِكَ ». (الطَّيْبُ) أي: في ذاته وصفاته، وأفعاله، ولا يقبل إلا طيبًا.

## العالم رين العالم المنظ

٨٤- العالم: في ثلاثة عشر موطنًا من القرآن، كلها غير محلاة بالألف واللام، قال تعالى: ﴿عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةَ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيمُ ٱلْخَبِيمُ الْخَبِيمُ الله واللام، قال تعالى: ﴿عَلِمُ ٱلْغَلِمُ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِمُ غَيْبِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴿ إِنَّهُ اللَّهَ عَلِمُ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴾ [البقرة: ٣٨]، ﴿ أُولَا يَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ [البقرة: ٧٧].

(العَالِمُ): بكل شيء فلا يعزب عنه شيء من المعلومات أزلًا وأبدًا، لم يسبق بجهل ولا يلحقه نسيان.

### • 9

## العزيز ﷺ

29- العزيز: ورد في اثنين وثمانين مرة، منها ثلاثة وسبعون مرة محلى بالألف واللام، قال تعالى: ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْمَـزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَاللام، قال تعالى: ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْمَـزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَاللام، قال تعالى: ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْمَـزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَاللهِ اللهِ اللهُ ا

### قال الزجاج رَحَهُ أَسَّهُ في تفسير أسماء الله الحسنى (ص: ٣٣):

أصل (ع ز ز) في الكلام: الْغَلَبَة والشدة وَيُقَال عزني فلان على الْأَمر إِذَا غلبني عليه، وَقَالَ الله تَعَالَى ذكره: ﴿ فَعَزَّزْنَا بِثَالِثِ ﴾ [يس:١٤]، أَرَادَ وَالله أعلم قوينا أمره وشددناه، وَقَالَ تَعَالَى ﴿ وَعَزَّنِى فِي ٱلْخِطَابِ ۞ ﴾ أَرَادَ غلبني.

### وَقَالَ جريررَحَهُ أُسَّهُ:

يعـز علـى الطَّرِيـق بمنكبيـه كَمَا ابترك الخليع على القداح وَيُقَال عزه يعزه، وَالله تَعَالَى هُوَ الْغَالِب كل شَيْء، فَهُوَ الْعَزِيز الَّذِي ذل لعزته كل عَزيز.

و (العَزِيْزُ): ذو العزة له عزة من قهره، وعزة من حُكمه، وعزة من سُلطانه. قال السعدي رَحَمُ اللهُ:

"العزيز الذي له العزة كلها عزة القوة، وعزة الغلبة، وعزة الامتناع، فممتنع أن يناله أحد من المخلوقات، وقهر جميع الموجودات، ودانت له الخليقة، وخضعت لعظمته.

فمعاني العزة الثلاث كلها كاملة لله العظيم عزة القوة الدال عليها من أسمائه القوي المتين، وهي وصفه العظيم الذي لا تنسب إليه قوة المخلوقات، وإن عظمت، وعزة الامتناع فإنه هو الغني بذاته فلا يحتاج إلى أحد، ولا يبلغ العباد

ومن آثار قدرته أنك ترى الأرض هامدة، فإذا أنزل عليها الماء اهتزت وربت وأنبت من كل زوج بهيج، ومن آثار قدرته ما أوقعه بالأمم المكذبين، والكفار الظالمين من أنواع العقوبات وحلول المثلات، وأنه لم يغن عنهم كيدهم، ومكرهم، ولا أموالهم، ولا جنودهم، ولا حصونهم من عذاب الله من شيء لما جاء أمر ربك، وما زادوهم غير تتبيب، وخصوصاً في هذه الأوقات فإن هذه القوة الهائلة، والمخترعات الباهرة التي وصلت إليها مقدرة هذه الأمم هي من أقدار الله لهم وتعليمه لهم، ما لم يكونوا يعلمونه، فمن آيات الله أن قواهم، وقدرهم ومخترعاتهم لم تغن عنهم شيئاً في صد ما أصابهم من النكبات، والعقوبات المهلكة مع بذل جدهم واجتهادهم في توقي ذلك، ولكن أمر الله غالب، وقدرته تنقاد لها عناصر العالم العلوي، والسفلي.

ومن تمام عزته وقدرته، وشمولهما أنه كما أنه هو الخالق للعباد، فهو خالق أعمالهم، وطاعتهم، ومعاصيهم، وهي أيضاً أفعالهم، فهي تضاف إلى الله خلقاً

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

وتقديراً وتضاف إليهم فعلاً، ومباشرة على الحقيقة، ولا منافاة بين الأمرين، فإن الله خالق قدرتهم وإرادتهم، وخالق السبب التام خالق للمسبب قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُم وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَهَا لَعُمَلُونَ ﴿ وَهَا لَعُمَلُونَ ﴾ [الصافات:٩٦].

ومن آثار قدرته ما ذكره في كتابه من نصرة أولياءه على قلة عددهم وعُددهم على أثار قدرته ما ذكره في كتابه من نصرة أولياءه على أعدائهم الذين فاقوهم بكثرة العدد، والعُدة، قال تعالى: ﴿ كُمْ مِّن فِكَةٍ قَلِيكَةٍ غَلَبَتُ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة:٢٤٩].

ومن آثار قدرته ورحمته ما يحدثه لأهل النار، وأهل الجنة من أنواع العقاب، وأصناف النعيم المستمر الكثير المتتابع الذي لا ينقطع، ولا يتناهى "(١) هـ.

### قال ابن القيم رَحَهُ أَنَّهُ في الكافية الشافية (ص: ٢٠٥):

أنَّى يُرامُ جَنَابُ ذِي السُّلطَان يَعْلِبْهُ شَهِيءٌ هَدِهِ صِفْتَان فَالِعَزُّ حِينَ لِهُ شَهِان وهُوَ العَزينُ فَلَن يُرامَ جَنَابُهُ وهُوَ العَزينُ القَاهرُ الغلَّابُ لمْ وهُوَ العَزينُ القَاهرُ الغلَّابُ لمْ وهُوَ العَزينُ القُوَّةِ هِي وَصفَهُ

### • 6

<sup>(</sup>١) تفسير أسماء الله الحسنى للسعدي (ص: ٢١٦).



## ر العظيم ر

٥٠- العظيم: في تسع موطن من القرآن، ﴿ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [البقرة: ٢٥٠]، ﴿ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [البقرة: ٢٥٠].

(العَظَيِمُ): أيضا ذو العظمة، و(العَظَيِمُ) هو الذي يتصف بصفات كثيرة من صفات الكمال، وفي الحديث: «سُبْحَانَ ذِي الْجَبَرُوتِ وَالْمَلَكُوتِ وَالْكِبْرِيَاءِ وَالْعَظَمَة»(١)، وعظمته في أفعاله وفي سعته وفي كِبرهِ وكِبَره إلى غير ذلك.

وفي تفسير أسماء الله الحسنى للسعدي رَحَمُ أَسَّهُ قال (ص: ٢١٧): واعلم أن معانى التعظيم الثابتة لله وحده نوعان:

أحدهما: أنه موصوف بكل صفة كمال، وله من ذلك الكمال أكمله، وأعظمه وأوسعه، فله العلم المحيط، والقدرة النافذة، والكبرياء، والعظمة، ومن عظمته أن السماوات والأرض في كف الرحمن أصغر من الخردلة كما قال ذلك ابن عباس وغيره وقال تعالى ﴿وَمَا قَدَرُواْ اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَبَضَتُهُ وَيُومَ الْقَيَكَةِ وَالْسَكُونَ مُطُويِّتَكُ بِيَمِينِهِ .

وقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَبِن زَالَتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِّنْ بَعَدِوْءٍ ﴾.

وقال تعالى وهو العلي العظيم: ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَتَفَطَّرْنَ مِن فَوْقِهِنَ ﴾ الآية. وفي الصحيح عنه: أنه ﷺ قال: «إن الله يقول الكبرياء ردائي والعظمة إزاري،

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أبو داود في سننه (٨٧٣)، واحمد(٢٣٩٨٠) عن عوف بن مالك رَضَالِتُهُ عَنهُ وهو في الصحيح المسند للإمام الوادعي رَحَمُهُ اللهُ : برقم (١٠٣١)، وقال فيه: هذا حديث حسن.

فمن نازعني واحدًا منهما عذبته»(١).

فلله تعالى الكبرياء والعظمة، والوصفان اللذان لا يقدر قدرهما ولا يبلغ كنههما.

النوع الثاني: من معاني عظمته تعالى أنه لا يستحق أحد من الخلق أن يعظم كما يعظم الله فيستحق جَلَّجَلَاله من عباده أن يعظموه بقلوبهم، وألسنتهم، وجوارحهم وذلك ببذل الجهد في معرفته، ومحبته، والذل له اهـ.

#### قال ابن القيم رَحَهُ أُلَّهُ:

وهُوَ العَظِيمُ بِكُلِ مَعنًى يُوجِبُ التَّ عظِيمَ لَا يُحصِيهِ مِن إنسَان



<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام مسلم في صحيحه (٢٦٢٠).



## العفو ﷺ

01- العفُوّ: في خمسة مواطن في القرآن، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًّا عَفُوًّا عَنْ سُوَءِ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورًا ﴿ إِن تُبَدُواْ خَيْرًا أَوْ تُخَفُوهُ أَوْ تَعَفُواْ عَن سُوَءِ فَإِنَّ ٱللَّهَ حَانَ عَفُوًا قَدِيرًا ﴿ إِن تُبَدُواْ خَيْرًا أَوْ تُخَفُوهُ أَوْ تَعَفُواْ عَن سُوَءِ فَإِنَّ ٱللَّهَ حَانَ عَفُوًّا قَدِيرًا ﴿ إِن السَاء: ١٤٩].

(العَفُوُّ): هو الذي يعفو عن عباده، ويتجاوز ويصفح عنهم.

### قال السعدى رَحَهُ أَسَّهُ في تفسير أسماء الله الحسني(ص: ١٨٩):

"وعفوه يقتضي مغفرة ما صدر منهم من الذنوب خصوصًا إذا أتوا بأسباب المغفرة من الاستغفار، والتوبة، والإيمان، والأعمال الصالحة، وحلمه وسع السماوات، والأرض، فلولا عفوه ما ترك على ظهرها من دابة، وهو تعالى عفو يحب العفو عن عباده، ويحب منهم أن يسعوا بالأسباب التي ينالون بها عفوه من السعي في مرضاته، والإحسان إلى خلقه.

ومن كمال عفوه أن المسرفين على أنفسهم إذا تابوا إليه غفر لهم كل جرم صغير، وكبير، وأنه جعل الإسلام يجب ما قبله، والتوبة تجب ما قبلها" اهـ.

قال أبو إسحاق الزجاج رَمَهُ الله في تفسير أسماء الله الحسنى (ص: ٦٢) " يُقَال عَفَوْت عَن الشَّيْء أعفو عَنهُ إِذا تركته، وَعَفا عَن ذَنبه إِذا ترك الْعقُوبَة عَلَيْها" اهدللزجاج عَلَيْه، وَالله تَعَالَى عَفْو عَن الذُّنُوب وتارك الْعقُوبَة عَلَيْهَا" اهدللزجاج

قال ابن القيم رَحْمُهُ اللَّهُ:

لولاهُ غَارَ الأرض بالسُّكَان

وَهُوَ العَفُوُّ فَعَفُوهُ وَسِعَ الوَرَى



## العليم ﷺ

ولا يلزم من كونه باطن أن يكون متحدًا، أو مختلطًا، فهو باطن وهو في علوه على عرشه بائن من خلقه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عِشْهَ أَنْ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾. ويزعم أهل الباطل أن الله لا يعلم بالأشياء إلا بعد وقوعها ويرد عليه مثل هذه الآية: ﴿ وَهُوَ بِكُلِّ شَى ۚ عَلِيمٌ شَ ﴾ ، و(كل) من ألفاظ العموم.

وقال تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَّ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرُ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعُلَمُهَا وَلَاحَبَّةٍ فِي ظُلْمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَكُلُهُ وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَكُلُهُ اللهِ عَير ذلك.

قال السعدى رَحْمُ أَلَنَهُ تفسير أسماء الله الحسنى (ص: ١٩٨):

"فهو العليم الذي أحاط علمه بالعالم العلوي، والسفلي لا يخلو عن علمه مكان، ولا زمان ويعلم الغيب، والشهادة، والظواهر، والبواطن، والجلي، والخفى، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ اللهِ.

والنصوص في ذكر إحاطة علم الله، وتفصيل دقائق معلوماته كثيرة جداً لا يمكن حصرها، وإحصاؤها، وأنه لا يعزب عنه مثقال ذرة في الأرض، ولا في السماء، ولا أصغر من ذلك، ولا أكبر، وإنه لا يغفل، ولا ينسى ﴿ وَمَا تَسَقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعَلَمُهَا وَلَا حَبَّةِ فِي ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كَتَبِ مُبِينِ فَ ﴾ [الأنعام:٥٩]، ﴿ يَعْلَمُ ٱلبِّسَرَّ وَأَخْفَى ۞ [طه:٧].

وإن علوم الخلائق على سعتها، وتنوعها إذا نسبت إلى علم الله اضمحلت، وتلاشت، كما أن قدرتهم إذا نسبت إلى قدرة الله لم يكن لها نسبة إليها بوجه من الوجوه، فهو الذي علمهم ما لم يكونوا يعلمون وأقدرهم على ما لم يكونوا عليه قادرين.

وكما أن علمه محيط بجميع العالم العلوي، والسفلي، وما فيه من المخلوقات ذواتها، وأوصافها، وأفعالها، وجميع أمورها.

فهو يعلم ما كان، وما يكون في المستقبلات التي لا نهاية لها، وما لم يكن لو كان كيف كان يكون، ويعلم أحوال المكلفين منذ أنشأهم، وبعد ما يميتهم، وبعد ما يحييهم، قد أحاط علمه بأعمالهم كلها خيرها، وشرها، وجزاء تلك الأعمال وتفاصيل ذلك في دار القرار.

فينبغي للمؤمن الناصح لنفسه أن يبذل ما استطاع من مقدوره في معرفة أسماء الله، وصفاته، وتقديسه، ويجعل هذه المسألة أهم المسائل عنده، وأولاها بالإيثار، وأحقها بالتحقيق ليفوز من الخير بأوفر نصيب.

فيتدبر مثلاً اسم (العليم): فيعلم إن العلم كله بجميع وجوهه، واعتباراته لله تعالى فيعلم تعالى الأمور المتأخرة أزلاً وأبداً ويعلم جليل الأمور، وحقيرها،

#### القول الأسنىء فما معاني الأسماء الحسني

وصغيرها، وكبيرها، ويعلم تعالى ظواهر الأشياء، وبواطنها غيبها، وشهادتها ما يعلم الخلق منها، وما لا يعلمون، ويعلم تعالى الواجبات أو المستحيلات، والجائزات، ويعلم تعالى ما تحت الأرض السفلى كما يعلم ما فوق السماوات العلى، ويعلم تعالى جزئيات الأمور وخبايا الصدور، وخفايا ما وقع، ويقع في العلى، ويعلم تعالى جزئيات الأمور وخبايا الصدور، وخفايا ما وقع، ويقع في أرجاء العالم، وأنحاء المملكة، فهو الذي أحاط علمه جميع الأشياء في كل الأوقات، ولا يعرض تعالى لعلمه خفاء، ولا نسيان، ويتلو على هذه الآيات المقررة له كقوله في غير موضع: ﴿ وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْ عَلِيهٌ ﴾، ﴿ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾، ﴿ عَلِيمٌ مَا فِي السَّمَوَتِ وَاللّاَرْضِ وَيَعَلَمُ مَا تُسِرُونَ وَمَا نُعْلِمُنَ وَاللّهُ عَلِيمٌ اللهِ وَسَارِبُ الشَّدُورِ ﴾ [النعابن:٤]، ﴿ وَإِن نَجَهَرُ بِالْقَوْلِ فَإِنّهُ و يَعْلَمُ البّتِ وَأَخْفَى ﴾ [طه:٧]. ﴿ اللّهَ اللهُ عَلَمُ اللّهُ اللهُ وَسَارِبُ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي اللّهَ مَاءً وَالْأَرْضِ النّهَ يَعْلَمُ مَا فِي اللّهَ وَسَارِبُ إِلْقَوْلُ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُو مُسْتَخْفِ بِالنّهَلِ وَسَارِبُ إِلْنَهَارِ ﴾ [الرعد:١٠]، ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَ اللّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السّمَاء وَالْأَرْضِ النّهُ اللّهِ قَالِكُ فِي اللّهُ عَلَمُ أَنَ اللّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السّمَاء وَالْأَرْضِ النّه اللهِ اللهُ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُه

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِى ٱلْأَرْضِ وَلَا فِى ٱللَّـَمَآءِ ۞ هُوَ ٱلَّذِى يُصَوِّرُكُمْ فِى ٱلْأَرْجَامِرَكَيْفَ اللَّهَ مَان:٥-٦].

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِّرُ وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدَّاً وَمَا تَدْرِي نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوثٌ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرُ ﴾ [لقمان: ٣٤].

﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَّ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمُتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ

إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينِ ﴾ [الأنعام:٥٩]، ﴿أَلَوْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَتُصْبِحُ ٱلْأَرْضُ مُخْضَرَّةً ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴾ [الحج:٦٣].

﴿عَالِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ ۚ أَحَدًا ۞ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ ﴾ [الجن:٢٦-٢٧]، ﴿يَعَلَمُ مَا يَلِحُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخُرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعُرُجُ فِيهَا ﴾ [سبأ:٢]، ﴿وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَمُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ يَعْدِهِ صَبْحَةُ أَبُحُر مَا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [لقمان:٢٧].

﴿ وَٱللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾، ﴿ أَلَةٍ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعَلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَلُوتِ وَمَا فِي ٱلسَّمَلُوتِ وَمَا فِي ٱلسَّمَلُوتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضَ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَدْنَى مَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةُ إِنَّ ٱللَّهَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَنْ أَلِكَ وَلَا أَنْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةُ إِنَّ ٱللَّهَ بِمِن ذَلِكَ وَلَا أَنْ اللَّهُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَنْ اللَّهُ مِن فَلَا أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا إِلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا إِلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا إِلَا اللَّهُ مَا أَنْ أَنْ أَلَا اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْ أَنْ أَلَى اللَّهُ مَا إِلَا اللَّهُ مَا إِلَى اللَّهُ مَا أَنْ أَنْ اللَّهُ مَا إِلَيْنَ مَا كُونُ مِن فَكُونُ إِلَى اللَّهُ مِلْ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْ أَنْهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَلَ أَنْ أَنْ أَنْ أَلَالًا لَهُ مَا أَنْ مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَلَقُونُ مَا أَنْ أَلَا لَا اللَّهُ مِنْ أَلَا لَهُ مُنْ أَلَا لَا لَهُ مَا أَنْ أَلَا لَا لَهُ مُنْ أَنْ أَنْ أَلَا لَهُ مِنْ أَنْ أَلَالَالَهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَالَالَهُ مِنْ أَلِكُ مِنْ أَلَالِهُ مِنْ أَلَاللَّهُ مِنْ أَلَا لَا لَهُ مِنْ أَلَالَالَهُ مِنْ أَلَالَالَهُ مِنْ أَلَالَهُ مِنْ أَلَالَالَالَهُ مِلْ أَلَالَالِهُ مِنْ أَلَالَالُولُونَ مِن مَا أَلَالَالُولُونَ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ أَلَالِهُ مِنْ أَلَالَالُولُونُ مُولِ مِنْ أَلَاللَّهُ مِنْ أَلَالَالُولُونُ مُنْ أَلَالَالُهُ مِنْ أَلَاللَّهُ مِنْ أَلَالِهُ مِنْ أَلِهُ مُلْفَالِمُ مِنْ أَلَالَالَالَالَالَالَالَةُ مُنْ أَلَالَالُولِلَّا أَلَالَالُولُولُولُ مُولِلًا مُؤْلِلِهُ مُنَا أَلَاللَّهُ مِنْ أَلَالَالَهُ مِلْمُ أ

وغير ذلك من النصوص الكثيرة على هذا المعنى، فإن تدبر بعض ذلك يكفي المؤمن البصير معرفته بإحاطة علم الله تعالى، وكمال عظمته، وجليل قدره إنه الرب العظيم المالك".

## وقال ابن القيم رَحَمُاللَهُ في نونيته:

وَهُوَ الْعَلِيمِ بِمَا يوسوس عَبده بل يَسْتَوِي فِي علمه الداني مَعَ وَهُوَ الْعَلِيمِ بِمَا يكون غَدا وَمَا وَهُو الْعَلِيمِ بِمَا يكون غَدا وَمَا وَبِكُل شَيْء لم يكن لوكان كَيفَ

فِي نَفسه من غير نطق لِسَان القاصي وَذُو الإسرار والإعلان قد كَانَ والمعلوم فِي ذَا الْآن يكون مَوْجُودا لذِي الْأَعْيَان

# العلي ﷺ

**٥٣- العل**مي: في ستة مواطن من القرآن، قال تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ﴿ ﴾ [البقرة: ٢٥٠] ، ﴿ وَلُوكَ بِأَتَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مُو الْبَحْقُ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُو ٱلْبَحِلُ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُو ٱلْبَحِلُ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُو ٱلْبَحِلُ وَ اللهِ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُو ٱلْبَاطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ﴿ ﴿ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ هُو ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ﴿ ﴾ [العج: ٦٢]

(العلي في خلى على عرشه، والعلي في صفاته، والعلي في ذاته، والعلي في قهره وقد تقدم الكلام على صفة العلو في اسم الله (الأعلى).

قال ابن القيم رَحْمَهُٱللَّهُ:

و لَهُ فشابتَةٌ بلا نُكران

وهُ وَ العَليُ فَكَلُّ أنواع العُلُ

# الغفار ﷺ

**08- الخفار:** في خمسة مواطن من القرآن، قال تعالى: ﴿رَبُّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفَّرُ ﴿ وَ ﴾ [ص: ٦٦] في ثلاثة مواطن من القرآن كلها مقترنة بالعزيز. (الغَفَّارُ): صيغة مبالغة من المغفرة، يغفر ذنوبهم ويستر عيوبهم.

قال تعالى: ﴿ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفَّارُ شَ ﴾ مع عزته يغفر للمؤمنين.

قال ابن السعدي رَحْمُ أُللَّهُ: "(الغَفَّارُ): الذي لم يزل يغفر الذنوب، ويتوب على كل من يتوب الهـ.

وهذا من رحمته بعباده، أنه يتجاوز عنهم سوء فعالهم، ويوفقهم لخيرها.

<sup>(</sup>١) تفسير أسماء الله الحسنى للسعدى (ص: ٢١٩).



# الخفور ﷺ

○0- الغفور: في إحدى وتسعين موطنا من القرآن، محلى بالألف واللام في إحدى عشر موطنًا، قال تعالى: ﴿وَهُوَ الْغَفُورُ ٱلْوَدُودُ ١٤].

(الغَفُوْرُ): الذي يغفر الذنب ويستره ويعفو عنه.

قال السعدي رَحَهُ أَسَّهُ كما في تفسير أسماء الله الحسنى (ص: ٢١٨): (العفو، الغفور، الغفار): الذي لم يزل، ولا يزال بالعفو معروفًا، وبالغفران، والصفح عن عباده موصوفًا.

كُلُ أَحدُ مَضَطَرُ إِلَى عَفُوهُ، وَمَغَفُرَتُهُ كُمَا هُو مَضَطَرُ إِلَى رَحْمَتُهُ، وَكُرْمُهُ وَقَدُ وَعَد بِالْمَغَفُرَةُ، والعَفُو لَمِنَ أَتَى بأسبابها قال تعالى: ﴿وَإِنِي لَغَفَّارُ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ ٱهْ تَدَىٰ ﴾ [طه: ٨٢].

وقال ابن القيم رَحَدُاللَّهُ في الكافية الشافية (ص: ٢٠٩):

مِن غَيرَ شِركٍ بَل منَ العِصَيان شُركٍ بَل منَ العِصَيان شُربِحَانَهُ هُو وَاسِعُ الغُفران

وهُـوَ الغَفُـورُ فَلَـو أُتِـي بِقُرَابِهَـا لاقَـاهُ بِالغُفرانِ مِـلءَ قُرَابِهِـا



# الغني ﷺ

67- النحذي: ورد في سبعة عشر موطنا من القرآن، عرف بالألف واللام في ثمانية مواطن، قال تعالى: ﴿وَرَبُّكَ ٱلْفَخِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةً ﴾ [الانعام: ١٣٣]، ﴿لَّهُو مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُوَ ٱلْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ۞ [الحج: ٦٤].

(الغَنِيُّ): أي ذو الغنى الذاتي سواءً عُبد أو كُفر، أُطيع أم عُصي قال الله تعالى: ﴿وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةِ ﴾ [الأنعام:١٣٣].

أي: صاحب الغنى المطلق: «ألم ترى كم أنفق منذ خلق السموات والأرض فإنه لم يغض ما في يمينه وعرشه على الماء»(١).

وعَنْ أَبِي ذَرِّ رَضَيَّكُ عَنْهُ، عَنِ النبي عَلَى فَيْسِي، وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّمًا، فَلَا تَظَالَمُوا، يَا عِبَادِي إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي، وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّمًا، فَلَا تَظَالَمُوا، يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ ضَالًّ إِلَا مَنْ هَدَيْتُهُ، فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ، يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ عَارٍ، إِلَا مَنْ كَسَوْتُهُ، مَنْ أَطْعَمْتُهُ، فَاسْتَطْعِمُونِي أُطْعِمْكُمْ، يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ عَارٍ، إِلَا مَنْ كَسَوْتُهُ، فَاسْتَكُسُونِي أَطْعَمْتُهُ، فَاسْتَطْعِمُونِي أَطْعِمْكُمْ، يَا عِبَادِي إِنَّكُمْ تُخْطِئُونَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ، وَأَنَا أَغْفِرُ اللَّذُوبِ فَاسْتَكُسُونِي أَخْشُرُونِي أَغْفِرُ اللَّذُنُوبَ فَاسْتَكُمُ وَإِنَّا أَغْفِرُ اللَّذُنُوبَ وَالنَّهَارِ، وَأَنَا أَغْفِرُ اللَّذُنُوبَ عَمِيعًا، فَاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِرُ اللَّذُنُوبَ عَبَادِي إِنَّكُمْ لَنْ تَبْلُغُوا ضَرِّي فَتَضُرُّونِي وَلَنْ تَبْلُغُوا نَعْعِي، فَتَنْفُعُونِي، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَنْفُعُونِي شَيْئًا، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَفْجَرِ قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ، مَا نَقَصَ قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ، مَا نَقَصَ أَوْا عَلَى أَفْجَرِ قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ، مَا نَقَصَ أَوْا عَلَى أَفْجَرِ قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ، مَا نَقَصَ

<sup>(</sup>١) متفق عليه عن أبي هريرة رَضِّوَالِلَّهُ عَنْهُ.

ذَلِكَ مِنْ مُلْكِي شَيْئًا، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ قَامُوا فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ فَسَأَلُونِي فَأَعْطَيْتُ كُلَّ إِنْسَانٍ مَسْأَلَتَهُ، مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِمَّا عِنْدِي إِلَّا كَمَ، كَمَا يَنْقُصُ الْمِخْيَطُ إِذَا أُدْخِلَ الْبَحْرَ، يَا عِبَادِي إِنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أُحْصِيهَا لَكُمْ، ثُمَّ أُوفِي يَاعَمُ لِللهِ وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ، فَلَا يَلُومَنَّ إِلَّا ثُفْسَهُ وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ، فَلَا يَلُومَنَّ إِلَّا نَفْسَهُ فَاللهُ وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ، فَلَا يَلُومَنَّ إِلَّا فَنْ فَهُ مَا لَكُمْ أَوْفَيْكُمْ إِيَّاهَا، فَمَنْ وَجَدَ خَيْرًا، فَلْيَحْمَدِ اللهَ وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ، فَلَا يَلُومَنَّ إِلَّا فَنْ فَهُ اللهُ وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ، فَلَا يَلُومَنَّ إِلَّا

### قال السعدي رَحَمُهُٱللَّهُ:

"وَهُوَ الْغَنِيّ والمستغني عَن الْخلق بقدرته وَعز سُلْطَانه والخلق فُقَرَاء إِلَى تطوله وإحسانه كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَٱللَّهُ ٱلْغَنِي ۗ وَأَنتُمُ ٱلْفُقَرَاةَ ﴾ [محمد:٣٨] "اهـ.

### قال ابن القيم رَحَهُ أُلَّهُ:

هُ وَ الغَنعُ بذاتِ فِغِناهُ ذا تِيُّ لَهُ كَالجُودِ والإحسَان



<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام مسلم في صحيحه (٢٥٧٧).

## ر الفتاح ﷺ الفتاح

الفتاح: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْفَتَّاحُ ٱلْعَلِيمُ ۞ [سبأ: ٢٦].

(الفَتَّاحُ): هو الذي يحكم بين عباده في الدنيا والآخرة، وأيضا يفتح على عباده بالخير.

قال الزجاج رَحْمَهُ أَسَّهُ تفسير أسماء الله الحسنى (ص: ٣٩):

"وَالله تَعَالَى ذكره فتح بَين الْحق وَالْبَاطِل فأوضح الْحق وَبَينه وأدحض الْبَاطِل وأبطله فَهُوَ الفتاح" اهـ.

وقال السعدي رَحَهُ أُسَّهُ في تفسيره (ص: ٩٤٧):

"(الفَتَّاحُ): الذي يحكم بين عباده، بأحكامه الشرعية، وأحكامه القدرية، وأحكام الجزاء، الذي فتح بلطفه بصائر الصادقين، وفتح قلوبهم لمعرفته، ومحبته، والإنابة إليه، وفتح لعباده أبواب الرحمة والأرزاق المتنوعة، وسبب لهم الأسباب التي ينالون بها خير الدنيا والآخرة".

وفتحه تعالى قسمان:

أحدهما: فتحه بحكمه الديني، وحكمه الجزائي.

والثاني: الفتاح بحكمه القدري.

ففتحه بحكمه الديني هو شرعه على ألسنة رسله جميع ما يحتاجه المكلفون، ويستقيمون به على الصراط المستقيم.

وأما فتحه بجزائه فهو: فتحه بين أنبيائه ومخالفيهم وبين أوليائه وأعدائه بإكرام الأنبياء واتباعهم ونجاتهم، وبإهانة أعدائهم وعقوباتهم، وكذلك فتحه



يوم القيامة، وحكمه بين الخلائق حين يوفي كل عامل ما عمله.

وأما فتحه القدري فهو: ما يقدره على عباده من خير، وشر، ونفع، وضر، وضر، وعطاء، ومنع، قال تعالى: ﴿مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ ومِنْ بَعْدِهِ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ نَ ﴿ [فاطر:٢].

ف(الرب تعالى) هو الفتاح العليم الذي يفتح لعباده الطائعين خزائن جوده وكرمه، ويفتح على أعدائه ضد ذلك، وذلك بفضله وعدله.

وقال ابن القيم رَمَهُ اللهُ في النونية :

وَكَلَالِكَ الفَتَّاحُ مِنْ أَسْتَمَائِهِ وَالفَتْحُ فِي أَوْصَافِهِ أَمْرَان فَيْحُ فِي أَوْصَافِهِ أَمْرَان



#### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

### القابض عظ القابض

٥٨- القابض. عند أبي داود (٣٤٥١) عَنْ أَنسٍ رَضَالِكُهُ عَنْهُ، قَالَ النَّاسُ: يَا رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ: ﴿إِنَّ اللهَ هُوَ المُسَعِّرُ اللهُ عَلَيْهِ: ﴿إِنَّ اللهَ هُوَ المُسَعِّرُ اللهُ عَلَيْهِ: ﴿إِنَّ اللهَ هُوَ المُسَعِّرُ اللهَ عَلَيْهِ اللهَ وَلَيْسَ أَحَدُ مِنْكُمْ يُطَالِبُنِي الْقَابِضُ الْبَاسِطُ الرَّازِقُ، وَإِنِّي لأَرْجُو أَنْ أَلْقَى اللهَ وَلَيْسَ أَحَدُ مِنْكُمْ يُطَالِبُنِي بِمَظْلَمَةٍ فِي دَمٍ وَلا مَالٍ».

### الباسط ريج

09- الباسط: يقبض عمن شاء، ويعطى من شاء.

(البَاسِطُ): يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار ويبسط لعباده الأرزاق، وفي الحديث: «اللهمَّ لا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلا مُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ، وَلا يَنْفَعُ ذَا الجَدِّ مِنْكَ الجَدُّ» متفق عليه (١)، ويبسط يده بالرزق والعطاء.

### قال ابن القيم رَمَهُ أَنَّهُ في مدارج السالكين (٢/ ١٤١):

"شُهُودُ انْفِرَادِ الْحَقِّ بِمِلْكِ الْحَرَكَةِ وَالسُّكُونِ، وَالْقَبْضِ وَالْبَسْطِ، وَمَعْرِفَتِهِ بِتَصْرِيفِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى بِتَصْرِيفِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى بِتَصْرِيفِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَشَانِهِ. وَالَّتِي قَبْلَهَا تَتَعَلَّقُ بِشُهُودِ حَالِ الْعَبْدِ وَوَصْفِهِ. أَيْ يَشْهَدُ حَرَكَاتِ الْعَالَمِ وَشَائِنِه. وَالَّتِي قَبْلَهَا تَتَعَلَّقُ بِشُهُودِ حَالِ الْعَبْدِ وَوَصْفِهِ. أَيْ يَشْهَدُ حَرَكَاتِ الْعَالَمِ وَشَاكُونَهُ صَادِرَةً عَنِ الْحَقِّ تَعَالَى فِي كُلِّ مُتَحَرِّكٍ وَسَاكِنٍ، فَيَشْهَدُ تَعَلَّقَ الْحَرَكَةِ وَسُكُونَهُ صَادِرَةً عَنِ الْحَقِّ تَعَالَى فِي كُلِّ مُتَحَرِّكٍ وَسَاكِنٍ، فَيَشْهَدُ تَعَلَّقُ الْحَرَكَةِ بِالْبَسْطِ وَتَعَلَّقُ السُّكُونِ بِاسْمِهِ الْقَابِضِ فَيَشْهَدُ تَفَرُّدَهُ سُبْحَانَهُ بِالْبَسْطِ وَتَعَلَّقُ السُّكُونِ بِاسْمِهِ الْقَابِضِ فَيَشْهِدُ الْمَاسِطِ وَتَعَلَّقُ السُّكُونِ بِاسْمِهِ الْقَابِضِ فَيَشْهِدُ الْفَوْمِ فَي اللهُ الْمُهُ لَوْمُ اللهُ الْعَالِمِ فَيْسُهِ الْمَاسِطِ وَتَعَلَّقُ السَّعُ الْمُعُهُ الْمَاسِطِ وَتَعَلَّقُ السُّهُ الْمُعِلَّةُ الْمَاسِطِ وَتَعَلَّقُ السُّولِ الْمَاسِطِ وَتَعَلَّقُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِقُ وَالْمَالِمُ الْمُهُ الْمُعْلِقُ الْمُ الْمُعِلَى الْمَالِمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُعْلِي الْمُ الْمُتَعِلَّةُ السَّهُ الْمُ الْمُهُ الْمَالِقُ اللْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُعْمِ الللْهُ الْمُ الْمُهُ الْمُونِ اللْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللّهُ الْمُعْمِ الللّهِ الْمُ الْمُلْمُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللّهُ الْمُ الْمُ اللّهُ الْمُ الْمُ الْمُ اللّهُ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُل

<sup>(</sup>١) من حديث المغيرة بن شعبة رَضَّاللَّهُ عَنْهُ.

قال الزجاج رَحَمُ اللهُ: (الْقَابِض، الباسط) الْأَدَب فِي هذَيْن الاسمين أَن يذكرَا مَعًا لِأَن تَمام الْقُدْرَة بذكرهما مَعًا أَلا ترى أَنَّك إِذا قلت إِلَى فلان قبض أَمْرِي وَبسطه دلا بمجموعها أَنَّك تُريدُ أَن جَمِيع أَمرك إِلَيْهِ، وَتقول لَيْسَ إِلَيْك من أَمْرِي بسط وَلَا قبض وَلَا حل وَلَا عقد أَرَادَ لَيْسَ إِلَيْك مِنْهُ شَيْء وَقَالَ الشَّاعِر مَتى لَا مَتى أدركتم لَا أبالكم بِأَيْدِيكُمْ اللَّذَات بسطي أَو قبضي

## 🕷 القادر 🚜

• القادر: في موطن واحد من القرآن محلى بالألف واللام، وذكر في عشرة مواطن على تصريفات أخرى، قال تعالى: ﴿قُلُ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٓ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمُ مواطن على تصريفات أخرى، قال تعالى: ﴿قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٓ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمُ عَدَابًا مِّن فَوْقِكُمُ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمُ أَوْ يَلْبِسَكُمُ شِيعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضَ فَي عَذَابًا مِّن فَوْقِكُمُ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمُ أَوْ يَلْبِسَكُمُ شِيعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضَ فَي الله عَلَيْهِ عَايَةً مِّن رَبِّهُ عَلَى إِنَّ ٱللّهَ قَادِرُ عَلَيْهِ عَايَةً مِّن رَبِّهُ عَلَيْ أَن ٱللّهَ قَادِرُ عَلَيْهِ عَايَةً مَن يُنِزِّلُ عَلَيْهِ عَايَةً مِّن رَبِّهُ وقال تعالى: ﴿فَقَدَرُنَا فَيَعْمَ ٱلْقَلِدِرُونَ ﴿ المرسلات: ٣٧].

قال الزجاج رَحَمُهُ الله في تفسير أسماء الله الحسنى (ص: ٥٩): (الْقَادِرُ) على مَا يَشَاء لَا يعجزه شَيْء وَلَا يفوتهُ مَطْلُوب والقادر منا وَإِن اسْتحق هَذَا الْوَصْف فَإِن قدرته مستعارة وَهِي عِنْده وَدِيعَة من الله تَعَالَى وَيجوز عَلَيْهِ الْعَجز فِي حَال وَالْقُدْرَة فِي أُخْرَى وَالله تَعَالَى هُوَ الْقَادِر فَلَا يتَطَرَّق عَلَيْهِ الْعَجز وَلَا يفوتهُ شَيْء اه.

ومما يدل على هذا المعنى قول الله عَنَّهَجلً : ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعْجِزَهُ ومِن شَيْءٍ فِي

#### القول الأسنمه فمء معانمي الأسماء الحسنم

ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ وَكَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴿ وَاطر: ٤٤].

قال ابن القيم رَحَهُ أُلِّلَهُ في أحكام أهل الذمة (١/ ٤١٤): "(الْقَادِرُ) الَّذِي سَلِمَتْ قُدْرَتُهُ مِنَ اللَّغُوبِ وَالتَّعَبِ وَالْإِعْيَاءِ وَالْعَجْزِ عَمَّا يُرِيدُ" اهـ.

### ر القاهر القاهر القاهر

١٢- القاهر: ذكر في موطنين من سورة الأنعام، قال تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوَقَ عَبَادِةً وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوَقَ عِبَادِةً وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوَقَ عِبَادِةً وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوَقَ عِبَادِةً وَيُرْسِلُ عَلَيْكُم حَفَظَةً ﴾ [الأنعام: ٦١].

(القَاهِرُ): القوي المتسلط.

قال الزجاج رَحَهُ أَللَهُ في تفسير الأسماء الحسنى (ص: ٣٨): "وَالله تَعَالَى قهر المعاندين بِمَا أَقَامَ من الْآيَات والدلالات على وحدانيته، وقهر جبابرة خلقه بعز سُلْطَانه، وقهر الْخلق كلهم بالْمَوْتِ" اهـ.

وقال ابن القيم رَحْمَهُ اللَّهُ:

هُ وَ العَزيزُ القَاهرُ الغلَّابُ لمْ يَعلِبْ هُ شَيٌّ هَــــذِهِ صِــفَتَان



## 🐉 القدوس ﷺ

٦٢- القدوس: في موطنين من القرآن، قال تعالى: ﴿يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْمَاكِ ٱلْقُدُّوسِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [الجمعة: ١]، وقد تقدم الكلام عليه عند اسم الله (السَّلَامُ).

### 🕷 القدير

٦٢- القدير: ورد في خمسة وأربعين موطنًا، حلي بالألف واللام في موطن واحد، قال تعالى: ﴿ يَخَالُقُ مَا يَشَاءٌ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ۞ [الروم: ٥٤]، ﴿ إِنَّ اللّهَ عَلِيمُ قَدِيرٌ ۞ [النحل: ٧٠]، (القديرُ): القادر على كل شيء فلا يعجزه شيء، ولا يكرثه، قال تعالى: ﴿ وَلَا يَحُودُهُ وَ حِفْظُهُمَا ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

### قال السعدى رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

"(القَدِيْرُ) كامل القدرة بقدرته أوجد الموجودات، وبقدرته دبرها، بقدرته سواها وأحكمها، وبقدرته يحيي ويميت، ويبعث العباد للجزاء، ويجازي المحسن بإحسانه، والمسيء بإساءته، الذي إذا أراد شيئًا قال له: كن فيكون، وبقدرته يقلب القلوب، ويصرفها على ما يشاء ويريد(۱)" اهـ.

### وقال ابن القيم رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

وَهُوَ الْقَدِيْرُ فَكُلُّ شِيْءٍ فَهُو مَقَ دُوْرٌ لَهُ طَوْعًا بِلَا عِصْيَانِ وَعُمُومُ قُدْرَتِهِ تَدُلُ بِأَنَّهُ هُو مَقَ هُو خَالِقُ الأَفْعَالِ لِلْحَيَوانِ وَعُمُومُ قُدْرَتِهِ تَدُلُ بِأَنَّهُ : وقال أيضًا رَحِمَهُ ٱللَّهُ:

وهُ وَ الْقَدِيرُ ولَيْسَ يُعجِزُهُ إذا مَا رَامَ شَيئًا قَطُّ ذُو سُلطًان

<sup>(</sup>١) تفسير أسماء الله الحسنى للسعدي (ص: ٢٢٣).

#### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

## ريب ﷺ القريب

٦٤ - القريب: قال تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ ﴾ [البقرة:١٨٦]، وقال: ﴿إِنَّ رَبِّ قَرِيبٌ مُّجِيبٌ ۞﴾ [هود: ٢٦]، ﴿وَإِنِ ٱهْتَدَيْتُ فَبِمَا يُوحِىَ إِلَىٰ رَبِّنَ إِلَىٰ رَبِّي َ أَيْهُ وَ سَمِيعٌ قَرِيبٌ ۞﴾ [سبأ: ٥٠].

(القَرِيْبُ): من عباده فيستجيب دعاءهم، ويعلم أحوالهم، وينظرهم ويراهم ويراهم ويسمعهم، وهو في علوه كما قال النبي على «إنكم تدعون سميعا قريبا»(١).

وفي تفسير أسماء الله الحسني للسعدي رَمَهُ أَسَّهُ (ص: ٢٢١):

"هو (القريب) من كل أحد، وقربه نوعان:

قرب عام: من كل أحد بعلمه، وخبرته، ومراقبته، ومشاهدته، وإحاطته، وهو أقرب إلى الإنسان من حبل الوريد.

وقرب خاص: من عابديه، وسائليه، ومجيبيه، وهو قرب يقتضي المحبة، والنصرة، والتأييد في الحركات، والسكنات، والإجابة للداعين، والقبول، والإثابة، وهو المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَأُسَجُدُ وَاقْتَرِب اللهِ اللهِ العلق:١٩].

وفي قوله: ﴿إِنَّ رَبِّ قَرِيبٌ مُّجِيبٌ﴾، وفي قوله: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِّ فَإِنِّ قَرِيبٌ مُّجِيبٌ﴾، وهذا النوع قرب يقتضي الطافه تعالى، قريبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَ ﴾، وهذا النوع قرب يقتضي الطافه تعالى، وإجابته لدعواتهم، وتحقيقه لمراداتهم.

ولهذا يقرن باسمه (القَرِيْبُ) اسمه (المجيب)، وهذا القرب قربه لا تدرك له حقيقة، وإنما تعلم آثاره من لطف بعبده، وعنايته به وتوفيقه، وتسديده، ومن

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام البخاري في صحيحه (٤٢٠٥)، والإمام مسلم في صحيحه (٢٧٠٤) عن أبي موسى

آثاره الإجابة للداعين، والإثابة للعابدين (١) " اه. .

وهو في علوه على عرشه ولا يلزم من إثبات القرب أن يكون متحدا أو مختلطا بمخلوقاته تعالى الله عن قولهم علوًا كبيرا.

## ﷺ القوى ﷺ

القوي: ورد في ثمانية مواطن، عرف بالألف واللام في موطنين، قال تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُو ٱلمَّزَرَّاقُ ذُو الْقُوِيُّ ٱلْعَزِيزُ ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱللَّرَرَّاقُ دُو الله ريات: ٥٨].

(القَوِيُّ) أي: ذو القوة الذي لا يعجزه شيء، فهو كامل القدرة، تقول: هو قادر، فإذا زدته وصفًا قلت قوي.

قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضَ إِنَّهُ وَ السَّمَوَةِ وَكَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَةِ وَهَذَا مَمَا يَدُلُ عَلَى أَنَ الأسماء ٱلْمَتِينُ ﴿ وَ اللهَ اللهِ اللهُ ال

أي: صاحب الرحمة، وهذا الوجه مما يرد به على أهل البدع؛ لأن الله قد فسر بعض الأسماء بما تضمنته من الصفات.

ومن قوته أنه يمسك السماء أن تقع على الأرض، ويأخذ الأرض يوم القيامة بيده، ويطوي السماء بيمينه، ثم يهزهن، إلى غير ذلك.

<sup>(</sup>١) تفسير أسماء الله الحسنى للسعدي (ص: ٢٢٢/ ٢٢٣).

#### القول الأسنىء فيء معانيء الأسماء الحسنىء

### القمار ﷺ القمار

١٦- القمّار: قال تعالى: ﴿ وَأَرْبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ

ك ايوسف: ٣٩] في ستة مواطن من القرآن كلها مقترنة بالواحد.

(القَهَّارُ): القاهر لغيره، والمتسلط عليهم سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ.

### قال السعدى رَحْمَهُ أَسَّهُ:

(القَهَّارُ): لجميع العالم العلوي، والسفلي، القهار لكل شيء الذي خضعت له المخلوقات وذلك لعزته وقوته، وكمال اقتداره.

وهو الذي قهر جميع الكائنات، وذلت له جميع المخلوقات أو دانت لقدرته، ومشيئته مواد وعناصر العالم العلوي والسفلى، فلا يحدث حادث، ولا يسكن ساكن إلا بإذنه، وما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن، وجميع الخلق فقراء إلى الله عاجزون لا يملكون لأنفسهم نفعاً، ولا ضراً، ولا خيراً، ولا شراً ثم إن قهره مستلزم لحياته وعزته وقدرته، فلا يتم قهره للخليقة إلا بإتمام حياته، وقوة عزته، واقتداره".

### وقال ابن القيم رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

كَـذلِكَ القَهَّـاُر مِـنْ أَوْصَـافِهِ فَـالخَلْقُ مَقْهُـورُونَ بِالسُّـلْطَان لَـوْ لَـمْ يَكُـنْ حَيَّا عَزِيـزًا قَـادِرًا مَـاكَـانَ مِـنْ قَهْـرٍ وَلَا سُـلطان





## ر القيوم ر

القيوم: قال تعالى: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَا إِلَّا هُوَ اللَّهُ الْقَيُّومُ ۞ [آل عمران:٢].
 في ثلاثة مواطن من القرآن كلها مقترنة بالحي.

(القَيُّومُ): القائم بنفسه والمقيم لغيره.

وفي حديث ابْنَ عَبَّاسٍ مَعَيِّسُهُ عَالَ: كَانَ النَّبِيُ عَيِّهُ إِذَا تَهَجَّدَ مِنَ اللَّيْلِ، قَالَ: «اللَّهُمَّ لَكَ الحَمْدُ أَنْتَ ثُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، وَلَكَ الحَمْدُ أَنْتَ قَيِّمُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، متفق عليه.

### قال الإمام السعدي رَحْمُهُ أُلَّهُ:

(الحي، القيوم) كامل الحياة والقائم بنفسه والقيوم لأهل السماوات والأرض القائم بتدبيرهم وأرزاقهم وجميع أحوالهم.

ف(الحي): الجامع لصفات الذات.

و (القيوم): الجامع لصفات الأفعال وجمعهما في غاية المناسبة كما جمعهما الله في عدة مواضع من كتابه كقوله: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَى اللَّهُ أَلَقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وذلك أنهما محتويان على جميع صفات الكمال.

ف(الحي): هو كامل الحياة، وذلك يتضمن جميع الصفات الذاتية لله كالعلم والعزة والقدرة، والإرادة، والعظمة، والكبرياء، وغيرها من صفات الذات المقدسة.

و(القيوم): هو كامل القيومية الذي قام بنفسه، وعظمت صفاته، واستغنى عن جميع مخلوقاته، وقامت به الأرض، والسماوات، وما فيهما من المخلوقات.

#### القول الأسنىء فماني الأسماء الحسنى

### وقال ابن القيم رَحْمُهُٱللَّهُ:

هَذَا وَمِنْ أَوْصَافِهِ القَيُّومُ والـ إحْدَاهُمَا القَيُّومُ قَامَ بِنَفْسِهِ فَالأَوَّلُ اسْتِغْنَاؤُهُ عَنْ غَيْرِهِ وَالوْصفُ بِالقَيُّومِ ذُوْ شأنِ وَالحَيُّ يَتْلُوهُ فَأَوْصَافُ الكَما فَالحَيُّ وَالقَيُّومُ لَنْ تَتَخَلَفَ الـ

عَيُّومُ فِي أَوْصَافِهِ أَمْرَان وَالْكُونُ قَامَ بِهِ هُمَا الأَمْرَان وَالْفَقْرُ مِنْ كُلِّ إليهِ الثَّانِي كَذَا مَوْصُوْفُهُ أَيْضًا عظيمُ الشَّان لِ هُمَا لأَفْقِ سَمَائِها قُطبان أَوْصَافُ أَصَالًا عَنهُمَا بِبَيَان

### الكبير ريلاً الكبير

١٨- الكبير: في خمسة مواطن من القرآن، قال تعالى: ﴿فَاللَّهُ عَلَمُ لِلَّهِ ٱلْعَلِيِّ الْمُتَعَالِ اللَّهِ الْعَلِيرِ اللَّهَ وَالشَّهَادَةِ ٱللَّكَبِيرِ اللَّهُ الْمُتَعَالِ ١٥)، ﴿عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱللَّكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ١٥).
 [الرعد: ٩].

(الكَبِيْرُ): الواسع العظيم الذي ليس كمثله شيء، كبيرٌ في ذاته، وكبيرٌ في صفاته، وكبيرٌ في أفعاله.



## ﷺ الکریم ﷺ

19 - الكريم: قال تعالى ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ﴾ [الانفطار: ٦]، ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّى غَفِيٌّ كَرِيمٌ ﴾ [النمل: ٤٠] في هذين الموطنين من القرآن.

(الكَرِيْمُ): من حيث اتصافه بصفات الجمال والكمال والعظمة والكريم من حيث العطاء، فهو معنى عظيم كريم في علوه كريم في جماله، كريم في فعاله، كريم في عفوه، كريم في انتقامه، إلى غير ذلك من معاني الكرم.

و(الكَرِيْمُ): كثير الخير يعم به الشاكر، والكافر، إلا أن شكر نعمه داع للمزيد منها، وكفرها داع لزوالها" أفاده السعدي.

وقال ابن القيم رَحْمَهُ أَللَّهُ في التبيان في أقسام القرآن (ص: ٢٢٥):

"هو البهي الكثير الخير العظيم النفع، وهو من كل شيء أحسنه، وأفضله والله سبحانه وصف نفسه بالكرم، ووصف به كلامه، ووصف به عرشه، ووصف به ما كثر خيره، وحسن منظره من النبات وغيره" اهـ.

وقوله: ﴿ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ۞ ﴾: هذا على التهديد.

قال ابن كثير رَحْمَهُ أُللَّهُ (٨/ ٣٣٩):

"هَذَا تَهْدِيدٌ لَا كَمَا يَتَوَهَّمُهُ بَعْضُ النَّاسِ مِنْ أَنَّهُ إِرْشَادٌ إِلَى الْجَوَابِ حَيْثُ قَالَ الْكَرِيمِ حَتَّى يَقُولَ قَائِلُهُمْ غَرَّهُ كَرَمُهُ، بَلِ الْمَعْنَى فِي هَذِهِ الْآيَةِ: مَا غَرَّكَ يَا ابْنَ آدَمَ الْكَرِيمِ حَتَّى يَقُولَ قَائِلُهُمْ غَرَّهُ كَرَمُهُ، بَلِ الْمَعْنَى فِي هَذِهِ الْآيَةِ: مَا غَرَّكَ يَا ابْنَ آدَمَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ أَيِ: الْعَظِيمِ حَتَّى أَقْدَمْتَ عَلَى مَعْصِيتِهِ، وَقَابَلْتَهُ بِمَا لَا يَلِيقُ. كَمَا بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ أَي: الْعَظِيمِ حَتَّى أَقْدَمْتَ عَلَى مَعْصِيتِهِ، وَقَابَلْتَهُ بِمَا لَا يَلِيقُ. كَمَا جَاءَ فِي الْحَدِيثِ: «يَقُولُ الله تعالى يوم القيامة يا ابن آدم ما غرك بي؟ يا ابْنَ آدَمَ مَا خَرِكُ بِي؟ يا ابْنَ آدَمَ مَا خَرِكُ بِي؟ اللهُ تعالى يوم القيامة يا ابن آدم ما خرك بي؟ يا ابْنَ آدَمَ مَا خَرِكُ بَي الْمُرْسَلِينَ؟» (١) " اهـ

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في الكبرى (١١٨٤٣).

#### القول الأسنىء في معاني الأسماء الحسني

### اللطيف را

٧٠- اللطيف: ورد في سبعة مواطن من القرآن، حلي بالألف واللام في موطنين، قال تعالى: ﴿ أَلَا يَعَلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ۞ ﴿ [الملك: ١٤]،
 ﴿ ٱللَّهُ لَطِيفُ بِعِبَادِهِ مِيرَزُقُ مَن يَشَآءٌ وَهُوَ ٱلْقَوِئُ ٱلْعَزِيزُ ۞ ﴾ [الشورى: ١٩].

(اللَّطِيْفُ): العليم ببواطن الأمور، وظواهرها، وبصغائر الأمور، وكبارها.

وقيل: (اللَّطِيْفُ) هو الذي يلطف بعباده، وكلا المعنيين ثابت لله عَزَّوَجَلَّ.

#### قال ابن القيم رَحَمُوْلَنَّهُ (ص: ۲۰۷):

وَهُوَ اللَّطِيفُ بِعَبْدِهِ وَلِعَبْدِهِ إدرَاكُ أسرارِ الأمُورِ بِخِبرَةٍ فيريكَ عِزَّتَهُ ويُبدِي لُطفَهُ

واللَّطفُ فِي أوصَافِهِ نَوعَان واللُّطفُ عِندَ مَوَاقِع الإحسِان والعَبدُ فِي الغَفَلاتِ عَن ذَا الشَّان

## المؤمن ﷺ المؤمن

VI- المؤمن: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلَّهُ وَاللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَاكِكُ ٱلْقُدُوسُ ٱلسَّلَامُ ٱلْمُؤْمِنُ ﴾ [الحشر: ٢٣].

(المُؤْمِنُ): وله معنيان الأول: أنه الصادق في قوله، والمصدق من المؤمنين، قال الله عَزَّيَجَلَّ: ﴿وَمَنَ أَصَدَقُ مِنَ ٱللّهِ قِيلًا ﴿ ﴾، ويُقَال إِنَّمَا سمى الله نفسه مُؤمنًا، لِأَنَّهُ شهد بوحدانيته، فَقَالَ تَعَالَى ﴿ شَهِدَ ٱللّهُ أَنَّهُ وَلَا إِلّهَ إِلّا هُوَ ﴾ كَمَا شَهِدنا.

والثاني: أنه الذي يؤمن خلقه من ظلمه قال الله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا الله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا الله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا الله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا

قال ابن القيم رَحَهُ أَشَهُ في مدارج السالكين (٣/ ٤٣٢)

"وَمِنْ أَسْمَائِهِ تَعَالَى الْمُؤْمِنُ وَهُو - فِي أَحَدِ التَّفْسِيرَيْنِ - الْمُصَدِّقُ الَّذِي يُصَدِّقُ السَّادِقِينَ بِمَا يُقِيمُ لَهُمْ مِنْ شَوَاهِدِ صِدْقِهِمْ، فَهُوَ الَّذِي صَدَّقَ رُسُلَهُ وَأَنْبِياءَهُ فِيمَا الصَّادِقِينَ بِمَا يُقِيمُ لَهُمْ بِأَنَّهُمْ صَادِقُونَ بِالدَّلَائِلِ الَّتِي دَلَّ بِهَا عَلَى صِدْقِهِمْ قَضَاءً وَخَدُقًا، فَإِنَّهُ سُبْحَانَهُ أَخْبَرَ - وَخَبَرُهُ الصِّدْقُ، وَقَوْلُهُ الْحَقُّ - أَنَّهُ لَابُدَّ أَنْ يَرَى وَخَدُقًا، فَإِنَّهُ سُبْحَانَهُ أَخْبَرَ - وَخَبَرُهُ الصِّدْقُ، وَقَوْلُهُ الْحَقُّ - أَنَّهُ لَابُدَّ أَنْ يَرَى وَخَدُقًا، فَإِنَّهُ سُبْحَانَهُ أَخْبَرَ - وَخَبَرُهُ الصِّدْقُ، وَقَوْلُهُ الْحَقُّ - أَنَّهُ لَابُدَّ أَنْ يَرَى الْعَبَادُ مِنَ الْآيَاتِ الْأَقْفِيَّةِ وَالنَّفْسِيَّةِ مَا يُبَيِّنُ لَهُمْ أَنَّ الْوَحْيَ الَّذِي بَلَّغَتْهُ رُسُلُهُ حَقَّى الْعَبَادُ مِنَ الْآيَاتِ الْأَقُوبَةِ وَالنَّفْسِيَّةِ مَا يُبِيِّنُ لَهُمْ أَنَّ الْوَحْيَ الَّذِي بَلَغَتْهُ رُسُلُهُ حَقَّى الْعَبَادُ مِنَ الْآيَاتِ الْأَقُوبَةِ وَالنَّفْسِيَّةِ مَا يُبِيِّنُ لَهُمْ أَنَّ الْوَحْيَ الَّذِي بَلَغَتْهُ رُسُلُهُ حَقَّى الْكَالِ الْعَبْرَبِي اللَّهُ عُلَى اللَّهُ مِنَ الْمُعَلِّ الْمَعْمَ عَلَى اللَّهُ مُ الْمَعْ أَنَهُ هُو اللَّهُ الْمُعَلِّ الْمَعْ فَوْ لِهِ: (فَلْ أَرَءَيْتُمْ إِن كَانَ عَنْ الْمَعْلَى اللَّهُ اللَّهِ الْمُعَلِّ الْمَعْ فِي مِنْ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمَعْ الْمَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَقَلِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْفُولِهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْوَلِي اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُعَلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُ الْمُعْلِى اللَّهُ الْمُعْلَقِ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُ الْمُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلُولُ اللَّهُ الْمُعَالِ الْمُعْلِي اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعْلِقُولُهُ اللَّهُ الْ

## المبين ﷺ المبين

٧٢- المبين: قال تعالى: ﴿يَوَمَيِذِ يُوَفِيهِمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ ٱلْمَقَ وَيَعَاَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ الْمَينُ ۞﴾ [النور: ٢٥] .

(المؤمن): البين الذي دلت الدلائل على وجوده وعلى اتصافه بكل كمال قال تعالى: ﴿وَيَعَامُونَ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحُقُّ ٱلْمُبِينُ ۞﴾.

وكون الله حق يعلمه كل عاقل، وإنما منعهم الكبر والشبه التي تتوارد عليهم. قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مُو ٱلْبَطِلُ ﴾ [الحج: ٦٢].

#### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

### 

٧٣- الهتعال: ورد في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَاللَّهَ مَا اللَّهَ مَا اللَّهَ مَا اللَّهَ مَا اللَّهَ مَا اللَّهَ مَا اللَّهَ اللَّهَ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ عَالَى عالى عباده، وعلى عرشه، والمتعالي في صفاته.

فنتثبت لله جميع أنواع العلو: علو الذات، وعلو الصفات، وعلو القهر.

#### ر المتكبر ﷺ

المتكبّر: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿ ٱلْمُهَيّمِنُ ٱلْعَزِيزُ الْمُهَيّمِنُ ٱلْعَزِيزُ الْمُتَكِيرِّ ﴾ [الحشر: ٣٣]، وقال تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيآ ءُ فِى ٱلسَّمَوَاتِ وَالْمَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ الجاثية: ٣٧].

(المُتكَبِرُ) أي: صاحب الكبرياء، وفي دعاء النبي عَلَيْ: «سبحان ذي الجبروت والملكوت والكبرياء والعظمة»(۱)، والكبر في حق الله عَرَّفِكِلَّ كمال، وفي حق المحلوق نقص لذلك قال النبي عَلَيْ فيما يرويه عن ربه: «الْعِزُّ إِزَارِي، وَالْكِبْرِيَاءُ رِدَائِي، فَمَنْ نَازَعَنِي بِشَيْءٍ مِنْهُمَا عَذَّبْتُهُ»(۱).

قال ابن القيم رَحَهُ أُسَّهُ في شفاء العليل (ص: ١٨٠):

"وكذلك الكبير من أسمائه والمتكبر، قال قتادة: وغيره هو الذي تكبر عن السوء، وقال أيضا: الذي تكبر عن السيئات. وقال مقاتل: المتعظم عن كل سوء. وقال أبو إسحاق: الذي يكبر عن ظلم عباده" اهـ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أبو داود في سننه (٨٧٣)، والإمام النسائي في سننه (١٠٤٩)، من حديث عوف بن مالك الأشجعي -رضي الله عنه-، وصححه الإمام الألباني رحمه الله تعالى في صحيح السنن. وهو في الصحيح المسند للإمام الوادعي رحمه الله تعالى برقم (١٠٣١)، وقال فيه: هذا حديث حسن.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام مسلم في صحيحه (٢٦٢٠)، وأخرجه البخاري في الأدب المفرد (٥٥٢).

### ر المتين الم

٧٥- المتين: قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ۞﴾ [الذاريات: ٥٠] في موطن واحد.

(المتين): قريب من معنى القوي أي ذو المتانة الذي لا يعجزه شيء. قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ۞﴾ [الذاريات:٥٨].

وقوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْعَزِيزُ ۞﴾ [الشورى:١٩] أي: قوي لا يعجزه شيء، وعزيز منيع لا يصل إليه شيء.

### ر المجيب ﷺ المجيب

٧٦- المجيب: قال تعالى: ﴿فَالسَّغَفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوّاْ إِلَيَّهَ إِنَّ رَبِّى قَرِيبٌ مُّجِيبٌ ۞﴾ [هود: ٢١]، في موطن واحد وقال تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِّى فَإِنِّ قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

(المجيب): الذي يجيب الدعاء، ويحقق الرجاء، ولو لا أمل العباد في إجابة دعائهم، وتفريج همهم، للحقهم اليأس والقنوط، قال تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانُ ﴾ [البقرة:١٨٦].

#### قال ابن القيم رَحَمُ أَللَهُ في الكافية الشافية (ص. ٢٠٨):

وهُوَ القَريبُ وقُربُهُ المُختَصُّ بالدْ داعِي وعَابِدِهِ عَلَى الإِيمَان وَهُوَ القَريبُ وقُربُهُ المُختَصُّ بالدْ مَنْ يَدعُو أُجِبْ لَهُ أَنَا المُجِيبُ لِكُلِّ مَن نَادَانِي وهُوَ المُجِيبُ لِكُلِّ مَنْ يَدعُو أُجِبْ يَقُولُ مَنْ يَدعُو أُجِبْ يَقُولُ مَنْ يَدعُو أُجِبْ يَقُولُ مَنْ يَدعُو أُجِبْ لِكَعَوةِ المضطرِّ إِذَ يَدعُوهُ فِي سِر وفي إعلان وهُ وَالمُضطرِّ إِذ

#### القول الأسنىء فمي معاني الأسماء الحسنى

### المجيد ﷺ المجيد

٧٧- المجيد: قال تعالى: ﴿ وُو الْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ۞ ﴿ [البروج: ١٥]، ﴿ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكَنَّهُ وَ عَلَيْكُمْ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِلَّهُ وَجَمِيدُ صَ ﴾ [هود: ٣٧] ذكر في موطنين من القرآن، أحدهما محلى بالألف واللام.

(المجيد): الواسع، وفي قراءة: ﴿ وَأُو الْعَرْشِ الْمَجِيْدِ ﴾ بالكسر تكون صفة للعرش الواسع، فما الكرسي فيه إلا كحلقة في فلاة، وأما على قراءة الرفع فرالمجيد) اسم لله عَرَّبَكَ ، وفي حديث أبي هريرة رَضَالِلَهُ عَنْهُ في مسلم: ﴿إذا قال العبد: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [الفاتحة:٤] يقول الله: «مجدني عبدي»؛ لأن الميم والجيم والدال تدل على السعة.

### قال ابن القيم رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

هُ وَ الْمَجِيدُ صَفَاتُهُ أُوصَافِ تع ظِيم فَشَأَنُ الوَصفِ أعظَمُ شَان

### ري المحيط ري المحيط

٧٨- المحيط: قال تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّهُ وِ بِكُلِ شَيْءِ مُّحِيطٌ ﴿ وَ فَصلت: ١٥].
 (المُحِيْطُ) أي: المحيط بعباده علمًا، وقهرًا، وقدرةً، ورحمة، وهو على عرشه استوى.

### قال ابن القيم رَحْمُدُاللَّهُ في النونية :

وهُ وَ العَليمُ أَحَاطَ عِلمًا بِالَّذِي فِي الكُونِ مِن سِرٍّ ومِنْ إعلان وبكُلِّ شيءٍ عِلمُهُ سُبِحَانَهُ فَهُ وَ المُحيطُ ولَيسَ ذَا نِسيَان



### 

٧٩- المستعان: في موطنين من القرآن، قال تعالى: ﴿وَٱللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى عَلَى مَا تَصِفُونَ هِ الْمُقَتِّ وَرَبُّنَا مَا تَصِفُونَ هِ الْمُقَتِّ وَرَبُّنَا

ٱلرَّحْمَرُ بُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ ﴿ إِلَّانِياء:١١٢].

(المُسْتَعَانُ) أي: الذي يُستعان، ويُعين.

وكان من دعاء النبي عَلَيْهُ كثيرًا: «رَبِّ أَعِنِّي وَلا تُعِنْ عَلَيَّ، وَانْصُرْنِي وَلا تَعْنِ عَلَيَّ، وَانْصُرْنِي وَلا تَنْصُرْ عَلَيَّ» (١) أخرجه أحمد عن ابن عباس رَضَلِتُهُ عَلَىًّ».

وعن معاذ بن جبل رَضَالِتُهُ عَنهُ: أن رسولَ الله عَلَيْ قال: «أُوصيكَ يا معاذ لا تَدَعن في دُبُر كُل صلاةٍ تقول: اللهُمَّ أعني على ذِكْرِكَ وشُكْرِكَ وحُسْنِ عِبادَتك» في دُبُر كُل صلاةٍ تقول: اللهُمَّ أعني على ذِكْرِكَ وشُكْرِكَ وحُسْنِ عِبادَتك» فَقَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسۡتَعِينُواْ بِٱللَّهِ وَٱصۡبِرُوا ﴾ [الأعراف:١٢٨].

## المسعري

٨- المسعر: هو الذي يسعر بين العباد كيف شاء، وقد تقدم دليله عند اسم الله (الباسط).

#### قال ابن العثيمين رَحَهُ أُلَّهُ:

"يعني: أن الله هو الذي يُغَلِّي الأشياء ويرخِّصها، فليس من الأسماء، هذا الذي يظهر لي، والله أعلم"(٢) اهد.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أبو داود في سننه (١٥١٠)، والإمام الترمذي في سننه (٣٥٥١)، والإمام ابن ماجه في سننه (٣٨٣٠)، وصححه الإمام الألباني رحمه الله تعالى في صحيح السنن. وهو في الصحيح المسند للإمام الوادعي رحمه الله تعالى برقم (٢٠٦).

<sup>(</sup>٢) لقاءات الباب المفتوح (م٣/ ق٦٩/ ص٥٧٣).

#### القول الأسنىء فما معاني الأسماء الحسني

### المصور ﷺ

1/- المصور: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهُ ٱلْخَالِقُ اللَّهُ ٱلْخَالِقُ الْمُصِيرُ ﴾ الحشر: ٢٤]، ﴿ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ فَإِلَيْهِ ٱلْمُصِيرُ ﴾ [التغابن: ٣].

(المُصَوِرُ): الذي يصور المخلوقات على ما يريد من الصفات، والهيئات.

#### قال ابن القيم رَحْمُهُ أَسَّهُ في شفاء العليل (ص: ١٣١):

"وأما الخالق والمصور، فإن استعملا مطلقين غير مقيدين لم يطلقا إلا على الرب، كقوله: الخالق البارئ المصور، وإن استعملا مقيدين أطلقا على العبد كما يقال لمن قدر شيئا في نفيه أنه خلقه قال:

ولأنت تفري ما خلقت وبعض القوم يخلق ثم لا يفري أي: لك قدرة تمضي وتنفذ بها ما قدرته في نفسك وغيرك يقدر أشياء وهو عاجز عن إنفاذها وإمضائها، وبهذا الاعتبار صح إطلاق خالق على العبد في قوله تعالى: ﴿فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْلَخِلِقِينَ ﴿ أَي: أحسن المصورين، والمقدرين، والعرب تقول: قدرت الأديم، وخلقته إذا قسته لتقطع منه مزادة، أو قربة ونحوها قال مجاهد: يصنعون، ويصنع الله والله خير الصانعين.

وقال الليث: رجل خالق أي صانع وهن الخالقات للنساء.

وقال مقاتل: يقول تعالى هو أحسن خلقا من الذين يخلقون التماثيل، وغيرها التي لا يتحرك منها شيء" اهـ.



### ر المالك رين المالك المنالك ال

٨٢- المالك: قال تعالى: ﴿مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ۞ [الفاتحة: ٤].

(المَالِكُ):صاحب الملك، قال تعالى:﴿مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ﴾وتقرأ:﴿مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ﴾، وقال تعالى:﴿بَارَكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الملك: ١].

### ريخ المقتدر ﷺ

٨٣- المقتدر: ذكر في ثلاثة مواطن من القرآن، قال تعالى: ﴿وَكَانَ ٱللّهُ عَلَى كُلّ مَلْكِ مُقْتَدِرٍ ﴾ [القمر: ٥٥]. ﴿فِي مَقْعَدِ صِدْقِ عِندَ مَلِيكِ مُّقْتَدِرٍ ﴾ [القمر: ٥٥]. (المُقْتَدِرُ): الذي لا يعجزه شيء، و(المقتدر) مُبَالغَة فِي الْوَصْف بِالْقُدْرَةِ وَالْأَصْل فِي الْعَرَبيَّة أَن زِيَادَة اللَّفْظ زِيَادَة الْمَعْنى فَلَمَّا قلت اقتدر أَفَادَ زِيَادَة اللَّفْظ زِيَادَة الْمَعْنى، وقد قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي اللَّمْعْنى، وقد قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ لِيُعْجِزَهُ وَمِن شَيْءٍ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي اللَّمْعْنَى، وقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ لِيُعْجِزَهُ وَمِن شَيْءٍ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي اللّهَ مُوتِ وَلَا فِي الْمُرْضَ إِنّهُ وَقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ لِيُعْجِزَهُ وَمِن شَيْءٍ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي اللّهَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ إِنْ إِنّهُ إِنَاطَر: ١٤٤].

#### القول الأسنىء في معاني الأسماء الحسني

## رير المقدم المؤخر على المؤخر

٨٤- المقدم: في مسلم (٧٧١) عن علي ابن أبي طالب رَضَوَلِتُهُ عَنهُ: ثُمَّ يَكُونُ مِنْ آخِرِ مَا يَقُولُ بَيْنَ التَّشَهُّدِ وَالتَّسْلِيمِ «اللهُمَّ اغْفِرْ لِى مَا قَدَّمْتُ وَمَا أَخَرْتُ، وَمَا أَشَرَرْتُ وَمَا أَشْرَرْتُ وَمَا أَشْرَدْتُ وَمَا أَشْرَدْتُ وَمَا أَشْرَدْتُ وَمَا أَشْرَدْتُ وَمَا أَشْرَدُتُ وَمَا أَسْرَدُتُ وَمَا أَشْرَدُتُ وَمَا أَسْرَدُونُ وَمُ اللّهُ وَلَا أَنْتَ أَعْلَمُ مِنْ فَيْنُ اللّهُ وَالْمُؤْتُكُمُ لِيهِ مِنْكُمُ الْمُؤْرِدُ لِكُونُ لَا إِلَهُ إِلَا إِلَهُ إِلَا أَنْتُ مُ لَا إِلَهُ إِلَا أَنْتُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْتُ فَلَا أَنْتُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَاللّذُونُ وَاللّهُ وَاللّذُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّذَالِقُولُولُ الللللّهُ اللللللّهُ الل

(المُقَدِمُ) أي: من شاء إلى كل خير، وصلاح.

قال السعدي رَحْمَهُ اللهُ: "(المقدم) هُوَ: الَّذِي يقدم مَا يجب تَقْدِيمه من شَيْء حكما، وفعلا على مَا أحب، وَكَيف أحب وَمَا قدمه، فَهُوَ مقدم، وَمَا أُخّرهُ فَهُوَ مُؤخر تَعَالَى الله علوا كَبِيرًا" اهـ.

### وقال ابن القيم رَحْمَهُ أَسَّهُ:

وَهُ وَ الْمُقَدَّمُ فِيْ مَحَبَّتِنَا عَلَى الْ الْمُقَدَّمُ فِيْ مَحَبَّتِنَا عَلَى الْمُقَدَّمُ فِيْ مَحَبَّتِنَا عَلَى الْمُقَدِّمُ وَالْأَزْوَاجِ وَالْوِلْدَدَانِ وَعَلَى الْعَبَادِ جَمِيْعِهِمْ حَتَّى عَلَى النَّفْسِ التِيْ قَدْ ضَمَّهَا الْجَنْبَانِ

٨٥- المؤخر: في مسلم (٢٧١٩) عن أبي مُوسَى الأَشْعَرِيِّ رَضَالِلَهُ عَنِ النَّبِيِّ أَنَّهُ كَانَ يَدْعُو بِهِذَا الدُّعَاءِ: «اللهُمَّ اغْفِرْ لِي خَطِيئتِي وَجَهْلِي، وَإِسْرَافِي فِي أَمْرِي، وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِّي، اللهُمَّ اغْفِرْ لِي جِدِّى وَهَزْلِي، وَخَطَئِي وَعَمْدِي، وَكُلُّ ذَلِكَ عِنْدِي، اللهُمَّ اغْفِرْ لِي مَا قَدَّمْتُ وَمَا أَنْتَ المُؤخِّرُ، وَمَا أَسْرَرْتُ وَمَا أَعْلَمُ بِهِ مِنِّي، أَنْتَ المُقَدِّمُ وَأَنْتَ المُؤخِّرُ، وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ فَعَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ».

(المؤخر): يؤخر من شاء وهو القدير الذي لا يعجز شيء.



### قال السعدي رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

"(الْمُؤخر): وَهُوَ الَّذِي يُؤَخر مَا يجب تَأْخِيره وَالْحكمَة وَالصَّلَاح فِيمَا يَفْعَله الله تَعَالَى وَإِن خَفِي علينا وَجه الْحِكْمَة وَالصَّلَاح فِيهِ (١) ". اهـ

أي: في الدعاء يتوسل إلى الله عَزَّهَجَلَّ بكونه (المقدم، والمؤخر)، وأنه على كل شيءٍ قدير.

## المعطى ﷺ المعطى

آ المعطي: في البخاري (٣١١٦) ومسلم (١٠٣٧) عَنْ مُعَاوِيَةَ رَضَالِتُهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى: «مَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّههُ فِي الدِّينِ، وَاللهُ المُعْطِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى مَنْ خَالَفَهُمْ حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللهِ، وَأَنَا القَاسِمُ، وَلا تَزَالُ هَذِهِ الأُمَّةُ ظَاهِرِينَ عَلَى مَنْ خَالَفَهُمْ حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللهِ، وَأَنَا القَاسِمُ، وَلا تَزَالُ هَذِهِ الأُمَّةُ ظَاهِرِينَ عَلَى مَنْ خَالَفَهُمْ حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللهِ، وَهُمْ ظَاهِرُونَ»، (المعطي): الذي يهب للعباد ما شاء، ولا راد لعطائه ولا معطي لمنعه. لحديث: « اللهُمَّ لا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلا مُعْطِي لِمَا مَنَعْتَ، وَلا يُغَلِّي لِمَا مَنَعْتَ، وَلا يُغَلِّي لِمَا مَنَعْتَ، وَلا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ »(٢).

### قال السعدي رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

"(المعطي، المانع"): هذه من الأسماء المتقابلة التي لا ينبغي أن يثنى على الله بها إلا كل واحد منها مع الآخر لأن الكمال المطلق من اجتماع الوصفين، فهو المعطي المانع، لا مانع لما أعطى، ولا معطي لما منع، فجميع المصالح والمنافع منه تطلب، وإليه يرغب فيها، وهو الذي يعطيها لمن شاء ويمنعها من يشاء بحكمته ورحمته" اهـ.

<sup>(</sup>١) تفسير أسماء الله الحسنى للزجاج (ص: ٥٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام البخاري في صحيحه (٨٤٤)، والإمام مسلم في صحيحه (٥٩٣).

<sup>(</sup>٣) لا يثبت اسم (المانع) والصحيح أنه من الصفات.

#### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

### وقال ابن القيم رَحَهُ أُلَّهُ:

هَذَا وَمِنْ أَسْمَائِهِ مَا لَيْسَ يُفْ وَهِي التِي تُدْعَى بِمُزْدَوِ جَاتِهَا إِذْ ذَاكَ مُوْهِمْ نَوْع نَقْصٍ جلَّ رَبُّ كَالمانِعِ المعْطِي وكَالضَّارِ الَّذِي

رَدُ بَلْ يُقَالُ إِذَا أَتَى بِقِرَانِ إِفَرَادُهُا خُطَرُ عَلَى الإنْسَانِ إِفْرادُهُا خُطَرُ عَلَى الإنْسَانِ العَرْشِ عَنْ عَيْبٍ وَعَنْ نُقْصَانِ العَرْشِ عَنْ عَيْبٍ وَعَنْ نُقْصَانِ هُو نَافِعٌ وكَمَالُهُ الأَمْرَانِ

### ري المقيت المقيت

٨٧- الهقيت: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ صَلَى عُلَى كُلِّ النَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُّقِيتًا ۞ [النساء: ٨٥].

(المُقِيْتُ) أي: الحفيظ، والمطلع إلى غير ذلك من المعاني، قَالَ أهل اللَّغَة إِن (المُقيت) أي: المقتدر على الشَّيْء، وَقَالَ الله عز ذكره: ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقِيتًا ﴾ [النساء: ٨٥]، يُريد وَالله أعلم: مقتدرا.

### قال السعدى رَحْمَهُ ٱللهُ (المقيت):

"الذي أوصل إلى كل موجود ما به يقتات، وأوصل إليها أرزاقها، وصرفها كيف يشاء بحكمه وحمده (١) " اهـ.



<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (ص: ٩٤٧).



### الملك عظ الملك

٨٨- الملك: ذكر في خمس مواطن من القرآن، قال تعالى: ﴿فَتَعَلَى ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاكُ ٱلْحُقُ ١١٤].

(المَلِكُ): هو المتصرف في كل شيء وله الملك المطلق وهو من خصائص الربوبية، الذي له الملك فهو الموصوف بصفات الملك كالعظمة والكبرياء، والقهر، والتدبير، الذي له التصرف المطلق، في الخلق والأمر والجزاء، وله جميع العالم العلوي والسفلي، كلهم عبيد، ومماليك، ومضطرون إليه وهو الآمر الناهي المعز المذل الذي يصرف أمور عباده كما يحب.

### المليك ﷺ المليك

• 19 - المليك: ذكر في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿فِي مَقْعَدِ صِدَّقٍ عِندَ مَلِيكِ مُّقَتَدِرٍ ﴾ [القمر: ٥٥]. (المليك): قَالَ أَصْحَابِ الْمعَانِي: (الملك) النَّافِذ الْأَمر فِي ملكه، إِذْ لَيْسَ كل مَالك ينفذ أمره وتصرفه فِيمَا يملكه، فالملك أعم من الْمَالِك، وَالله تَعَالَى مَالك المالكين كلهم، والملاك إنَّمَا استفادوا التَّصَرُّف فِي أملاكهم من جِهَته تَعَالَى، و(المليك) هو: المالك المتصرف.

#### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

### المنان ﷺ المنان

• المنان: في مسند أحمد (١٢٦١١) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَيَّلَهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ جَالِسًا فِي الْحَلْقَةِ، وَرَجُلٌ قَائِمٌ يُصَلِّي، فَلَمَّا رَكَعَ وَسَجَدَ فَتَشَهَّدَ، ثُمَّ قَالَ فِي دُعَائِهِ: اللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِأَنَّ لَكَ الْحَمْدَ، لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ الْمَنَّانُ، يَا بَدِيعَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ، يَا ذَا الْجَلالِ وَالْإِكْرَامِ، يَا حَيُّ يَا قَيُّومُ، المَنَّانُ، يَا بَدِيعَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ، يَا ذَا الْجَلالِ وَالْإِكْرَامِ، يَا حَيُّ يَا قَيُّومُ، إِنِّي أَسْأَلُكَ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْ: «أَتَدْرُونَ بِمَا دَعَا اللهَ؟» قَالَ: فَقَالُوا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَقَدْ دَعَا اللهَ بِاسْمِهِ الْأَعْظَمِ، الَّذِي إِذَا دُعِيَ بِهِ أَعْلَى، وَإِذَا مُعْكَى، وَإِذَا مُعْكَى، وَإِذَا مُعْلَى، وَإِذَا مُعْلَى، وَإِذَا مُعْلَى،

(المَنَّانِ): بمعنى (المعطي)، وبمعنى أنه يستحق أن يَمُنَّ على عباده، ويذكرهم بآلائه، ونعمه، وقوله ﷺ: «لَقَدْ سَأَلَ الله بِاسْمِهِ الأَعْظَمِ الَّذِي إِذَا سُئِلَ بِيدَكرهم بآلائه، ونعمه، وقوله ﷺ: «لَقَدْ سَأَلَ الله بِاسْمِهِ الأَعْظَمِ اللَّذِي إِذَا سُئِلَ بِهِ أَعْطَى وإِذَا دُعِيَ بِهِ أَجَابَ»(۱)، وهذا دليل على أن أسماء الله تتفاضل فمنها عظيم وأعظم، والصحيح أن الاسم الأعظم لفظ الجلالة: (الله).

### المهيمن ﷺ

91- المهيمن: ذكر في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ٱللَّهُ ٱللَّذِى لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُوسُ ٱلسَّكَمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيِّمِنُ ﴾ [الحشر: ٢٣].

قال السعدي رَحْمُهُ اللهُ: "المطلع على خفايا الأمور، وخبايا الصدور الذي أحاط بكل شيء علمًا".

وهو الأمين المسيطر، الرقيب على كل شيء، وهو بمعنى الشهيد، والرقيب.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (٣٨٥٨) وهو حديثٌ حسنٌ، وهو في الصحيح المسند للإمام الوادعي رَحَمُاللَّهُ.



## ر النور ﷺ

9r- النّور: في موطن واحد من القرآن، قال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ فُوْرُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ ﴾ [النور: ٣٥].

(النُّورُ): من أسماء الله الحسنى، وقد ذهب بعض العلماء إلى عدم إثبات هذا الاسم؛ إلا أن ابن القيم رَحَمُ ألله دافع عنه واثبته كما في مختصر الصواعق المرسلة.

#### قال السعدى رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

"ومن أسمائه الحسنى (النور) فالنور: وصفه العظيم، وأسماؤه حسنى، وصفاته أكمل الصفات له تعالى رحمة، وحمد، وحكمة، وهو نور السماوات والأرض الذي نور قلوب العارفين بمعرفته، والإيمان به ونور أفئدتهم بهدايته، وهو الذي أنار السماوات والأرض بالأنوار التي وضعها، وحجابه النور: (لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه)، وبنوره استنارت جنات النعيم، والنور الذي هو وصفه من جملة نعوته العظيمة" اهد.

#### قال ابن القيم رَحْمُ أَلَنَّهُ كما في مختصر الصواعق (ص: ٤١٩):

"أَنَّ النُّورَ جَاءَ فِي أَسْمَائِهِ تَعَالَى، وَهَذَا الْاسْمُ مِمَّا تَلَقَّتُهُ الْأُمَّةُ بِالْقَبُولِ وَأَثْبَتُوهُ فِي أَسْمَائِهِ الْحُسْنَى، وَهُو فِي حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَالَّذِي رَوَاهُ الْوَلِيدُ بْنُ مُسْلِمٍ وَمِنْ أَسْمَائِهِ الْحُسْنَى، وَهُو فِي حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَالَّذِي رَوَاهُ الْوَلِيدُ بْنُ مُسْلِمٍ وَمِنْ طَرِيقِهِ رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَالنَّسَائِيُّ وَلَمْ يُنْكِرْهُ أَحَدٌ مِنَ السَّلَفِ وَلَا أَحَدٌ مِنْ أَيْمَةٍ أَهْلِ طَرِيقِهِ رَوَاهُ النَّورِ ثَابِتَةٌ لَهُ، كَمَا السُّنَّةِ، وَمُحَالُ أَنْ يُسَمِّي نَفْسَهُ نُورًا، وَلَيْسَ لَهُ نُورٌ، وَلَا صِفَةُ النُّورِ ثَابِتَةٌ لَهُ، كَمَا السُّنَةِ، وَمُحَالُ أَنْ يُسَمِّي نَفْسَهُ نُورًا، وَلَيْسَ لَهُ نُورٌ، وَلَا صِفَةُ النُّورِ ثَابِتَةٌ لَهُ، كَمَا السُّنَةِ، وَمُحَالُ أَنْ يُسَمِّي نَفْسَهُ نُورًا، وَلَيْسَ لَهُ نُورٌ، وَلَا صِفَةُ النُّورِ ثَابِتَةٌ لَهُ، كَمَا أَنَّ مِنَ الْمُسْتَحِيلِ أَنْ يُكُونَ عَلِيمًا قَدِيرًا سَمِيعًا بَصِيرًا، وَلَا عِلْمَ لَهُ وَلَا قُدْرَةَ، بَلْ صِحَةَةُ هَذِهِ الْأَسْمَاءِ عَلَيْهِ مُسْتَلْزِمَةٌ لِثُبُوتِ مَعَانِيهَا لَهُ، وَانْتِفَاءُ حَقَائِقِهَا عَنْهُ مُسْتَلْزِمُ لِي اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى بَاطِلٌ قَطْعًا فَتَعَيَّنَ الْأَوْلُ".

#### القول الأسنىء فمي معاني الأسماء الحسنى

## ر الواحد ﷺ

9٣- الواحد: في ستة مواطن كلها مقترنة بالقهار، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنذِرٌّ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا اُللَّهُ ٱلْوَجِدُ ٱلْقَهَّارُ ۞﴾ [ص: ٦٠].

(الوَاحِدُ): ويثبت له صفة الأحدية، فهو الواحد الأحد هو الذي توحد بجميع الكمالات، وتفرّد بكل كمال، ومجد وجلال، وجمال، وحمد، وحكمة، ورحمة، وغيرها من صفات الكمال فليس له فيها مثيل ولا نظير، ولا مناسب بوجه من الوجوه فهو الأحد في حياته، وقيوميته، وعلمه، وقدرته، وعظمته، وجلاله، وجماله، وحمده، وحكمته، ورحمته، وغيرها من صفاته، موصوف بغاية الكمال، ونهايته من كل صفة من هذه الصفات فيجب على العبيد توحيده، عقدًا، وقولًا، وعملًا، بأن يعترفوا بكماله المطلق، وتفرده بالوحدانية، ويفردوه بأنواع العبادة.

## 🐉 الواسع 🔏

98- الواسع: ورد في ثمانية مواطن، قال تعالى: ﴿فَثَمَّ وَجَهُ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ وَسِعُ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ١١٥]، ﴿وَإِن يَتَفَرَّقَا يُغُنِ ٱللَّهُ كُلَّا مِّن سَعَتِهِ وَكَانَ ٱللَّهُ وَلِسِعًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٣٠]. (الواسعُ): واسعٌ في أسمائه، وواسعٌ في صفاته، وواسعٌ في خطائه، وإنما استوى على العرش لحكمة أرادها، وإلا فإن الله أعظم وأعظم وأعظم، فمن زعم أن العرش يظله ويقله فقد كفر.

### قال ابن القيم رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

من ذاكَ يَسْأَلْنِي فَيُعْطَى سُوْلَهُ مَن ذَاكَ يَسْأَلُنِي فَيُعْطَى سُوْلَهُ مَن ذَاكَ يَسْأَلُنِي فَأَغْفِر ذَنْبَهُ

مَنْ ذَا يَتُوبُ إِلَيَّ مِنْ عِصْيَانِ فَأَنَا الْوَدُ الوَاسِعُ الغُفْرَانِ



## الودود ﷺ

90- الودود: ورد في موطنين من القرآن، أحدهما محلى بالألف واللام، قال تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلْوَدُودُ ﷺ [البروج: ١٤]، ﴿إِنَ كَبِيمٌ وَدُودٌ

[عود: ۹۰]. (الوَدُودُ): المُحِبُ لأوليائه، والمُحَبُ من أوليائه.

### قال السعدى رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

"(الوَدُوْدُ) هو: المحب المحبوب بمعنى واد ومودود، فهو الذي يحب أنبياءه، ورسله، وأتباعهم، ويحبونه، فهو أحب إليهم من كل شيء قد امتلأت قلوبهم من محبته، ولهجت ألسنتهم بالثناء عليه، وانجذبت أفئدتهم إليه وداً، وإخلاصًا، وإنابة من جميع الوجوه، ولا تعادل محبة الله من أصفيائه محبة أخرى، لا في أصلها، ولا في كيفيتها، ولا في متعلقاتها، وهذا هو الفرض، والواجب أن تكون محبة الله في قلب العبد سابقة لكل محبة، غالبة كل محبة، ويتعين أن تكون بقية المحاب تبعاً لها، ومحبة الله هي روح الأعمال، وجميع العبودية الظاهرة، والباطنة ناشئة عن محبة الله، ومحبة العبد لربه فضل من الله وإحسان، ليست بحول العبد، ولا قوته فهو تعالى الذي أحب عبده فجعل المحبة في قلبه ثم لما أحبه العبد بتوفيقه جازاه الله بحب آخر، فهذا هو الإحسان المحض على الحقيقة، إذ منه السبب ومنه المسبب ليس المقصود منها المعارضة، وإنما ذلك محبة منه تعالى للشاكرين من عباده ولشكرهم، فالمصلحة كلها عائدة إلى العبد، فتبارك الذي جعل وأودع المحبة في قلوب المؤمنين، ثم لم يزل ينميها ويقويها حتى وصلت في قلوب الأصفياء إلى حالة تتضاءل عندها جميع المحاب، وتسليهم عن الأحباب وتهون عليهم المصائب وتلذذ لهم مشقة الطاعة، وتثمر لهم ما يشاءون من أصناف الكرامات التي أعلاها محبة الله والفوز برضاه والأنس بقربه.

#### القول الأسنم فمي معاني الأسماء الحسنم

فمحبة العبد لربه محفوفة بمحبتين من ربه: فمحبة قبلها صاربها محب لربه، ومحبة بعدها شكراً من الله على محبة صاربها من أصفيائه المخلصين، وأعظم سبب يكتسب به العبد محبة ربه التي هي أعظم المطالب، الإكثار من ذكره والثناء عليه وكثرة الإنابة إليه، وقوة التوكيل عليه، والتقرب إليه بالفرائض والنوافل، وتحقيق الإخلاص له في الأقوال والأفعال، ومتابعة النبي على ظاهراً وباطناً قال تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنْتُمْ تَحُبِبُونَ اللهَ فَاتَبِعُونِي يُحُبِبُكُمُ الله ﴾ [آل عمران:٣١](١) "اه.

### قال ابن القيم في نونيته:

أحبَابُهُ وَالفَضِلُ للمَنَّان

وَهُو الوَدُودُ يُحِبُّهُم ويُحبُّهُ

## 🐉 الوكيل 🎇

97- الوكيل: ورد في أربعة عشر موطنا، قال تعالى: ﴿فَزَادَهُمُ إِيمَانَا وَقَالُواْ حَمَّالُواْ حَمَّالُواْ حَمَّالُواْ اللهُ وَنِعْهُ ٱلْوَكِيلُ ﴿ وَهَا لَوَالْمُوانِ: ١٧٣].

(الوَكِيْلُ): (الحافظ، والكفيل)، المتولي لتدبير خلقه بعلمه، وكمال قدرته، وشمول حكمته، والذي تولى أولياءه فيسرهم لليسرى، وجنبهم العسرى وكفاهم الأمور.

فمن اتخذه وكيلًا كفاه: ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظَّالُمَاتِ إِلَى الظَّالُمَاتِ إِلَى الظَّالُمَاتِ إِلَى الظَّالُمَاتِ إِلَى النَّوْرِ ﴾ [البقرة:٢٥٧]. أفاده السعدي رَحَمُهُ اللهُ .

### • •

<sup>(</sup>١) تفسير أسماء الله الحسنى للسعدي (ص: ٢٤٣/٢٤٢).

## 🕷 الولي ﷺ

ورد في ثلاثين موطنًا من القرآن، حلي بالألف واللام في موطنيا من القرآن، حلي بالألف واللام في موطنين، قال تعالى: ﴿ فَاللّهُ هُوَ الْوَلِيُّ وَهُو يُحْيِ الْمَوْتِينَ ﴾ [الشورى: ١٩]، ﴿ وَهُو الْوَلِيُّ ): الذي يتولى عباده ويكرمهم ويدافع عنهم وفي حديث أبي هريرة رَحَوَاللَّهُ عَنْهُ : «من عادى لي وليًّا فقد آذنتُه بالحربِ» (الله قل الزجاج رَحَمُهُ اللهُ في تفسير أسماء الله الحسنيي (ص: ٥٥):

" (الْوَلِيِّ): هُوَ فعيل من الْمُوالاة، وَالْوَلِيِّ النَّاصِر، وقال الله تعالى: ﴿ اللّهُ وَلِيُّ اللّهُ يَوْمُ اللّهُ عَلَى وليهُ وَهُو يَوَلَى وليهُم الله عَلَى وليه وَهُو يتولَى يَوْم الْحَسِبِ وليه وَهُو يتولَى يَوْم الْحَسابِ وليه وَهُو يتولَى يَوْم الْحَسابِ واليه وَهُو يتولَى يَوْم الْحَسابِ ثوابهم، وجزاءهم" اهـ.

## ر الوهاب ر

9۸- الوهاب: ورد في موطنين من القرآن، قال تعالى: ﴿رَبَّنَا لَا تُزِغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبُ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ ﴿﴾ [آل عمران: ٨]، ﴿أَمْ عِندَهُمْ خَزَآبِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ ٱلْعَزِيزِ ٱلْوَهَّابِ ۞﴾ [ص: ٩].

(الوَهَابُ): الذي يعطي لعباده، ما شاء من الأرزاق، والذرية، والعلم.

قال الزجاجي في اشتقاق أسماء الله (ص: ١٢٦)

(الوهاب): الكثير الهبة والعطية، وفعال في كلام العرب للمبالغة، فالله عز وجل وهاب يهب لعباده واحدًا بعد واحد ويعطيهم، فجاءت الصفة على فعال لكثرة ذلك وتردده. والهبة: الإعطاء تفضلاً وابتداء من غير استحقاق.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٥٠٢).

#### القول الأسندء فدي معاني الأسماء الحسني

قال ابن القيم رَحَهُ ٱللَّهُ في النونية:

وكَذلِكَ الوَهَابُ مِن أَسْمَائِهِ أَهُلُ السَّمَواتِ العُلَى والأَرْضِ عَنْ أَهْلُ السَّمَواتِ العُلَى والأَرْضِ عَنْ

فَانْظُرْ مَوَاهِبَهُ مَدَى الأزَمَان تِلْكُ المَواهِبِ لَيْسَ يَنْفَكَّان

### 🕷 الوتر 🄏

99- الوتر: في البخاري (٦٤١٠) مسلم (٢٦٧٧) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلُهُ عَنْ عَنِ اللهَ وِتْرُ اللهَ وَتُرُ اللهِ وَسُعَةً وَتِسْعُونَ اسْمًا مَنْ حَفِظَهَا دَخَلَ الجَنَّةَ، وَإِنَّ اللهَ وِتْرُ النَّهِ عَلَى اللهِ وَتُرُ اللهِ تَرْبُ اللهِ قَرْدُ أَحَدُ لا ثَانِي لَه، ولا يثبت من أسماء الله الفرد، بدليل صحيح، مع أنه يثبته بعض أهل العلم.

### قال القرطبي رَمَهُاسُّ في تفسيره (۲۰/ ٤١)؛

وَ (الوِتْرُ): انْفِرَادُ صِفَاتِ اللهِ تَعَالَى: عِزٌّ بِلَا ذُلِّ، وَقُدْرَةٌ بِلَا عَجْزٍ، وَقُوَّةٌ بِلَا ضَعْفٍ، وَعِلْمٌ بِلَا جَهْلٍ، وَحَيَاةٌ بِلَا مَوْتٍ، وَبَصَرٌ بِلَا عَمَى، وَكَلَامٌ بِلَا خَرَسٍ، وَسَمْعٌ بِلَا صَمَم، وَمَا وَازَاهَا. اهـ.

هذه الأسماء أرجو أن تكون هي المرادة من حديث النبي على: «للهِ تِسْعَةٌ وَتِسْعُونَ اسْمًا مَنْ حَفِظَهَا دَخَلَ الجَنَّة، وَإِنَّ اللهَ وِتْرٌ يُحِبُّ الْوِتْرَ»، وإلا فأسماء الله تعالى الحسنى غير محصورة بعدد معلوم لنا على ما تقدم، زد على ذلك أنني لم أذكر الأسماء المركبة ك: ﴿ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ثَ ﴾ [الفاتحة:٢]. ﴿ جَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَبِّ فِيهً ﴾ [آل عمران: ٩].

والحمر لله رب العالمين.



### فصل

واذكر هنا زيادة للفائدة، وبيانًا لعدم حصر أسماء الله في تسعة وتسعين بعض الأسماء الحسنى الثابتة في القرآن، والسنة زيادة عن التسعة والتسعين المذكورة قبل، والله الموفق.

## الحيى ﷺ الحيى

••1- الحيمي: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسَتَحِيَ ۚ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً ﴾ [البقرة:٢٦]. فهو (حييٌ كريم)، ولذلك أمر بالطاعات، وحذر من المعاصي، والذنوب، والسيئات، ولذلك يحبُ الطاعات، ويكره الكفر، والفسوق، والعصيان.

ف(الحيي) في المخلوق هو الذي ميله إلى الطاعة محبةً وفعلا والله عَزَّوَجَلَّ حييٌ يأمر بالطاعة وينهى عن المعصية، وحييٌ يستحى من عبده أن يدعوه و لا يكرمه.

قال السعدي رَحَهُ ألله : (الحيي، الستير): يحب أهل الحياء، والستر، ومن ستر مسلمًا ستر الله عليه في الدنيا، والآخرة، ولهذا يكره من عبده إذا فعل معصية أن يذيعها، بل يتوب إليه فيما بينه وبينه ولا يظهرها للناس، وإن من أمقت الناس إليه من بات عاصيًا، والله يستره فيصبح يكشف ستر الله عليه اهـ.

#### القول الأسنىء فيء معانيء الأسماء الحسني

### الستير ﷺ

1.1- الستيبر: بفتح السين، الذي يستر على عبده، وَعَنْ يَعْلَى بْنِ أُمَيَّةَ رَجَالِلْهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْ وَحَلَّ حَبِيُّ سِتِّيرٍ»، أخرجه أبو داود (٤٠١٢) قَالَ: قال رسول الله عَنَّ وجلَّ حَبِيُّ سِتِّيرٍ»، أخرجه أبو داود (٤٠١٢) وأحمد (٤/٤٢) والنسائي (٤٠٤)، وهو حديثُ صحيحٌ، والعامة يقولون ستار وأحمد (٤/٢٤) والنسائي (٤٠٤)، وهو حديثُ صحيحٌ، والعامة يقولون ستار [يا ساتر]، ولا يصح.

### قال ابن القيم رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

عِندَ التَّجَاهُرِ مِنهُ بِالعِصيان فَهُوَ السِّتِيرُ وَصَاحِبُ الغُفرَان

وهُوَ الحَيِيُّ فَلَيسَ يَفضَحُ عَبدَهُ لَكِنَّهُ لَكِنَّهُ لِلْقِي عَلَيه سِترَهُ

### الكفيل ﷺ الكفيل

۱۰۲- الكفيل: الضامن.

قال تعالى: ﴿ وَقِدَ جَعَلْتُمُ ٱللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا ﴾ [النحل:٩١]. أي: ضامنًا عليكم.

وعلق الإمام البخاري رَحْمَهُ الله في كتاب الحوالات، بعد حديث رقم (٢٢٩١) ووصله أحمد (٣٤٨/٢).

وفي حديث أبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِكُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ: «أَنَّهُ ذَكَرَ رَجُلًا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنْ يُسْلِفَهُ أَلْفَ دِينَارٍ.

فَقَالَ: ائْتِنِي بِالشُّهَدَاءِ أُشْهِدُهُمْ.

فَقَالَ: كَفَى باللهِ شَهِيدًا.

قَالَ: فَأْتِنِي بِالكَفِيلِ.



قَالَ: كَفَى بِاللهِ كَفِيلًا.

قَالَ: صَدَقْتَ، فَدَفَعَهَا إِلَيْهِ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى، فَخَرَجَ فِي البَحْرِ فَقَضَى حَاجَتَهُ، ثُمَّ التَمَسَ مَرْكَبًا يَرْكَبُهَا يَقْدَمُ عَلَيْهِ لِلْأَجَلِ الَّذِي أَجَّلَهُ، فَلَمْ يَجِدْ مَرْكَبًا، فَأَخَذَ ثُمَّ التَمَسَ مَرْكَبًا يَرْكَبُهَا يَقْدَمُ عَلَيْهِ لِلْأَجَلِ الَّذِي أَجَّلَهُ، فَلَمْ يَجِدْ مَرْكَبًا، فَأَخَذَ خَشَبَةً فَنَقَرَهَا، فَأَدْخَلَ فِيهَا أَلْفَ دِينَارٍ وَصَحِيفَةً مِنْهُ إِلَى صَاحِبِهِ، ثُمَّ زَجَّجَ مَوْضِعَهَا، ثُمَّ أَتَى بِهَا إِلَى البَحْرِ.

فَقَالَ: اللهم إِنَّكَ تَعْلَمُ أَنِّي كُنْتُ تَسَلَّفْتُ فُلاَنًا أَلْفَ دِينَارٍ، فَسَأَلَنِي كَفِيلاً، فَقُلْتُ: كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا، فَرَضِي بِكَ، وَأَنِّي جَهَدْتُ أَنْ أَجِدَ مَرْكَبًا أَبْعَثُ إِلَيْهِ الَّذِي لَهُ فَلَمْ أَقْدِرْ، وَإِنِّي فَرَضِيَ بِكَ، وَأَنِّي جَهَدْتُ أَنْ أَجِدَ مَرْكَبًا أَبْعَثُ إِلَيْهِ الَّذِي لَهُ فَلَمْ أَقْدِرْ، وَإِنِّي أَسْتَوْدِعُكَهَا، فَرَمَى بِهَا فِي البَحْرِ حَتَّى وَلَجَتْ فِيهِ، ثُمَّ انْصَرَفَ وَهُو فِي ذَلِكَ الشَّوْدِعُكَهَا، فَرَمَى بِهَا فِي البَحْرِ حَتَّى وَلَجَتْ فِيهِ، ثُمَّ انْصَرَفَ وَهُو فِي ذَلِكَ يَلْتَمِسُ مَرْكَبًا يَخْرُجُ إِلَى بَلَدِهِ، فَخَرَجَ الرَّجُلُ الَّذِي كَانَ أَسْلَفَهُ، يَنْظُرُ لَعَلَّ مَرْكَبًا فَلَمَا نَشَرَهَا وَجَدَ المَالَ وَالصَّحِيفَةَ، ثُمَّ قَدِمَ الَّذِي كَانَ أَسْلَفَهُ، فَأَتَى بِالأَلْفِ دِينَارٍ.

فَقَالَ: وَاللهِ مَا زِلْتُ جَاهِدًا فِي طَلَبِ مَرْكَبٍ لِآتِيَكَ بِمَالِكَ، فَمَا وَجَدْتُ مَرْكَبًا قَبْلَ الَّذِي أَتَيْتُ فِيهِ. قَالَ: هَلْ كُنْتَ بَعَثْتَ إِلَيَّ بِشَيْءٍ؟ .

قَالَ: أُخْبِرُكَ أَنِّي لَمْ أَجِدْ مَرْ كَبًا قَبْلَ الَّذِي جِئْتُ فِيهِ.

قَالَ: فَإِنَّ اللهَ قَدْ أَدَّى عَنْكَ الَّذِي بَعَثْتَ فِي الخَشَبَةِ، فَانْصَرِفْ بِالأَلْفِ الدِّينَارِ رَاشِدًا»…

#### قال ابن القيم رَحْمَهُ اللهُ :

وهُو الكفيلُ بكُلِّ ما يَدعُونَهُ

لا يَعتَري جدوَاهُ من نُقصانِ

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام البخاري في صحيحه (٢٢٩١).

#### القول الأسنمى فمي معانمي الأسماء الحسنم

## ر المادي ر

۱۰۳ الهادي: أي: الذي يهدي، ويوفق، ويدل، ويرشد.

قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِلَىٰ صِرَطِ مُّسۡتَقِيمِ ۞ [الحج:٥٤].

• وقد أثبت هذا الاسم أيضًا الشيخ مقبل رَحْمُهُ ألله كما في الجامع الصحيح.

قال السعدي رَحْمُهُ اللهُ :" هُوَ الَّذِي هدى خلقه إِلَى مَعْرِفَته وربوبيته، وَهُوَ الَّذِي هدى عباده إِلَى صراطه الْمُسْتَقيم كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطِ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [البقرة: ١٤٢]. " اهـ

### العلام ﷺ

الحلام: صفة مبالغة من العلم علام الغيوب وغيرها، الذي يعلم السر وأخفى، ولا يخفى عليه شيء، قال تعالى: ﴿أَلَمُ يَعَلَمُوا أَنَ اللَّهَ يَعَلَمُ اللَّهَ يَعَلَمُ اللَّهَ يَعَلَمُ اللَّهَ يَعَلَمُ اللَّهَ يَعَلَمُ اللَّهَ عَلَيْهُ اللَّهَ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

## ر الوارث ر

1.0- الوارث: من الأسماء المختلف فيها، ومعناه الذي يرث عباده يقبضهم فلا يبقى إلا هو سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

قال السعدي رَحْمُهُ الله على على على على السعدي رَحْمُهُ الله على الله على على هَذَا يدل وضع الْكَلِمَة، وَفِي الحَدِيث أَن رَسُول الله عَلَيْ كَانَ يَقُول فِي دُعَائِهِ: «متعنَا بأسماعنا، وأبصارنا، واجعله الْوَارِث منا»(۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام الترمذي في سننه (٣٥٠٢)، من حديث ابن عمر -رضي الله عنهما-وحسنه الإمام الألباني رحمه الله تعالى في صحيح الترمذي.



## 🕷 المولى و النصير 🚜

[١٠- المولى و(المولى) في كلام العرب على وجوه: المولى: الناصر، والمولى: المنعم، والمولى: المنعم عليه، والمراد به في الآية يجوز أن يكون الناصر فقيل: «يا نعم المولى ويا نعم النصير».

۱۰۷- النصير: الذي يتولى عباده، وينصرهم قال تعالى: ﴿فَنِعْمَ ٱلْمُولَىٰ وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾ [الحج: ٧٨].

قال الزجاجي في اشتقاق أسماء الله (ص: ١٤٥) و(النصير، والناصر، والمولى) سواء، فجاز الجمع بينهما لاختلاف الألفاظ. وقد تجعل هذه الأسماء من الأسماء المركبة، وقد نقل شيخ الإسلام الإجماع على جواز دعاء الله بالأسماء المركبة.

وباب الأسماء والصفات باب والسع، ألفت فيه المختصرات والمطولات، لكن ما قل وكفى فيه خير، والله المستعان.



#### القول الأسنم فمي معانمي الأسماء الحسنم

## تنبيهات

تنبيه: سرد الأسماء الحسنى لم يثبت مرفوعًا عن النبي على

### قال شيخ الإسلام في «الفتاوي الكبري» (٣٨٠/٢):

"إن التسعة والتسعين اسمًا لم يرد في تعيينها حديث صحيح عن النبي على، وأشهر ما عند الناس فيها حديث الترمذي الذي رواه الوليد بن مسلم عن شعيب عن أبي حمزة، وحفاظ أهل الحديث يقولون هذه الزيادة مما جمعه الوليد بن مسلم عن شيوخه من أهل الحديث، وفيها حديث ثان أضعف من هذا رواه ابن ماجه" اهـ.

❖ تنبيه: القاعدة عند أهل البيان، أن الزيادة في المباني تدل على الزيادة في المعاني، ومن هذا الباب ما جاء من الأسماء الحسنى الدالة على معنى واحد فإنها تثبت على ما جاءت فمثلا: (الرازق، والرزاق، والعالم، والعليم، والعلام).

قال القرطبي رَحَدُاللهُ في «الأسنى في شرح الأسماء الحسنى» (٤٦):

"لا خلاف في أن الاسم الواحد قد يرد على مفهومات، ولا ينبغي أن تختلف أنه ليس في الأسماء الحسنى ترادف، وأن كل اسم منها مختص بمفهوم كالواحد، والأحد، والغفور، والغافر، والغفار، والعليم والخبير وشبهها" اهـ.

الثاني: الأسماء المقترنة لا يصح فيها إطلاق اسم منها دون الآخر.

قال ابن الوزير في «إيثار الحق على الخلق» (ص: ١٧٤): "على تقدير صحة أن اسم الضار لا يجوز إفراده عن النافع، فحين لم يجز إفراده لم يكن مفردًا من أسماء الله تعالى، وإذا وجب ضمه إلى النافع كانا معًا كالاسم

الواحد المركب من كلمتين، مثل: عبدالله وبعلبك، فلو نطقت بالضار وحده لم يكن اسمًا لذلك المسمى به، ومتى كان الاسم هو الضار النافع معًا كان في معنى مالك الضر والنفع؛ وذلك في معنى مالك الأمر كله، ومالك الملك، وهذا المعنى من الأسماء الحسنى، وهو في معنى قوله تعالى: ﴿قُلِ ٱللَّهُمُّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتُغِنُ مَن الله عنى على كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴿ آل عمران: ٢٦] الآية. وهو في معنى القدير على كل شيء.

وميزان الأسماء الحسنى يدور على المدح بالملك والاستقلال وما يعود إلى هذا المعنى، وعلى المدح بالحمد والثناء وما يعود إلى ذلك" اهـ.

#### القول الأسنم فمي معاني الأسماء الحسنم

### فصل وجوب احترام أسماء اللهَّ عَرَّاجَلَّ

قال الله عَزَفِجَلَّ: ﴿ذَالِكَ ۗ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَآبِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوَى ٱلْقُلُوبِ ﴿ ﴿ اللَّ

وقد قلت في كتابي:

«فتح الوهاب شرح كتاب التوحيد»

تحت قول المصنف رَحْمَدُ اللهُ «باب احترام أسماء الله تعالى»

الاحترام: هو التقدير، والإجلال، واحترام أسماء الله عَنَّهَجَلَ، وصفاته تكون بأمور:

- 🗱 الأول: إثبات ما أثبته الله عَرَّفِجَلَّ لنفسه، وأثبته رسوله ﷺ.
- الثاني: إثبات ما تضمنته من الصفات، إذ أن كل اسم يتضمن صفة، فالسميع يسمع، والبصير يبصر، والقوي ذو القوة، وهكذا.
- الثالث: دعاء الله عَزَّهَجَلَّ بها، قال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَى فَٱدْعُوهُ بِهَاۖ ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَى فَٱدْعُوهُ بِهَاۖ ﴿ وَالْأَعراف:١٨٠].
- الرابع: عدم التسمي بها إن كانت مختصة بالله عَزَّيَجَلَّ، وإن كانت غير مختصة منع الجمع بين التسمية، والصفة.
  - 🗱 الخامس: اعتقاد عدم حصرها بعدد معلوم لنا على ما بينته في كتابي:

«التبيين لخطأ من حصر أسماء الله في تسعة وتسعين».

- السادس: التعبد لله عَرَّبَجَلَّ بمقتضاها بمعنى: أن المؤمن يرحم ويحسن وغير ذلك.
- السابع: البعد عن الإلحاد فيها بجميع أنواع الإلحاد، قال الله عَزَّفِجَلَّ: ﴿ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٓ أَسْمَلَيِهِ عَسَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ ﴿ [الأعراف: ١٨٠]. وقد ذكرت أنواع الإلحاد في كتابي:

«القواعد الحسان في أسماء وصفات الرحمن».

- الثامن: احترام أدلتها وصيانتها من التحريف والتعطيل، والتكييف والتمثيل، والتأويل الفاسد، والتفويض وغير ذلك مما يسلكه المبتدعة.
- التاسع: احترامها من الامتهان، أو الدوس عليها، ونحو ذلك، قال الله عَرْفَجُلَّ: ﴿ ذَالِكً ۗ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَا بِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴿ وَهَمَ اللَّهِ عَالِمَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴿ وَهَمَ اللَّهِ عَالِمَ اللَّهِ عَزَّفَجُلَّ: ﴿ ذَالِكُ ۗ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَا يَرِرُ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴿ وَهُ اللَّهِ عَالِمُ اللَّهِ عَزَّا اللَّهِ عَالَى اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل
- الحاشر: عدم الحلف إلا بها لقوله النبي على: «مَنْ كَانَ حَالِفًا، فَلْيَحْلِفْ بِاللهِ أَوْ لِيَصْمُتْ»(١).
- الحادي عشر: التعبيد بها، قال رسول الله عليه : «أَحَبُّ الأَسْمَاءِ إِلَى اللهِ: عَبْدُ اللهِ وَعَبْدُ الرَّحْمَن (٢)، من حديث ابْن عُمَرَ رَضَالِتَهُ عَنْهَا.
- الثاني عشر: اعتقاد ما تضمنته من المدح، وما دلت عليه من الكمال، فإنها أسماء مدح وكمال.
- **ﷺ الثالث عشر:** ذكر الله عَنَّهَجَلَّ بها، قال الله عَنَّهَجَلَّ: ﴿فَٱذْكُرُونِيٓ أَذَكُرُكُمْ ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٧٩)، ومسلم (١٦٤٦)، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْن عُمَرَ رَضَّاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٩٠٣٢)، والترمذي (٢٨٣٣)، وغيرهما.

#### القول الأسندء فدي معاندي الأسماء الحسند

[البقرة:١٥٢].

وقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لا يَزَالُ لِسَانُكَ رَطْبًا مِنْ ذِكْرِ اللهِ» أخرجه الترمذي (٣٣٧٥)، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ بُسْرِ رَضَيَّكُ عَنْهُ.

الرابع عشر: إحصاؤها، قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِنَّ لِلَّهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ السَّمَّا مِائَةً إِلَّا وَاحِدًا، مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الجَنَّةَ»، متفق عليه (١)، والإحصاء: هو الحفظ لها والعمل بمقتضاها.

الخامس عشر: اعتقاد أنها غير مخلوقة، بل هي أسماء وصفات لله عَنَّهَ عَلَى الوجه اللائق به.

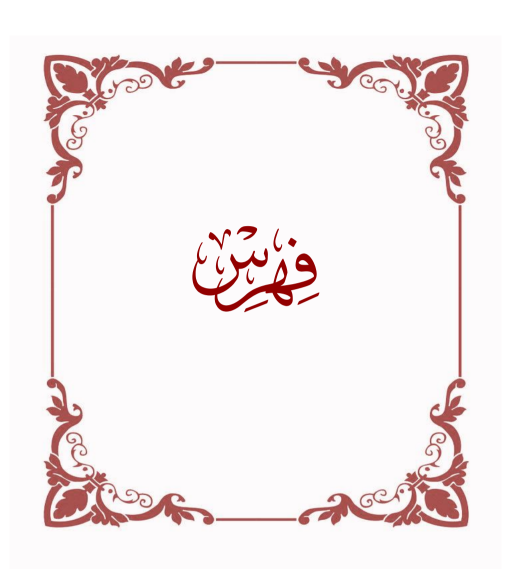
وكل ما ذكرت من القواعد في كتابي:

« القواعد الحسان في أسماء وصفات الرحمن»

فهو دلالة إلى كيفية احترام هذه الأسماء وما دلت عليه من الصفات، بعيدًا عن سبيل المبتدعين والضالين، وبالله التوفيق.



<sup>(</sup>١) البخاري (٢٧٣٦)، ومسلم (٢٦٧٧)، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَِّالِيَّكُ عَنْهُ.



# (الغهرس

| l,                              | المقدمة                          |
|---------------------------------|----------------------------------|
| ΙΛ                              | سبب تأليف الكتاب                 |
| ΙΛ                              | وسميت بالحسنى لأمور منها:        |
| l9                              | قواعد مهمة                       |
| l9                              | فى باب الأسماء والصفات           |
|                                 | تفاضل الأسماء والصفات            |
| ۳۲                              | وبيان الاسم الأعظم               |
| ، أرجو أن من أحصاها دخل الجنة٤٠ | ذكر الأسماء التسعة والتسعين التي |
| ٤٠                              | الله                             |
| ٤٣                              | الأحد                            |
| £E                              | الأعلى                           |
| ٤٥                              | الأكرم                           |
| ٤٦                              | الإله                            |
| ٤٧                              | الأول الآخر الظاهر الباطن        |
| ٤٩                              | البارئ                           |
| ٥٠                              | البر                             |
|                                 | البصير                           |
| ٥٣                              | التواب                           |
|                                 | الجبار                           |
| ٥٦                              | الجميل                           |
| ο Λ                             | الحافظ                           |
| ο Λ                             | الحسيب                           |
| 09                              | الحفيظ                           |
| ٦٠                              | الحق                             |
| ור                              | الدكم                            |
| ٦٢                              | الحكيم                           |

| 18                                     |                                       |
|----------------------------------------|---------------------------------------|
| ٦٥                                     | الحميد                                |
| וו                                     | الحي                                  |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |                                       |
| ۸۲                                     | الخبيرالخبير                          |
| ٦٩                                     | الخلاق                                |
| V                                      | الخير                                 |
| VI                                     | الرءوف                                |
| VГ                                     |                                       |
| ٧٣                                     |                                       |
| Vo                                     | الرزاق و الرازق                       |
| ٧٦                                     | الرفيق                                |
| V V                                    |                                       |
| VΛ                                     | السبوح                                |
| VΛ                                     |                                       |
| ۸٠                                     |                                       |
| ΛΙ                                     | السيد                                 |
| ۸۲                                     |                                       |
| ۸۲                                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| ۸٦                                     |                                       |
| ΛΛ                                     |                                       |
| ۸۹                                     |                                       |
| 91                                     |                                       |
| ٩٢                                     |                                       |
| ٩٢                                     |                                       |
| ٩٣                                     | •                                     |
| 91                                     | ,                                     |
| ٩٨                                     | •                                     |
| 99                                     | •                                     |
| ,µ                                     | • "                                   |
|                                        |                                       |

| الغفور 8. الغنو 8. الغنو 8. الغنو 8. الغنو 8. الغنو 8. الغناو 8. الغناو 8. الغناو 8. الغناو 8. الغالم 8. القامر 8. القامر 8. القامر 8. القامر 8. القدوس 11 القدوس 11 القريب 11 القريب 11 القوق 11 القريب 11 القيوم 11 القيوم 11 الكبير 8. الأكبير 8. الأكبير 8. الأكبير 9. الأكبير | J,Ψ  | الغفار   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|----------|
| الفتاح   الفتاح   الفتاح   الفتاح   الفتاح   الفاح   الباسط   الباسط   القاحر   الفقاح   القاهر   القاهر   القاهر   القدير   القدير   القدير   القريب   القوي   القوي   القوي   القيام   القيام   القيام   القيام   الكبير   القيام   الكبير   القيام   الكبير   المؤمن   المؤمن   المؤمن   المؤمن   المتعال   المتعال   المتين   المتعال   المتين   المستعان   المستعان  | 3,8  | الغفور   |
| القابض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | l.o  | الغني    |
| الباسط القادر القادر القادر القادر القادر القادر القادر القادر القادوس القدير القدير القدير القدير القدير القدير القوي القيوم القيوم التقيوم الكبير القيوم التقيوم الكبير القيوم المؤمن الإسابق المؤمن المؤمن المؤمن المتعال المتعال المتعال المحيد المحيد المحيد المحيد المحيد الكبير المحيد المحيد الكبير الكبير المحيد الكبير المحيد الكبير المحيد الكبير المحيد الكبير الكبير المحيد الكبير المحيد الكبير المحيد الكبير المحيد الكبير الكبير المحيد الكبير الكبير المحيد الكبير المحيد الكبير المحيد الكبير الكبير المحيد الكبير المحيد الكبير المحيد الكبير المحيد الكبير ال |      | _        |
| القادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | J.9  | القابض   |
| القاهر القدوس الاحتجاد الاحتجاد الاحتجاد الاحتجاد الاحتجاد الاحتجاد الاحتجاد الاحتجاد الاحتجاد الحتجاد الحتجاء الحتجاد الحتجاد الحتجاد الحتجاد الحتجاد الحتجاد الحتجاد الحتجاء الحتجاد الحتجاد الحتجاد الحتجاد الحتجاد الحتجاد الحتجاد الحتجاء الحتجاد الحتجاد الحتجاد الحتجاء الحتجاد الحتجاء الحتجا | J,9  | الباسط   |
| القدوس القدير القدير التقدير  |      | القادر   |
| القدير القدير القريب القريب القريب القوي القوي القهار القهار القهار القهار القهار القهار القهار القيام الكبير الأكبير الأكبير الأما الكبين المؤمن المتعال المتعال المتين المتعان المتعان الكبير الكبير المتعان الكبير الكبير المتعان الكبير الكبير الكبير الكبير الكبير الكبير المتعان الكبير ال |      | القاهر   |
| القريب عاالقوي عاالقوي عاالقهار عالية القهار عالية القهار عالية القهار عالية القهار عالية القيوم الكبير الأكبير الكبير الكبير الكبير الكبين المؤمن المبين ا | IIC  | القدوس   |
| القوي القهار القهار القهار القهار القهار القهار القيوم القيوم الكبير الكبير الكبير الكبير الكبير الكبير الكبير المؤمن المؤمن المؤمن المتعال المتعان المجيد الكبير  | IIC  | القدير   |
| القهار القهار القهار القهار القيوم القيوم الكبير الكبير الكبير الكبير الكبير الكبير الكبير الكبير الكبير الكريم الطيف المؤمن المؤمن المتعال المتعال المتعال المجيد الكريم | MI   | القريب   |
| الكبير الكبير الاسكان الكبير الكبير الكبير الكبير الكبير الكريم الكبير الإسكان الكبير المؤمن المؤمن المنطقة الكبير المنطقة الكبير المنطقة الكبير المنطقة الكبير المنطقة الكبير ا | IIE  | القوى    |
| الكبير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      | ••       |
| الكبير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | רוו  | القيوم   |
| الكريـم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | IIV  | الكبير   |
| المؤمن المؤمن المبين المبيد المبيد المبيد المبيد المسيعان المالك المبيد المالك المالك المالك المالك المبين المالك المالك المبين المالك الم |      |          |
| المبين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |          |
| المبين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ll9  | المؤمن   |
| المتعال المتكبر المتكبر المتكبر المتكبر المتكبر المتين المتين المجيب المجيب المجيد المجيد المحيط المستعان المستعان المسعر المستعان المسعر المسعر المسعر المسعر المسعر المسعر المسعر المسعر المسعر المالك.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |          |
| المتكبر<br>المتين<br>المجيب<br>المجيد<br>المحيط<br>المستعان<br>المسعر<br>المسور<br>المسور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |          |
| المتين المجيب المجيب المجيد المجيد المحيط المحيط المحيط المستعان المستعان المسعر المالك.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |          |
| المجيب<br>المجيد<br>المحيط<br>المستعان<br>المستعان<br>المسعر<br>المصور<br>المالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |          |
| المجيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |          |
| المحيط<br>المستعان<br>المسعر<br>المسعر<br>المصور<br>المالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |          |
| المستعان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |          |
| المسعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ICE  | المستعار |
| المصوراه۲۰<br>المالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |          |
| الهالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |          |
| المقتدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ادار |          |

| ICV      | المقدم المؤخر                         |
|----------|---------------------------------------|
| IΓΛ      | المعطي                                |
| IC9      | المقيت                                |
| IW       | الملك                                 |
| IP       | لمليكطيل                              |
| IPI      | المنانا                               |
| IPI      | المهيمن                               |
| IPC      | النور                                 |
| IMM      | الواحدالواحد                          |
| IWW      | الواسع                                |
| l#8      | الودود                                |
| IPo      | الوكيل                                |
| רייורייו | لولي                                  |
| רייורייו | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| IWV      | الوترا                                |
| IWA      | فصل                                   |
| IWA      | الحيى                                 |
| JM-0     | الستير                                |
| IMd      | الكفيل                                |
| ΙΕΙ      | الهاديا                               |
| IξΙ      | العلام                                |
| ΙΕΙ      | الوارث                                |
| IEC      | المولى و النصير                       |
| ۱٤۳      | <br>ننبیهات                           |
| ΙΕο      | فصل                                   |
| Ιεο      | وجوب احترام أسماء اللهُ عَزَّفَجَلَّ  |
| IE9      |                                       |
|          |                                       |

