

# تورة العقل في الفائيفة العَربة

تأليف

دكتورمحستدعاطف العسراق

أستاذ تاريخ الفلسفة المساعد كلية الآداب - جامعة القاهرة

> الطبعة الرابعة 1**9**۷۸م





## الاهتداء

إلى أستاذى الدكتور زكى نجيب محمود

فيلسوفاً . . . . وأديباً

أهدى محاولة من محاولات تأملي في صومعة الفكر متوحداً وفي غربه غريبة تقديراً لدعوته إلى فلسفة علمية واعترافاً بدوره في تجديد فكرنا العربي

محمد عاطف العراق

#### شكر وتقدير

نجد لزاماً علينا التوجه بأعمق آيات الشكر والتقدير للدوائر الفلسفية والعلمية في كل أرجاء المعمورة على ما أرسلته من مصادر مخطوطة ومطبوعة طوال السنوات التي تم خلالها تأليف هذا الكتاب .

و نخص بالذكر من هذه الدوائر . المجمع العلمى العربى بكل من القاهرة ودمشق وبغداد . والمعهد العلمى الفرنسى للدواسات الشرقية فى القاهرة ودمشق ومعهد، إحياء المخطوطات بجامعة الدول العربية ومكتبة الأسكوريال بإسبانيا وجامعة أكسفورد ببريطانيا وجامعة هارفارد بالولايات المتحدة الأمريكية :

#### الرموز والاختصارات المستخدمة في هذا الكتاب كالآتي :

ق = قسم ف = فصل ج = حزء ق . م = القسيم المنطقي

ق . ط = القسم الطبيعي

ق. ا = القسم الإلمى

ق . ص = القسم الصوفى ن = فن

م = مقالة ر = رسالة

ط = نمط ( أنماط الإشارات والتنبيهات )

## فهرسش

| صفحة |                                                        |
|------|--------------------------------------------------------|
|      | أولاً _ فهرس الموضوعات                                 |
| 14   | تصدير عام                                              |
|      | الفصل الأول                                            |
|      | مصادر المعرفة عند مفكرى وفلاسفة العرب                  |
| ٤١   | ( طريق الحق وطريق الظاهر )                             |
|      | أولاً : تمهيد                                          |
| ٤٧   | ثانياً: مصادر المعرفة اليقينية (طريق الحق )            |
| ٤٩   | ١ ـــ الأولبات العقلية المحضة                          |
| •    | ۲ — المحسوسات                                          |
| ٥١   | ٣ _ الحجربات                                           |
| ٥٢   | ٤ ـــ المتواترات                                       |
| ٥٣   | <ul> <li>القضایا الی عرفت لا بنفسها بل بوسط</li> </ul> |
| oį   | ٦ - الحدسيات .                                         |
| ٥٧   | ثالثاً: مصادر المعرفة غير اليقينية (طريق الظاهر)       |
| ٥٩   | ۱ ـــ المفبو <b>لات</b> .                              |
| ٦.   | ۲ _ المظنونات .                                        |

17

77

77

٦٧

٣ \_ المسلمات .

٤ ـــ المشهورات .

ه ــ المخيلات .

٦ – الوهميات .

| 424640     |                                                  |
|------------|--------------------------------------------------|
| <b>V1</b>  | رابعاً : البرهان معبراً عن ثورة اليقين والعقل    |
| ٧١         | ٠ - تمهيد .                                      |
| ٧٤         | ۲ ــ حول أصول البرهان .                          |
| <b>v4</b>  | خامساً : نص للفارابي ( من رسالة في معانى العقل ) |
|            | الفصل الثانى                                     |
|            | الله وصدور الموجودات عنه                         |
|            | ى فلسفة الفارايي                                 |
| ۸۱         | ( نقد موقفه من خلال منظور عقلانی )               |
| ٨٥         | أولاً: تمهيد                                     |
| 44         | ثانياً : الاستدلال على وجود الله                 |
| 4٧         | ثالثاً : طبيعة واجب الوجود وصفاته                |
| 44         | ١ _ الله واحد .                                  |
|            | ٢ — وجوده أفضل الوجود .                          |
|            | ٣ 🗕 نني العدم والضد عنه تعالى .                  |
| · <b>1</b> | ٤ — الأزلية ودوام الوجود .                       |
| 1.1        | ه ــ الحلو من المادة والصورة .                   |
| 1 • 1      | ٦ — الحذو من الفاعل والغاية .                    |
| 1.1        | ٧ _ العقل .                                      |
| · Y        | ٨ — العلم .                                      |
| ٠٠٣        | ٩ _ الحكمة .                                     |
| ٠٠٣        | ١٠ – الحق .                                      |
| ١٠٤        | ١١ ــ الحياة .                                   |
| 1 • £      | ١٢ ــ العظمة والحلالة والمجد .                   |
|            | ١٣ – الله عاشق أول ومعشوق أول ومحبوب أول .       |

| بندحة | ,                                                                              |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۰۷   | رابعاً : صدور الموجودات عنه تعالى                                              |
| ۱۱۳   | خامساً : تقييم محاولة الفارابي على ضوء ثورة العقل                              |
| ۱۱۷   | سادساً: نص للفارابي ( من كتاب عيون المسائل )                                   |
|       | الفصل الثالث                                                                   |
|       | التصوف الإسلامي وموقف ابن سينا                                                 |
| 114   | ( نقد اتحاهه تعبيراً عن ثورة العقل )                                           |
| ۱۲۳   | القسم الأول: تمهيد: التصوف طريقاً وجدانيًا قلبيًّا لاعقليًّا برهانيًّا         |
| 140   | أولاً : اعتماد التصوف على الجانب العملي ( الزهد والعبادة )                     |
| ۱۳۷   | ثانياً : المصطلحات الصوفية وتعبيرها عن الجانب القلبي لا الجانب الفلسفي         |
| 144   | ١ _ الحال والمقام .                                                            |
| 121   | ٢ ـــ مقام التوبة .                                                            |
| 121   | ٣ _ مقام التوكل .                                                              |
| 127   | ٤ – مقام الرضا .                                                               |
| 128   | ، حال المحبة .<br>م ـ حال المحبة .                                             |
| 120   | ٦ — حال اليقين .                                                               |
| 189   | ثالثاً : مسلك الزهاد والصوفية وتعبيره عن الجانب الوجداني لا العقلي ( الغزالي ) |
| 171   | القسم الثانى: موقف ابن سينا من التصوف ( نقد انجاهه تعبيراً عن ثورة العقل )     |
| ۱۲۳   | أولاً : تمهيد                                                                  |
| 177   | ثانياً : رسائله وكيف تحمل دلالة صوفية لا اتجاهاً عقليلًا                       |
| ۱۷۳   | ١ - كتاب الإشارات والتنبيهات .                                                 |
| ۱۷٤   | ٢ — رسالة في ماهية العشق .                                                     |
| 177   | ٣ رسالة العروس .                                                               |
| ۱۷۸   | ٤ — رسالة فى إثبات النبوات وتأويل رموزهم .                                     |
| 174   | <ul> <li>الرسالة النيروزية في معانى الحروف الهجائية .</li> </ul>               |
| ۱۸۰   | ٦ _ رسالة في علم الأخلاق .                                                     |
| ۱۸۱   | ٧ ــ رسالة في العمٰد .                                                         |

| صفحة        |                                                                                      |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 144         | ٨ ــ رسالة حي بن يقظان .                                                             |
| 112         | ٩ _ رسالة في دفع الغم من الموت .                                                     |
| 19.         | ١٠ ـــ رسالة في معنى الزيارة وكيفية تأثيرها .                                        |
| 141         | ١١ ــ رسالة في ماهية الصلاة .                                                        |
| 190         | ١٢ رسالة الطير .                                                                     |
| 197         | ١٣ ـ رسالة في القدر .                                                                |
| 199         | ثالثاً : اللذة الباطنة واللذة الحسية                                                 |
| 7.1         | ١ – تمهيد .                                                                          |
| 7.4         | ٢ ـــ اللذات الباطنة والعقلية أفضل من اللذات الحسية .                                |
| 4.0         | ٣ _ الارتباط بين البعد الفلسي والبعد الصوفي في هذا الحجال .                          |
| ۲۰۸         | <ul> <li>٤ ــ نقد فكرة الأفضل والأشرف عند ابن سينا من خلال منظور عقلانى .</li> </ul> |
| Y• <b>9</b> | رابعاً : العارفون : مقاماتهم وصفاتهم                                                 |
| ۲۱.         | . تمهید ـ ۱                                                                          |
| Y11         | ٢ — العارفون المتنزهون وخلوصهم إلى عالم القدس .                                      |
| Y 1 T       | ٣ – مراتب الجواهر العاقلة من خلال فكرتى العشق والشوق .                               |
| <b>Y1 Y</b> | \$ — الأمور الظاهرة والأمور الحفية للعارفين .                                        |
| 414         | <ul> <li>التفرقة بين الزاهد والعابد والعارف .</li> </ul>                             |
| 771         | ٦ ـــ الصلة بين فعل الزاهد والعابد وإثبات النبوة .                                   |
| 377         | ٧ — قصد العارف أفضل من قصد غير العارف .                                              |
| 440         | خامساً : درجات حركات العارفين (تعبيرها عن وجد لاعن عقل)                              |
| ***         | ١ ــ الإرادة .                                                                       |
| 779         | ۲ ــ الرياضة .                                                                       |
| <b>የ</b> ۳۳ | ٣ _ الأوقات .                                                                        |
| 3 77        | ٤ ـــ الوصول التام .                                                                 |
| 740         | ه ــ نقد موقفه بنظرة عقلية .                                                         |

| سادساً : أخلاق العارفين وأحوالهم                                          |          |
|---------------------------------------------------------------------------|----------|
| (صدورها عن جانب عملي لا عن جانب مقلي نظري)                                | 739      |
| سابعاً: العارفون وغرائب الأفعال (عدم التزامها بمنطق العقل وقوانين الوجود) | 720      |
| ۱ – تقدیم                                                                 | 717      |
| ٢ ـ غرائب الأفعال                                                         | 757      |
| ثامناً : خاتمة                                                            | 404      |
| مصادر الدراسة :                                                           | Y00      |
| أولاً": المصادر العربية                                                   | 700      |
| ثانياً : المصادر غير العربية                                              | <b>7</b> |

## ثانياً \_ فهرس الأشكال التوضيحية

| الصفحة | الموضوع                                              | الشكل |
|--------|------------------------------------------------------|-------|
| ٤٨     | مقدمات ومصادر المعرفة عند العرب                      | ١     |
| ٧٣     | نوعا البرهان                                         | 4     |
| 90     | الواجب والممكن                                       | ۴     |
| 111    | أقسام الموجودات                                      | ٤     |
| 117    | الموجودات الروحية مرتبة من الأعلى إلى الأدنى         | o     |
| 144    | رد التصوف إلى مصدره الإسلامي                         | ٦     |
| 141    | نوعا الإدراك                                         | ٧     |
| 144    | علم الشريعة                                          | ٨     |
| 120    | حالة المحبة                                          | 4     |
| 124    | حالة اليقين                                          | ١.    |
| 104    | أقسام العلوم وكيفية حدوثها ( في رأى الغزالي )        | 11    |
| ١٨٥    | أسباب الخوف من الموت وبيان بطلانها .                 | ۱۲    |
| ١٨٧    | أقسام الحياة والموت ( عند ابن سينا )                 | 14    |
| 7.7    | الكلمة القرآنية والمصطلح الفلسني ( عند ابن سينا )    | 18    |
| Y•A    | اللذات العقلية والحسية وارتباطها بالنفس والحسد       | 10    |
| 418    | مراتب الجواهر العقلية ( من خلال فكرتى العشق والشوق ) | ١٦    |
| * \ \  | أمور العارفين                                        | 14    |
| 714    | أحوال طلاب الحق                                      | ۱۸    |
| 44.    | موقف غير العارف والعارف من الزهد والعبادة            | 14    |
| 777    | تفاضل الأسباب                                        | ٧.    |
| 74.    | الرياضة ( أغراضها وما يعين عليها )                   | Y 1   |
| 747    | شروط الكلام الواعظ                                   | **    |
| 747    | أقسام العشق الإنساني                                 | 77    |
| 740    | الاستدلال على وجود الله                              | 3.4   |
| 747    | أخلاق العارفين ( صفة الكرم )                         | 40    |
| 40.    | الاطلاع على الغيب                                    | 77    |
| 404    | أسباب خوارق العادات وأنواعها .                       | **    |
|        |                                                      |       |

#### تصدير عام

#### (١) من العقل إلى التجديد:

منهجى الذى أؤمن به وأدافع عنه فى مجال الفلسفة العربية هو المنهج العقلى التجديدى، وأكاد أقطع بأننا لوسرنا فى طريق التقليد مثات السنوات وانحرفنا عن نهر العقل ، فلن نستطيع التقدم خطوة واحدة فى سبيل إرساء دعائم فلسفتنا العربية وكشف ما فيها من مواطن القوة والضعف ، بحيث نستطيع وصل ما انقطع ، أى حتى يكون تاريخ الفلسفة العربية تاريخا ممتداً وليس تاريخاً انقطع بموت الفيلسوف العربي ابن رشد .

إننا لوحاولنا إسكات صوت العقل ، فمعنى هذا أننا نقول للفلسفة وداعاً ، معنى هذا التسليم بأن فلسفتنا العربية وقفت عند ابن رشد فيلسوف المغرب العربى. إذ أننى من جانبى لا أصدق بأننا واجدون حتى الآن فيلسوفاً عربياً صاحب انجاه عقلى بارز ، عاش بعد ابن رشد .

صحيح أننا نجد مجموعة من المفكرين فى هذه البلدة أو تلك من أرجاء الوطن العربى ، ولكن من الإسراف فى القول ، بل من التعسف أن نقول بأن هذا المفكر أو ذاك يرتفع إلى مستوى الفيلسوف صاحب النسق الفلسنى المذهبى ، والذى يقيم آراءه داخل هذا النسق اعهاداً على منهج عدد يلتزم التزاماً تاماً بخصائص الفكر الفلسنى وما ينبغى أن يكون عليه الموقف الفلسنى .

وجد إذن بعد وفاة ابن رشد نفر من المفكرين أقرب إلى الشراح أو السائرين فى طريق يعد طريقاً متفرعاً عن فلسفة هذا الفيلسوف أو ذاك ، ولا يعد طريقاً رئيسيًّا أو اتجاهاً أساسيًّا فى الفلسفة .

أقول هذا وأنا أعلم محاولات أشباه الدارسين للفلسفة وخاصة هؤلاء الذين يعملون في أشباه أقسام للفلسفة (١)، لحشر مجموعة من المفكرين داخل إطار تاريخ فلسفتنا العربية ، ولكن

<sup>(</sup>١) نقصد بأشباه الأقسام ، تلك التى ليس القصد منها دراسة الفلسفة كما ينبغى أن تكون الدراسة المتخصصة ، بل الاقتصار على إعطاء مجموعة من المعلومات المسطحة عن الفلسفة وجدير بالذكر أن أكثر الذين يعملون في أشباه الأقسام هذه ، قد حشروا انفسهم حشراً ضمن المشتغلين بالفلسفة والفلسفة منهم براء ، لأنهم لا يلتزمون بالمنهج الفلسفي كما ينبغي أن يكون المنهج ، ولا يضمون نصب أعينهم خصائص الموقف الفلسفي ، ومن هنا هذا تكون الأقسام الحقيقية فعلا هي الأقسام التي تدرس موضوعات الفلسفة وتاريخها ومناهجها ، كما ينبغي أن تكون الدراسة و بصورة متكاملة لا بصورة مهوشة مشوعة ولا أدل على رأينا هذا من أن أشباه الأقسام هذه لم يتخرج منها حتى الآن و برغم مرور عشرات من =

لو أرادوا البرهنة على محاولاتهم هذه ، فلابد أن يقدموا لنا الدليل على أن ما يزعمون له أنه فيلسوف، إنما كانت أقواله شاهدة حقيًا على التزامه بخصائص الفكر الفلسني ، أما لو أصروا على محاولاتهم و لحآوا إلى التشويش والمجوم كما هو شأنهم دائمًا ، فإنه لايسعني إلا أن أقول : اللهم قنى من تزاحم أفواج البلاء ، تلك الأفواج التي لم تفلح إلا في حفظ أشعار الهجاء وترديده .

وإذا كنت أؤمن بهذا الاتجاه وأدافع عنه ، فليس معنى ذلك أننى أطرح جانبا أو أتغافل عن اتجاهات أخرى يؤمن بها ويدافع عنها باحثون آخرون فى مجال الفلسفة العربية . ولكن كل ماأدعو إليه هو أننا يجب أن نفرق تفرقة جذرية وحاسمة بين اتجاه ينبع من صميم التفلسف و يحترم خصائص الموقف الفلسفى : وبين اتجاه أو اتجاهات أخرى تضرب بالفلسفة عرض الحائط ، و تتغافل تتنافلا جزئيًا أو كليًا عن الشروط التي يجبأن يتسسك بنها الباحث الذي أراد لنفسه الفلسفة طريقاً.

وإن المتأمل فى تاريخ العرب الفلس ليصاب بالدهشة الكبيرة حين يجد فى تاريخ فلسفتنا العربية مفكرين بلغوا قمة فكرية كبرى من أمثال الفيلسوف ابن رشد ، ولا يجاد فى عصرنا الحاضر مفكراً نستطيع أن نطلق عليه لفظة «الفيلسوف» .

نقول هذا ونعن نعلم علماً يقارب حد اليقين . أن فى تاريخنا الفكرى المعاصر فريقاً من المفكرين بلغوا درجة كبرى من عنى الفكرة وحصب الانجاه . ولكن من الظلم فم القول بأن الغاية الرئيسية التى قصدوا إليها كانت وضع مذهب فاسنى ، إد أنهم بما فعلوه فى مجال النظرأوف مجال العمل ، لم يكونوا مقتصرين على تلك الغاية . بل كانوا داعين إلى الإصلاح الاجتماعي والفكرى بصورة أو بأخرى من صور هذا الإصلاح احتماعياً كان أو فكرياً .

ولا يعنى هذا أننا نقيد دور العقل ، بحيث لا يتعدى مجالا واحداً فقط لأننا نعلم أن التفكير العقلاني يكون في الفلسفة كما يكون في مجالات أخرى . ولكن ما نقصده هو أننا لو أخذنا محالا معيناً محدداً ، وليكن مجال الفلسفة ، فإننا لا نجاد في عصرنا الحاصر فيلسوفاً صاحب نسق فلسفي عقلي محكم وذلك في مجال فكرنا الفلسفي العربي .

السنوات، دارس واحد يمكن أن نمتبره حقاً دارساً للفلسفة. وهدا لا يميب هذه الأشباه من الأقسام من راوية ما، بل يعد شيئاً طبيعباً لأنهم لم يدرسوا من العلسفة إلا بعض المعلومات الموجزة في خلال خطابة البلاغة أو بلاغة الحطابة، بل لم يدرسوا عصوراً بأكدها من عصور الفاسفة كالفلسفة اليونانية مثلا ولم يسمعوا عن مجالات أخرى فلسفية كفلسفة الحال والقيم وغير ذلك . ويقيبي أن مستقبها لن يكون بحال من الأحوال أفضل من ماضيها أو حاضرها ، فهذا عوحالها إن عاجلا أو آجلاومن المؤسف له أن كثيراً من المشتغلين بها إن لم يكن كلهم، محيطون أنفسهم بنوع من الدعاية التي يحاولون عن طريقها إقناعنا بأنهم من الدارسين للفلسمة ولكن دون جدوى لأنهم لم يوهبوا حما فلسفيا ومن هنا كانت دعايتهم كالطبل الأجوف إنهم لا يسعون إلا و راء المال ومن هنا كانوا تجاراً لا دارسين للفلسفة أنهم لم يوهبوا الله لسان و رصيداً كبيراً جداً من ألفاظ السباب والشتائم

المتأمل إذن فى تاريخ الفلسفة عند العرب ، سيجد فلاسفة من طراز ممتاز سواء فى مشرقنا العربى كالفارانى أو فى مغربنا العربى كأبن باجه وابن رشد ، ولكنه لو أراد أن يمد هذا التاريخ إلى مابعد ابن رشد ، فسيكون من الصعب عليه جداً ، بل من المستحيل أن يجد مفكرين بلغوا قمة فكرية فلسفية كبرى مثل هؤلاء الفلاسفة . سيجد مفكرين فى مجالات شي تقترب تارة من الفلسفة وتبتعد عنها تارة ، سيجد مفكرين عبر وا عن انجاهات أخرى غير عقلية ، ولكن أن يجد مفكراً عقلانياً، تنطبق عليه كل مدلولات لفظة « الفيلسوف » بحيث نقول عنه إنه فيلسوف من فلاسفة العقل ، فهذا فيها نرى يعد أمراً مستبعداً تماماً .

وإذا كنا نقول بأن التجديد يرتبط ارتباطاً وثيقاً بإبداع المذاهب الفلسفية في مجال الفلسفة المعربية مستقبلا ، وذلك على العكس من التقليد ، فإن سبب ذلك واضح جداً وهو أن أى إبداع في مجال العلوم الإنسانية ، سواء كان في مجال الفلسفة أو الأدب وغيرهما من مجالات لابد أن يقوم على الذاتية ، والتفكير الحر المستقل . وهذا على النقيض تماماً مما نجده عند الشخص المقلد الذي لا يستطيع أن يشعر بذاتيته العاقلة الخلاقة ، لأنه تنازل عنها بحيث تلاشت في خضم فكر الآخرين والمصيبة الكبرى أن هؤلاء الآخرين قد يكونون بدورهم مقلدين .

ومن أعجب الأمور أن الطبيعة تقدم لنا آلاف الأمثلة على هذا التفرد ، ولكننا للأسف الشديد حين نفكر في مجال الفلسفة قد يسارع البعض بمن ارتضى الكسل لنفسه طريقاً أوحشر نفسه في إطار المشتغلين بالفلسفة ظالماً نفسه وللفلسفة ، نقول قد يسارع البعض إلى تجنب هذا التفرد وتلك الذاتية بحيث يكون متبعاً وملازماً لطريق التقليد ومبتعداً ابتعاداً عن طريق الذاتية ، طريق التجديد .

نعم تقدم لنا الطبيعة آلاف الأمثلة ولكننا لانتخذ من ذلك عبرة حين نفكر. فلن تجد ورقة من أوراق الشجر تطابق تماماً ورقة أخرى حتى لوطفت العالم كله من مشرقه إلى مغربه. لن تجد أيضاً بصمة من بصات الأصابع تماثل تمام البائل بصمة أخرى فى كرتنا الأرضية من قطبها الشهالى إلى قطبها الجنوبي .

وقد يقال إن هذا التفرد وتلك الذاتية من الصعوبة بمكان فى مجال الفكر البشرى ، إذكل مفكر يعتمد على كثير من أفكار السابقين عليه ، بحيث يكون من المبالغة استبعاد ذلك التأثر فى مجال فكرنا الإنسانى .

هذا الاعتراض يعد اعتراضاً صحيحاً بصورة ما من الصور، وخاصة أننا نعلم أن الأصالة الكاملة من جميع زواياها وأبعادها لا وجود لها .

ولكن ليس معنى ذلك أن نسير في طريق التقليد . علينا أن نحاول السير في طريق الذاتية

ما استطعنا إلى ذلك سبيلا وبأقصى قدراتنا الفكرية . ولكن أن نقلد ونقلد دون أن نتقدم خطوة نحو التجديد ، فهذا لعمرى يعد أكبر لطمة للعقل .

هذه اللطمة للعقل وتلك الإساءة إليه ، يقوم بهما أشباه الدارسين فى مجال الفلسفة العربية . ومنهم للأسف الشديد أناس تحسبهم أساتذة وما هم بأساتذة ، ولكنها أضواء الشهرة التى جعلت من الأشباه حقائق ومن الظلال أصولا . ولو تأملت فى إنتاجهم الفكرى ، فإنك لابد أن تقول : أيتها الفلسفة العربية كم من المصائب والكوارث ترتكب باسمك الآن .

ويقيى أننا لوعدنا إلى عمود الفلسفة وقلنا لأشباه الدارسين كفاكم أيها القوم حشراً لموضوعات داخل إطار الفلسفة . هي في نظرنا بعيدة عن الفلسفة بعد الثقلين . لو سرنا قدما نحو التجديد وبعدنا بعداً تاماً عن التقليد ؛ لو تقدمنا خطوة نحو رفع صوت العقل وإسكات صوت اللا معقول . لو تحركنا شوقاً نحو عالم العقل وانحسرنا عن عالم لو تمسكنا بالمعقول وتركنا من أجله اللامعقول . لو تحركنا شوقاً نحو عالم العقل وانحسرنا عن عالم اللامعقول ؛ لو فعلنا ذلك فسنجد أننا سائرون قدماً في سبيل إبداع المذاهب الفلسفية التي أفتقدناها مذ عدة قرون . سنجد حما أن أفكار هذا الأستاذ تختلف عن ذلك الأستاذ من أساتذة الفلسفة والمشتغلين بها . اسبختلف منهج الأول عن منهج الثاني .

نقول هذا لأننا نعلم أن ذلك سيؤدى إلى إحياء التراث بدلا من الاقتصار على طبع التراث أو تحقيق الترث.

ولا نريد أن نقف عند هذا الموضوع طويلا. فقد سبق أن عرضنا له فى مجال آخر (١) ونكتى بالقول بأننا إذا لم نتجاوز « الطبع والتحقيق » إلى « الإحياء » بناء على أسس عقلية ، إذا لم نتغافل عن القول بأن الإحياء سيحيل أرض الفكر خراباً بلقعاً ، فإن ذلك سيجعل موقف الفريق الذى يبث العقل من خلال ماينشر من العلوم المنقولة عن الغرب هو الموقف الأقوى (٢) .

<sup>(</sup>١) راجع تصديرنا لكتاب مذاهب فلاسفة المشرق» وتصديرنا لكتاب «تجديد في المذاهب الفلسفية والكلاميه».

<sup>(</sup>٢) يقول الدكتور ركى نجيب محمود: فلئن كان فكرنا العرب الحديث يتسم بطابع العقل الذى يحاول كبح جماح العاطفة ى شى الواسا، إلا أن هذا الطابع نفسه يتفرع فرعين ففرع مهما يبث فى مهفتنا الفكرية «عقلا» خلال ما ينشره من العلوم المنقولة من الغرب، وفرع آخريفعل الفعل نفسه بوسيلة أخرى هى عرض البضاعة القديمه ى صوء جديد معقول. ومن ثم كان هذا الصراع الفكري العجيب عندنا. إنه صراع بين الحديد والقديم ، لكى أراد يختلف عن كل صراع من نوعه ، لأن الفريقين لا يختلفان على المعيار الذى تقاس به الأمور ، فكلاهما يحتكمان إلى منطق العقل ، وكلاهما يحاول أن يبين أنه إلى ذلك المنطق أدنى إلى خصوم ، ونوسمحت لنفسى بإبداء وأى شخصى هما ، لقلت إن الفريق الأول يصدر عن منطق أسلم وأصدق . فوقفهم يخلو من التناقض الذى يعيب موقف الآخرين . وموضوع التناقض عند هؤلاء الآخرين هو أنهم يأخذون بالأساس نظريا – أعنى أساس العقل فى الحكم على الأشياء – ثم يجفلون مما يترتب على هو أنهم يأخذون بالأساس نظريا – أعنى أساس العقل فى الحكم على الأشياء – ثم يجفلون مما يترتب على دلك من نتائج . ( مقالة : الفكر العربى المعاصر – اتجاهه وخصائصه ص ه ١٤ من كتابه : « قشور ولب » ) .

أما إذا تجاوزنا الطبع والتحقيق إلى الإحياء ، وتم الإحياء بناء على النفوذ إلى أعمق أعماق العقل ، فسوف لا نعدم مستقبلا وجود تيارات فلسفية غاية فى الدقة والعمق .

وإذا كان الإحياء لايعنى مجرد عرض القديم فى صورة جديدة ، بل له أسسه وخصائصه التي تقوم فيما نرى على العقل أساساً ، فإن ذلك التجديد يجب ألا يدفعنا إلى أنواع من التعسف والإسراف فى التأويل بلا مبرر عن طريق عقد مشابهات لا تنتهى بين فلاسفة عرب وفلاسفة من الغرب .

نقول هذا ونؤكد على القول به لأننا نجد فريقاً من الباحثين كل همهم هو الجرى وراء عقد مقارنات بين فيلسوف قديم وفيلسوف محدث دون أن يعتمد أكثر هؤلاء الباحثين على أسس دقيقة للمقارنة . إنهم إذا وجدوا كلمة أو فكرة عند فيلسوف (١) وفيلسوف آخر جاء بعده (ب) ، سارعوا إلى القول بأن (ب) أخذ عن (١) وأن الفكرة هي الفكرة وأن (ب) عالة على (١) وهكذا .

مثلا عندما نجد الشك عند كل من الغزالى وديكارت ، وبجد فكرة « العادة » عند الغزالى وهيوم ، ونجد « النقد » عند الغزالى وكانت Kant ، يسارع هذا الفريق من الباحثين أو أشباه الدارسين للفلسفة ، إلى عقد مقارنات عديدة لا أساس لها من التفكير الفلسي السليم ويأتون في هذه المقارنات بالعجب العجاب ، إنهم يدرسون الغزالى ، هذا صحيح ، ولكني أقطع بعدم دراستهم وفهمهم لديكارت وهيوم وكانت كما ينبغي أن تكون الدراسة وكما يجب أن يكون الفهم . إنك لو سألهم مصطنعاً الجهل ومن هو يا ترى هيوم هذا ؟ ربما أجابوك بأنه كان شيخاً ورعاً تقياً دون أن يدور بخلدهم أنه كان شيطاناً ماكراً أيقظ كانت Kant من سباته العميق وإذا ألححت في بيان فرق بين هيوم والغزالى ربما أجابوك أن الفرق بينهما أن الغزالى لم ينشأ وإذا ألححت في بيان فرق بين هيوم والغزالى ربما أجابوك أن الفرق بينهما أن الغزالى لم ينشأ في بلاد الفرنجه أما هيوم فكان فيلسوفاً إنجليزيًا والعياذ بالله !!!

لا نجد مبرراً يمنع المقارنة ولكن بشرط أن عملك أدوات المقارنة ويكون تحت أيدينا الأدلة القوية التي على أساسها نقارن وعلى أساسها نقول بفكرة التأثير والتأثر ولعمرى أن هذه المقارنات التي لا أساس لها ضررها أكثر من فائدتها إن كان لها فائدة ، لأنها تعنى مثلا حين نقارن بين الغزالى وهيوم ، أن نبوغ الغزالى مرتبط ومعلق بهيوم وهكذا

نخلص من ذلك إلى أن التجديد يرتبط ارتباطاً رئيسيًّا بالعقل . نقول هذا لأننا لا نرى مبر راً واحداً للوقوف أمام العقل، و بحيث نضني هالات الإعجاب على من وقفوا ضد مسار العقل .

وهذا القول برغم صحته إلى حد كبير ، إلا أننا نرى أننا لو أقمنا إحياء التراث على أسس عقلية والتزمنا بهذه الأسس بحيث ننفذ إلى قاع العقل الحصيب واحترمنا خصائص الفكر الفلس ، فسوف نجد مستقبلا أن الإحياء سيؤدى إلى اتجاهات غاية فى الدقة والعمق وخالية من التناقض .

<sup>(</sup>١) راجع نقدنا لهذا الحانب في تصديرنا لكتاب « مذهب فلاسفة المشرق » الطبعة الحامسة .

إن هذا العقل كفيل بأن يحرز تقدماً نحو النجديد ، كفيل بأن يجعلنا نتقدم خطوات وخطوات في سبيل إبداع المذاهب الفاسفية •

(۲) من التجديد إلى الثورة : (ثورة من الداخل وليست ثورة من الحارج) أنا مؤمن بأن الثورة في الفكر الفلسفي العربي لابد أن تكون ثورة من الداخل ، معتقد بأن الثورة من الحارج والتي تقوم على أساس الهجوم والرفض ، تستند إلى مبررات لا نجد أكثرها إن لم يكن كلها مبررات علمية .

غير مجد فى ملى واعتقادى تلك الثورة من الحارج لأننى أعتقد أن تاريخ فكرنا الفلسنى العربى ملئ بالتيارات الفلسفية والاتجاهات الفكرية . واثق بأننا واجدون أفكاراً غاية فى الدقة والعمق وواجبنا نحوهذا كله هو أن نتأملها من خلال منظور ثورى عقلانى لا أن نستخف بها ونهملها .

هذه النورة من الحارج تتشكل بأشكال شيى، وليس من الضروريأن تتخذ شكلا واحداً .

فقد نجد شكلا من أشكالها يتبلور حول نقد الفلسفة والتفلسف بصورة أو بأخرى والهجوم على التفكير العقلانى بصورة جزئية أو صورة كلية ، ورفض الفلسفة اليونانية والمنطق الأرسطى . وهذا الشكل نجده عند مجموعة من المفكرين اتفقوا على هذا كله من حيث الإطار العام ، وإن كنا نجد بعض الاختلافات بين بعضهم والبعض الآخر من حيث التفصيلات الجزئية الفرعية . من هؤلاء المفكرين ابن تيمية والصنعانى وابن قيم الجوزية والسيوطى وكذلك من اتجهوا اتجاهاً أشعريًا إلى حدكبير .

هذا الشكل يعد إلى حد كبير جدًّا رفضاً للتفكير العقلانى والداعون إليه لايعتبر ون من الفلاسفة من قريب أو من بعيد . ومع ذلك يحلو للبعض أن يكتب رسائل جامعية ومؤلفات عنهم ويزعمون أن رسائلهم ومؤلفاتهم هذه قد كتبت في مجال الفلسفة . وهذا الفريق من الدارسين الباحثين — كما أقول دائماً — دخيل على الفلسفة لأنه أدخل في إطار الفلاسفة من ليس منهم .

شكل آخر من الأشكال نسميه تجاوزاً بالثورة ، لأنه فى حقيقة أقرب إلى الحجوم ، وهو مرت نفر من المستشرقين ممن أقاموا دعوتهم على أساس تقسيم الشعوب إلى سامية وآرية . ولا ريد أن نقف طويلا عند هذه الدعوة التى قد تستند بعض جذورها إلى نوع من التعصب الديني أو الجنسي .

أما الثورة من الداخل، فإننا نجدها ممثلة من بعض زواياها عند رجال المعتزلة ، ولا أشك أنهم قاموا بدوركبير وخلاق فى هذا المجال ، لأنهم لم يتخلوا عن العقل وعن التفكير العقلانى إلى حد كبير جداً . ولكننى لا أقف عند حدود ثورتهم ، بل أريد أن أتجاوزها إلى نوع أسمى وأكثر دقة .

نقطة الحلاف الرئيسية من بين نقاط خلاف كثيرة بينى وبين الاتجاه الاعتزالى ، أن هذا الانجاه كان أساساً اتجاهاً كلاميًّا جدليًّا لا يرقى إلى مستوى البرهان . إن بضاعتهم التي يقدمونها لنا برغم امتيازها ودقتها ، هي بضاعة الجدل . والجدل محكوم بوقته وظروفه إلى حدكبير . ومن هنا كان الحلاف الرئيسي بيني وبينهم هو الحلاف بين الطريق الفلسي العقلي البرهاني والطريق الجدلي الكلامي .

نجد مظهراً آخر من مظاهر تلك الثورة الداخلية ، ويعد أكثر دقة وعمقاً ، هو موقف فلاسفة العرب إزاء كثير من الموضوعات التي بحثوا فيها والمشكلات التي حاولوا دراستها وتقديم حلول وآراء حوفا . ولعل من أبرز هؤلاء الفلاسفة ، فيلسوفنا ابن رشد، لأن اتجاهه كان من أبرر الاتجاهات العقلية في فكرنا الفلسفي العربي . إنه يقوم على أساس البرهان واليقين ، يقوم على أساس الفلسفة ويبتعد ابتعاداً تاميًا عن الاتجاه الجدلي الكلامي، خاصة ذلك الذي نجده عند الأشاعرة . ومن هنا كان اتجاهه معيناً إلى حد كبير على إحداث الثورة العقلية .

معنى هذا أننا نجد فى فكرنا الفلسنى العربى بعض التيارات التى تعيننا اليوم على إحداث الثورة العقلية . وإذا كانت الفلسفة العربية بمعناها العقلى المحدد قد انتهت بوفاة ابن رشد كما قلنا ، فإننا لكى نجعل التيار الفلسنى مستمراً حتى نجد مستقبلا مذاهب فلسفية ، حتى نصل ما انقطع ، فليس أمامنا إلا الرجوع إلى بعض الجذور التى نجدها عند فريق من المفكرين والفلاسفة العرب .

لا مانع إذن — كما قلنا — من أخذ بعض جذور تلك الثورة العقلية ، من هذا التيار أو ذاك من التيارات الفلسفية العقلية التي نجدها عند مفكرى وفلاسفة العرب ، أو من سبقهم من الفلاسفة .

ولكن نود أن ننبه إلى أمر يبدو لنا غاية الأهمية ، هو أنه من الحطأ الكبير أن نقف عند هذه الجذور العقلية كما هي ، إذ أن معنى العقل في هذا القرن أو ذاك في قرون الزمان قد يختلف في قليل أو في كثير عن معناه في أيامنا المعاصرة التي نحياها ، برغم أن الاتجاه العقلي يعد واحداً .

أقول لامانع من الاستفادة من هذه الجذور ، ولكن من الحطأ فهمها كما هي بصورتها التي تركها لنا أصحابها ، وإلا أصبح التجديد تقليداً . لا بد من تطوير هذه الجذور إذا كنا لا نجد مفرًّا من ذلك حتى تكون ثورة العقل حية متجددة على الدوام، به رط ألا نخرج عن الإطار العقلى ذاته ، وإلا انتهى بنا المطاف إلى اللا معقول .

وأعتقد أننا لو التزمنا بتلك الثورة الداخلية ، فسيكون بإمكاننا أن نعيد الروح إلى الآراء

التى تركها لنا أجدادنا من مفكرى وفلاسفة العرب ، سبكون بمقدورنا تفييم كثير من المواقف التى وقفها هؤلاء الفلاسفة إزاء المشكلات التى بحثوا فيها . إن فى ذلك دعوة إلى عمود الفلسفة كما أراد لها أصحابها أن تكون . لا كما يريد لها نفر من أشباه الدارسين الذين أعدتهم كلياتهم بل مدارسهم لأن يكونوا شعراء وخطباء لا مشتغلين بالفاسفة ومناهجها .

#### (٣) موضوعات هذا الكتاب من خلال ما نقصده بتورة العقل:

بيناً حتى الآن كيف يؤدى العقل دوره فى التجديد ، وكيف ننتقل من التجديد إلى الثورة العقلانية التى هى كما قلنا أكثر من مرة ثورة تعد إلى حد كبير جداً من داخل الفكر الفلسفى العربى ذاته ، وليست ثورة فى الحارج .

ونريد الآن التعبير عن تلك الثورة عن طريق دراسة الموضوعات على ضوء الانجاه الذى نتمسك به وندافع عنه ، ومن خلال تسميتنا لهذا الكتاب ، هذه التسمية التى تعد فيا نرى تعبيراً نجريديًا عن انجاهنا ، وتطبيقاً لما نقصده فى هذا الانجاه . وسيرى القارئ كيف يسرى هذا الانجاه فى كل صفحات الكتاب من بدايته حتى نهايته .

ونود أن نشير إلى أن هذا التعبير لا يتم خلال عام أو بعضاً من عام، لأننا لو أردنا أن نستكمل هذه الثورة . تورة العقل . فلا بد أن ندرس موضوعاً موضوعاً من مئات الموضوعات التي بحث فيها مفكروا وفلاسفة العرب ، حتى نصعد من ذلك إلى التعبير تعبيراً متكاملا عن هذه الثورة العقلية .

ومن هنا فقد اخترنا نماذج محددة . نرجوا أن نستكملها فى أعوامنا القادمة لوقدر لعمرنا أن يكون له بفية . وهذه الناذج – كما سيرى القارئ – لم يتم اختيارها اختياراً تعسفياً ، بل كل موضوع مها كان الهدف من دراسته من خلال الثورة العقلية ، هدفا محدداً عن طريق القصد . وهذا ما سنلتزم به فى احتيارنا لموضوعات أخرى ، بحيث لو تم لنا ذلك ، فسيرى الدارس للفكر الفلسنى العربى فى كل مجالاته ، ما نعنيه بالئورة العقلية فى كل أبعادها .

تضمن كتابنا هذا فصولاً ثلاثة: فصل أول موضوعه البحث فى مصادر المعرفة عند مفكرى وفلاسفة العرب . وفصل ثالث يدور حول نقد موقف ابن سينا من التصوف تعبيراً عن ثورة العقل .

فى الفصل الأول ، وهو ما أسميناه بطريق الحق وطريق الظاهر ، عرضنا لمصادر المعرفة اليقينية ولمصادر المعرفة غير اليقينية ، ثم بيناكيف كان البرهان معبراً عن ثورة العقل واليقين .

وهذا المجال ، وإن كان يرتبط ارتباطاً وثيقاً بالجانب المنطقى ، إلا أننا نكاد نقطع ــكما دللنا على ذلك من خلال دراستنا ــ أنه ينفذ إلى صديم الميتافيزيقا . نقول هذا لأننا نعتقد أن الدارس للفلسفة حقًا ، ليست مهمته قراءة السطور فحسب ، بل إن مهمته الحقيقية قراءة مابين السطور ، حتى ينفذ إلى أعمق أعماق الفكرة ويصل إلى قاعها الخصيب .

وفى تمهيدنا لحذا الفصل ، قلنا إن هدفنا من البحث فى هذا الحجال ، هو أنه سيؤدى بنا إلى الالترام بالتفرقة تفرقة حاسمة بين فكر فلسنى له أسسه وخصائصه الدقيقة ويتقيد بمنهج معين ، وبين فكر ينتسب إلى الفلسفة من بعيد تارة ويبتعد عنها ابتعاداً تامًّا تارة أخرى . إنه سيوصلنا إلى التمييز الحاسم بين فكر فلسنى وبين أقوال حشرت حشراً فى إطار الفلسفة العربية . نقول حشرت حشراً لأنها أقوال غير فلسفية وقد اتخذت من الوهم والظن طريقاً ولم ترتض العقل واليقين مسلكاً ودليلا .

ومن الأمور التي يجب أن نصعها في اعتبارنا ، أن العبرة أساساً بالنطبيق . بمعنى أننا إذا كنا نجد أكثر مفكرى العرب قد بحثوا في مجال المعرفة اليقينية والمعرفة غير اليقينية ، إلا أن العبرة هي بالالتزام بما توصلوا إليه . إذ من السهل على المفكر أن يقول إن مقدمات المعرفة اليقينية هي كذا وكذا ، ومقدمات المعرفة غير اليقينية تتمثل في كذا وكذا ، ولكن حياً ينتقل هذا الباحت من مجال القول إلى مجال العمل والتطبيق ، حياً ينتقل من المجال المنطقي إلى المجال الميتافيزيقي ، سرعان ما نجده يضرب عرض الحائط بما قاله .

فالغزالى مثلا ميزحقاً فى المجال المنطقى بين معرفة يقينية ومعرفة غير يقينية . ولكن حين انتقل إلى الحجال الفلسفى ، لم يلتزم من قريب أو من بعيد بما يقول به . إنه يتحدث عن اليقين ولكنه لايلتزم به ويزعم لنفسه أنه يرد على أهل اليقين . على الفلاسفة .

وإذا كانت المعرفة اليقينية تعد داخلة فى مجال البرهان، الذى يعتمد بدوره على أسس وجذور عقلية ، فإن هذا ما دفعنا إلى تحديد مانقصده بالعقل (١)، حتى نصعد من ذلك إلى محاولة لتجديد فكرنا الفلسفي العربى .

بعد ذلك كشفنا عن مصادر المعرفة اليقينية بأنواعها العديدة . وقد لاحظنا أن كل نوع منها يستند إلى جذور ثابتة محددة : والملتزم بها يستطيع البرهنة والتدليل على أقواله . بعكس المقدمات غير اليقينية التي لا تعد داخلة في مجال البرهان .

هذه المقدمات غير اليقينية إذا كانت لا ترتنع إلى مستوى البرهان ، فإن سبب ذلك اعماد أكثرها على الجدل . لقد اتخذت منه أساساً وطريقاً ، ومن هنا كانت بعض الدراسات الداخلة في إطار الدائرة الكلامية الجدلية ، كلاماً في كلام .

<sup>(</sup>١) يمكن الرجوع إلى تصديرن لكتاب « تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية، لمعرفة معان أخرى الدقل» .

لقد خرج نفر كبير من المتكلمين على قواعد البرهان أو القياس فى محاولاتهم معتقدين أنهم يستطيعون تأييد أقوالهم بمقدمات لامبر رلحا غير شهرتها . وكان هذا سبباً فى نقد فلاسفة العرب ، سواء فلاسفة المشرق العربى أو فلاسفة المغرب العربى لهؤلاء المتكلمين

وإذا كنا نجد فريقاً من المستشرقين وبعض المؤلفين فى مجال الفكر الفلسنى العربى فى مصرنا المعاصرة يذهبون إلى أن الفرق الإسلامية التى اتخذت من الجدل طريقاً : هى التى يجب أن نلتمس عندها الحركة الفلسفية فى الإسلام، فإننا نقول لهم لكم دينكم ولنا دين. إننا من جانبنا تخالفهم فى ذلك مخالفة تامة . تخالفهم فى ذهابهم إلى ذلك قلبا وقالبا، مؤكدين على القول بأن منهج المتكلمين ليس منهج الفيلسوف ، الذى يبحت من خلاله عن الحق فى ذاته، الحق مجرداً غاية التجريد . إن منهجهم يدور على محاور عير برهانية .

وبعد دراستنا لمصادر المعرفة اليقينية والمعرفة غير اليقينية ، وقفنا وقفة قصيرةعند البرهان الذي نعتبره أسمى صورة من صوراليقين ومعبراً عن تورة العقل بصورة أوبأخرى .

وإذا كنا نفضل البرهان على ماعداه ، فإن الباعث لنا على ذلك ، أنه يقوم على جذور عقلية ، ونحن لا نرتضى بالعقل بديلا ، إن مقدماته تعرف بالعقل ، وهو الذى يدرك أجزاء القضية المعروفة بنفسها ، إذ أن النتيحة الضرورية لا تكول إلا عن مقدمات ضرورية .

إن البرهان يعلمنا أننا ندرك التي عن طريق اليقين، ولا ندركه عن طريق الأمر الزائل العارض ، ومن هنا كانت مصادر المعرفة اليقينية متبلورة حول البرهان ، بعكس مصادر المعرفة غير البقينية التي لا نستطيع إدخالها في المجال البرهاني .

ويقيني أننا لو فهمنا ذلك حق الفهم وسبرنا غوره ، لاستطعنا التمييز ،والتمييز الحاسم ، بين موقف فلسنى وموقف غير فلسنى . وإذا ميزنا بين موقف وموقف ، فقد صعدنا إلى التعبير عن ثورة العقل .

هذا عن الفصل الأول بعناصره العديدة، والذى يعد بمثابة القاعدة التى ننطلق منها للتعبير عن هذه الثورة ، ثورة العقل ، حسب فهم خاص من جانبنا لهذه الثورة ، سبق أن أشرنا إليه فى بداية تصديرنا لكتابنا هذا .

أما الفصل الثانى ، فموضوعه الإلهيات فى فلسفة الفارابى . وقد اخترنا هذا الموضوع لعدة أسباب :

منها أنه يبين لنا المشكلات التي أحدثتها فلسفة أفلوطين في فكر بعض الفلاسفة العرب إنها في رأينا تعد في بعض جوانبها نوعاً من الخروج عن التفكير العقلاني .

في هذه الأسباب أبضاً أن فكر الفارابي في هذا المجال ، يعبر إلى حد كبير عن جانب فلسنى يختلف عن الجانب الكلامي . أي أن معالجة الغارابي لهذا الموضوع ، موضوع الإلهيات ،

تختلف بصورة أو بأخرى عن طريقة معالجته عند علماء الكلام . إن دراستنا لهذا الموضوع تفيدنا فى المقارنة بين الطريق الفلسفى والطريق الجدلى . إذ مما لا شك فيه أن الفلاسفة فى معالجتهم لهذا الموضوع برغم ماوقعوا فيه فى أخطاء ، كانوا على خلاف مع علماء الكلام .

بينا في هذا الفصل كيف حاول الفارابي جهده ، التدليل على وجود الله والبحث في صفاته ، والكشف عن كيفية صدور الموجودات عنه تعالى .

ومما لا شك فيه أن الفارابي كان فيلسوفاً بكل ما تحمله هذه الكلمة من معنى . ولكن دقة تفكير الفارابي ، يجب ألا تنسينا ما في بعض آرائه من تذبذب وتناقض ، كما يجب ألا تنسينا أيضاً ماوقع فيه من خطأ حين حاول التوفيق بطريقة تعسفية بين أفلاطون وأرسطو .

إن هذه المحاولة تعد محاولة خاطئة ومقضياً عليها بالفشل . إذ أنها أوقعته فى تأويلات ظاهرها وباطنها التعسف الذي لاحد له .

نقول هذا لأننا لا نجد مبرراً عقليًّا للتوفيق بين آراء لأفلاطون وآراء لأرسطو . وما الهدف من الاعتقاد بأن الفلسفة القديمة عند ممثليها الكبيرين أفلاطون وأرسطو ، يجبأن تكون فلسفة واحدة .

قد نجد مبر رات كثيرة دفعت الفارابى لهذا التوفيق ، وهذا ماكشفنا عنه فى تمهيدنا لهذا الفصل ولكن لو استعرضنا هذه المبر رات واحداً بعد الآخر ، لن نجد من بينها مبر راً واحداً يعد مبر راً عقلانيًا .

هذا مادفعنا بعد عرض فلسفته في هذا المجال ، المجال الإلهي ، إلى توجيه مجموعة من أوجه النقد إلى آراء الفارابي في هذا الحجال ، ونحن نعلم علم اليقين ، أننا قد نختلف مع باحث أو أكثر من الباحثين في فلسفة الفارابي . ولكن هذا الاختلاف قد يعبر بصورة أو بأخرى عن الثراء الفلسفي . إذ أن الحزم والقطع الذي يلجأ إليه نفر من الدارسين في أشباه أقسام الفلسفة ، لا يجعلنا نتقدم خطوة واحدة في سبيل الحقيقة . إن هذا النقد من جانبنا قد يعد دليلا أو أكثر من دليل على اعترافنا بعمق فلسفة الفارابي ، إنها لوكانت فلسفة مسطحة ، فلسفة ليس لما جدورها القوية ، لما اهتممنا من جانبنا بتوجيه أكثر من نقد إليها ، وخاصة ونحن نكشف اليوم عن الثورة العقلية في مجال الفلسفة العربية .

لقد لاحظنا أن الفارا بى قد جانبه الصواب فى فهم فلسفة أفلاطون ، كما ينبغى أن يكون الفهم كما ابتعد عن الصواب إلى حد كبير حين أول فلسفة أرسطو تأويلا خرج به ، عن مذهب أرسطو الحقيقي .

هذا نقد عام ، فإذا انتقلنا من ذلك ودخلنا فى التفاصيل ، فإننا مع اعترافنا كما قلنا بخصب وعمق آراء الفاراني فى مجال الإلهيات ، إلا أننا من خلال منظور نتمسك به تعبيراً عن هذه النورة

م الداخل . لم نحد مفراً من توجيه أكبر من نقد إلى فلسنة الفاراني ، سواء ما تعلق منها بالتدليل على وجود الله . أو ما ارتبط بنظرية الفيض أو الصدور . وهذه الأوجه من النقد تتبلور حول محور واحد نتمسك به . وهو الحور العقلاني .

هذا يعنى أننا لوأردنا أن ننقد الفاراي من خلال منظور أو محور آحر. قد نحد أوجهاً أخرى من النقد غير ماسنكشف عه . ولكننا لو تمسكنا بهذا المنظورالذي يقوم على العقل . ويتخذ منه دليلا وهادياً ومرشداً ، لوجدنا أن فلسفة الفارابي تستحق أوجه نقد معينة

من هذه الأوجه من النقد . أن الفارانى برعم تمييره بين الطريق الجدلى والطريق الفلسي البرهانى العقلى، قد وقع أحياماً فيما كان يخشاه و يحذر منه . إنه فى تدليله على وجود الله معتمداً على التمييز بين الممكن والواجب بعيره والواجب بذاته . قد استمد إلى بعض الجذور الكلامية . وخذا استحق من جانبنا ما وجهناه إليه من نقد فى هذا الموضع . نظراً لأننا لا نوافق على إدخال هذه الجذور الكلامية ، إذا أردنا الصعود إلى البرهان ، إذ أردنا السير فى طريق اليقين . إذ أردنا التعبير عن ثورة العقل .

رقى هذه الأوجه أيضاً . أن الفارابى حين أخد فى إصفاء محموعة من الصفات على واجب الوجود ( الله تعالى ) . ركز على وجهة نظره . وتغافل نوعاً من التغافل عن وحهة نظر الفريق المخالف . صحيح آننا لا نوافق على رأى هذا الفريق المخالف ، فيا يتعلق بدراسة العلاقة بين الدات والصفات ، ولكننا ننقد العارابي في هذا المجال ، لأن من خصائص الموقف الفلسمي عرص وجهتي النظر . وإذا عرفنا موفف كل فريق من الفريقين . فقد عرفا نقاط القوة والضعف في كل موقف منهما : عرفنا طريق الحق . ميزنا بين هذا الطريق وطريق الظن والحطأ .

إن الفارابى يقيم تدليله على وحدانية الله اعتماداً على فكرة «التام» وإذا فتشنا عن تحليل لهذه الفكرة . لم نجد عند الفارابى أكبر من تعريف لها . وهذا التعريف وحده لا يحل المشكلة التي يبحث فيها . فمتى كان التعريف مغنياً لنا عن تحليل هده الفكرة . فكرة التام ؟ وإذا كان تدليله على وحدانية الله قائماً كما دكرنا على فكرة التام . وهذه الفكرة لم يقدم لنا الفارابي إلا تعريفاً لها . فقد استحق منا أن نوجه إليه هذا النقد ، وكان بإمكانه أن يدلل على وحدانية الله بطرق عديدة أخرى .

أيضًا من هذه الأوجه من النقد . ما قلناه بعد دراستنا للفيض أو الصدور عند الفارابي ، من أننا لا نجد مبرراً عقلانيًا، في إصرار الفارابي على أن تسلسل الموجودات وترتيبها يقوم على أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد .

هذا بالإضافة إلى أن الفارابي قد أقام ترتيبه هذا معتمداً فيما يبدو لنا على فكرة الأفضل

والأشرف . وهذه الفكرة لا نجد لها جذوراً ومبررات عقلية واضحة . لا نجد لها أسساً راسخة تربطها بأعمق أعماق الوجود . إنها فكرة كيفية وليست تعبيراً كميًّا . إنها فكرة أوقعت الفارابي وأكثر فلاسفة العرب في أخطاء عديدة ما كان أغناهم عنها . ولكن ماذا نفعل حيال بريق الكيف وأضوائه التي حجبت عنهم حقيقة الكم . إن الفارابي وغيره من الفلاسفة ، لوكانوا قد ابتعدوا ولو إلى حد كبير عن هذه الفكرة ، لكانوا قدموا لنا أراء أكثر جدة وطرافة ولكنهم لم يفعلوا ذلك في بعض من آرائهم ، ومن هنا كان واجبنا النقد متخذين من العقل نبراساً ومن البحث عن اليقين دليلاً ومرشداً . هذا عن الفصل الثاني . الذي كان موضوعه كما ذكرنا الجانب الإلهي في فلسفة الفارابي . من خلال منظور نقدى عقلاني .

و بانتهائنا من هذا الفصل ، يكون قد آن الأوان لأن ننتقل إلى فصل آخر ، نكشف فيه عن جذوراً صوفية .

وهذه الجدور برغم اعترافنا بأن لها بعض المبررات. وبرغم أن فيها ما يعتمد على أرض ثابتة من البحت عن الحقيقة . إلا أننا تعبيراً من جانبنا عن تلك الثورة التي تواكب العقل ، والعقل يواكبها ، رأينا توجيه بعض أوجه النقد إلى قليل من هذه الجذور الصوفية .

هذا ما كشفنا عنه من خلال دراستنا لموضوع الفصل الثالث والأخير من كتابنا هذا ، وهذا الموضوع يتركز حول نقد موقف ابن سينا من التصوف .

وقد أشرنا فى تقديمنا لهذا الفصل إلى مبررات نقد كل من الطريق الصوفى والطريق الجدلى الكلامى . أشرنا إلى أن ذلك يعد تعبيراً عن ثورة العقل فى الفلسفة العربية . نقول هذا لأننا ندرك أن التقدم نحو إرساء دعائم الفلسفة العربية يرتبط ارتباطاً تاماً بالتقدم نحو أعماق العقل وقاعه الحصيب . إننا كلما تحركنا شوقاً وعن وعى نحو العقل ، تقدمنا خطوة أو أكثر من خطوة نحو تدعيم أسس البرهان واليقين . وإذا تم لنا إرساء هذه الدعائم ، فقد استطعنا على الأقل التمييز بين مجال عقلى ومجال غير عقلى .

وإذا كان ابن سينا يشير إلى كثير من الجوانب التي بحتت قبله عند زهاد وعباد ومتصوفة ، فقد رأينا من المناسب الإشارة إشارة غاية في الإيجاز إلى بعض هذه الجوانب الصوفية . ولم يكن هدفنا من ذلك إلا المقابلة بين اتجاه صوفي قلبي ، واتجاه عقلي فلسني برهاني .

هذا ما فعلناه فى القسم الأول فى قسمى هذا الفصل الذى يندرج نحته ثلاثة عناصر جزئية .

بينا. فى العنصر الأول ، كيف كان التصوف يمثل اعلماداً على الجانب العملى الرهد والعبادة ، وكيف أن هذا الاعباد يقوم على دعائمه القلبية لا الفلسفية النظرية البرهانية .

وكشفنا فى العنصر الثانى ، ومن خلال دراستنا للعديد من المصطلحات الصوفية ، إلى أن هذه المصطلحات تقوم على ركائز وجدانية وتعبر عنها ، وكيف يؤدى ذلك إلى اختلاف المقصود من لفظة يستعملونها كلفظة «اليقين» أو حال اليقين عن قصد الفلاسفة من هذه الكلمة . بمعنى أن اليقين بمعناه الصوفى يختلف اختلافاً جذرياً عن اليقين بالمعنى الفلسفي .

إن اليقين عند الفلاسفة - كما بينا فى الفصل الأول - إذا كان يقوم على البرهان بمعناه النظرى أساساً ، فإن اليقين عند المتصوفة يعين المشاهدة . إنهم يرون أن كل ما تراه العيون ينسب إلى العلم . أما ما تعلمه القلوب ، فإنه ينسب إلى اليقين ?

وهذا القول فى جانب المتصوفة ، إن دلنا على شيء ، فإنما يدلنا على التعارض بين الطريق الحسى النظرى والطريق القلبي الصوفى . وقد أشرنا إلى ذلك فى دراستنا لمصادر المعرفة اليقينية وغير اليقينية فى أول فصول هذا الكتاب . وقلنا إنه لا بد من الكشف عن ذلك ونحن نتحدث اليوم عن أسس معينة محددة نتخذ منها أساساً لثورة العقل فى الفلسفة العربية ؟

فبعض المتصوفة والزهاد طالما كشفوا لنا عن عجز العقل ، حين ذهبوا مثلا إلى أن الدليل على الله هو الله وحده ، أما العقل فنظراً لأنه محدث ، فإنه عاجز عن ذلك ، لأن المحدث لا يدل إلا على محدث مثله . أيضاً طالما قابلوا بين الحكمة الأرسطية والحكمة الذوقية ، رافضين الحكمة الأرسطية وما فيها من مقولات عقلية .

نقول هذا ونؤكد على القول ، حتى لا ننخدع بمجرد اللفظة كما يحدث لنفر من الدارسين في أشباه أقسام الفلسفة ، بل يجب أن نبحث عن حقيقة هذه اللفظة أو تلك ، أى ما وراء هذه اللفظة ، وهذا ما يتمسك به حقاً المدارسون المتخصصون في فكرنا الفلسني متجاوزين بذلك ما يفعله أشباه الدارسين الذي تعبر أقوالهم عن السذاجة والبلاهة .

وما يقال عن لفظة اليقين ، يقال على ألفاظ كثيرة . منها مثلا لفظة « العلم » . الغزالى يستخدم هذه اللفظة ويدعونا إلى العلم . والفلاسفة والعلماء يستخدمون هذه اللفظة . ولكن هذه اللفظة تعنى عند الغزالى شيئاً يختلف اختلافاً كبيراً عما يعنيه الفلاسفة والعلماء بتلك اللفظة . وقس على ذلك أيها القارئ الكثير من الألفاظ التي تستعمل بمعان مختلفة .

انتقلنا من هذا العنصر الثانى ، إلى عنصر ثالث وأخير . وقد أوضحنا فيه كيف أن مسلك الزهاد والصوفية يعد تعبيراً عن الجانب الوجدانى لا العقلى . وقد اخترنا نموذجاً لبيان ذلك ، المفكر الصوفى الغزالى .

و إذا كنا لم نقف إلا وقفة قصيرة عند الغزالى ، فإن سبب ذلك أن قصدنا كما ذكونا

أكثر من مرة ليس دراسة التصوف دراسة شاملة ، بل كل ما قصدنا إليه في هذا المجال ، بيان الفرق الرئيسي بين نمط من الفكر الوجداني القابي ، عبر عنه متصوفة ، ومنهم الغزالي ، وبين مسلك فلسفى عقلي برهاني ، عبر عنه فلاسفة

ويبدولنا أن هذه التفرقة تعد تعبيراً عن ثورة العقل ، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار أنها أساساً تعد ثورة من الداخل، تنفذ إلى شرائح من الأفكار التي تركها لنا نفر من المفكرين ، متكلمين كانوا أو متصوفة أو فلاسفة ، وتشرع بعد تحليل هذه الأفكار في تحديد اتجاه صاحبها وإذا وضعنا أيدينا على اتجاه صاحبها ، فقد عرفنا موقف العقل من هذا الاتجاه أو ذاك من الاتجاهات .

ونظراً لأن قصدنا الرئيسي لم يكن الالتزام بالإطار التاريخي ، فإننا لم نجد ضيراً في عرض مسلك الغزالي ، قبل دراسة موقف ابن سينا من التصوف ، إذ أن حديثنا عن الغزالي ، يعد داخلا في الإطار الذي حددناه للقسم الأول من قسمي هذا الفصل ، وهو الإطار الذي نكشف من خلاله كيف كان التصوف عمليًّا وجدانيًّا ، لا فلسفيًّا نظريًّا . وهذا قد يختلف - كما سنري - في قليل أو في كثير عن الوجه الصوفي لفلسفة ابن سينا ، أو الوجه الفلسفي لتصوفه .

قلنا إننا جعلنا محور العنصر الثالت يدور حول مسلك الغزالى . وقبل بياننا لمسلكه أشرفا إلى أسباب هجومه على الفلاسفة (الطريق العقلى) ونقده للمتكلمين (الطريق الجلملى) مفضلا بعد ذلك طريق الصوفية (الطريق القلبي) .

وقد كشفنا عن بعض الأخطاء والمغالطات التي نجدها عند الغزالى . إنه يعلن أن آراء الفلاسفة لا تعجبه : وإذا سألناه لماذا أيها الشيخ ؟ أجابنا بأن آراءهم تتعارض مع بعضها البعض ، واو كانت صحيحة لكانت كالحقائق الرياضية ليس عليها خلاف .

والمفكر حين يجد رأياً كهذا من جانب الغزالى ، لا بد أن يتوقف عنده متعجبًا من الغزالى والذى يطالبنا بصب التفكير فى قالب واحد ، ناسيًا أو متناسيًا ، أن الفلسفة لم توجد إلا لتكون بحثًا عن الحقيقة وخلافًا حول أدلة العقول .

لقد حدث هذا منذ وجد الفلاسفة قبل الميلاد ، وسيظل هذا حالها إلى أبد الآبدين . ولا يصح إطلاقًا ونحن نتحدث الآن معبرين من جانبنا عن ثورة العقل ، لا يصح التغافل عن الآراء الخصبة العميقة والمتعددة ، والتي قال بها الفلاسفة في محاولة من جانبهم البحث عن الحقيقة ، هدف التفكير الفلسفي وضالته المنشودة .

إننا لورجعنا إلى أقوال الفلاسفة في مشرق الدنيا ومغربها ، قبل الميلاد في الماضي السحيق

وبعد الميلاد حتى لحظاتنا التى نعيشها . لوجدا كيف بحث الفلاسفة عن الحقيقة ودافعوا عنها وفي سبيل ذلك قالوا بآراء عديدة . وهذه الآراء إذا كان كل رأى منها يختلف فى قليل أو فى كثير عن الرأى الآخر . إلا أن ما يشفع للفلاسفة ، أن الحقيقة لا يمكن الوصول إليها بل إننا فى بحثنا ندنو منها ونقترب . وهذا يعد تعبيراً من جانبهم عن طبيعة التفلسف والفلسفة ، والتى تقوم حول الخلاف والحوار دائماً .

وإذا كان الغزالى قد بين لنا سمو المعرفة الصوفيه على المعرفة العادية والمعرفة الكلامية ، وأوضح لنا مراتب الإيمان . فإنه لا لوم عليه . فهذا من حقه . وقد كان ذلك متوقعاً منه بعد أن هاجم الفلسفة . كان ذلك منتظراً منه . لأنه لم يهتم اهتماماً كبيراً بالفلسفة بمعناها الاصطلاحي ، على غير ما هو شائع في أقوال الباحثين في فكر الغزالى . بل لم يكن لديه في بعض جوانب تفكيره حساً فلسفياً .

نقول: قد يكون من حق الغزالى أن يتحدت ما شاء له التحدث عن سمو المعرفة الصوفية وأن يرفع مرتبة إيمان العارفين فوق مرتبة إيمان العوام وإيمان علماء الكلام. ولكن هل من حقه أن يقول وإنه ماكتب كتابه «الفلاسفة» إلا لكى يهدم ويعترض. إن هذا القول لم يكن ليصح منه وهو الباحت في مجال الفلسفة. إن هذا القول الذي قال به الغزالى ، أو هذا القصد من جانبه . يعد فيا يرى ابن رشد ... قصداً لا يليق به ، بل بالذين في غاية الشر.

كشفنا بعد ذلك عن أصول السالك لهذا الطريق الصوفى فى رأى الغزالى . وما يحدث له ، وكيف كان الغزالى معبراً عن ذلك فى عبارات أدبية وصفية جميلة حين يقول مثلا إن الله هو المتولى لقلب عبده ، والمتكفل بتنويره بأنوار العلم . وإذا تولى الله أمر القلب ، فاضت عليه الرحمة ، وأشرق النور فى القلب ، وانشرح الصدر ، وانكشف سر الملكوت ، وتلألأت فى القلب حقائق الأمور الإلحية .

وقد انتهينا من دراستنا للمسلك الصوفى عند الغزالى ، إلى أن الغزالى إذا كان يضيف إلى الطريق الوجدانى القلبى الذى رفعه إلى أعلى مرتبة ، بعداً نظرينًا، فإن هذا البعد كان لديه غير محدد المعالم ولا واضح الصورة ، لأنه اختفى أوكاد وسط وصفه الأدبى الجميل لحالة هذا السالك فى طريق التصوف .

كما أشرنا إلى أننا مع اعترافنا بخصب هذه المحاولة ، محاولة الغزالى ، إلا أنها ليست محاولة داخلة فى المجال الفلسى العقلانى من قريب أو من بعيد . إذ من الصعب إن لم يكن من المستحيل أن يلتى وصفه للمسلك الصوفى ، مع التحديد الدقيق لحصائص وشروط المعرفة اليقينية ، تلك المعرفة التى لا يصل إلى جذورها وأبعادها الدفينة إلا من كان فكره مشدوداً بعناصر وجذو رعقلية ، وقديماً نبهنا ابن رشد إلى ذلك كله .

قلنا هذا ونحن ندرس شريحة من فكر الغزالى ، شريحة تعبر عن فكر وجدانى قلبى ، وثبين موقف العقل منها . حتى نرتفع إلى التعبير عن تورة العقل .

هذا عن القسم الأول من قسمى هذا الفصل الثالت والأخير . وقد آن لنا أن نتقل وتحت مظلة العقل دواماً ، إلى الإشارة إلى القسم الثانى من هذا الفصل والذى جعلنا موضوعاً له ، دراسة شريحة أخرى متعددة الألوان والظلال . هذه الشريحة هى موقف ابن سينا من التصوف ، تم نقد هذا الموقف تعبيراً عن ثورة العقل .

وقد بينا فى تمهيدنا لهذا القسم ، إلى أننا سنجمع فى دراستنا لموقف ابن سينا بين الطابع الموضوعى والطابع الذاتى . فبعد عرض موقفه عرضاً تحليليًّا من خلال أمهات كتبه فى هذا المجال ، وخاصة كتابه الإشارات والتنبيهات ، وجهنا مجموعة من أوجه النقد العديدة لآرائه ، سواء من حيث الإطار العام أو من حيث الآراء الجزئية الفرعية . وهذا النقد نحسبه شيئاً ضروريًّا حتى لا تتحول الدراسة الفلسفية إلى نوع من الرواية والحكاية عن السابقين كما هو الحال عند قوم أرادوا للفلسفة أن تتحول إلى مجموعة من الروايات والحكايات كالتى نجدها فى قصص ألف ليلة وليلة مئلا .

كما أشرنا إلى أن القارئ سيدرك تماماً كيف كان النقد معبراً عن ثورة العقل ، سيرى كيف أن النقد كان مرتكزاً على التمسك بالعقل وإعلاء كلمته فوق كل كلمة ، حتى يكون هذا العقل معبراً عن عظمة الفكر التي لاتدنو منها ولا تقترب عظمة أخرى .

والواقع — كما أشرنا فى تمهيدنا لحذا القسم ــ أن دراسة موقف ابن سينا من التصوف ، تكتنفها الكثير من المصاعب ، وخاصة إذا أردنا دراسة موقفه من خلال منظور أو اتجاه معين بحيث نتحاوز مجرد العرض والشرح .

من هذه المصاعب . أنه لا بد من المقارنة بين اتجاه واتجاه ، المقارنة بين موقف وموقف، المقارنة بين التزام بطريق العقل والبرهان، والتزام بطرق أخرى كطريق القلب والوجدان :

من هذه المصاعب أيضاً ، تلك الآراء التي قيلت حول تصوفه ، وكثير من هذه الآراء استند إلى أدلة قوية . فهل تصوفه له مقدمات فلسفية راسخة في مذهبه ؟ هل تصوفه لا يعدوأن يكون تاجاً للمذهب لا غير ؟ هل يمثل تصوفه خروجاً عن بقية جوانب فلسفته ؟ هل يعبر ما كتبه في مجال التصوف عن نوع من التوبة ، أو الرجوع من الفكر الفلسفي إلى الفكر الصوفى ؟ هل يعد القسم الصوفى من كتاب الإشارات والتنبيهات مجرد كتاب مؤلف في موضوع التصوف ، وليس من الضروري أن يكون مؤلفه صوفياً ؟ هل يعبى تصوفه تدليلا على إفلاس العقل ؛ هل تجد تناسباً بين عباراته في كتاب الإشارات والتي تشير إلى شفافية الروح وصفاء الوجدان، وبين حياته تناسباً بين عباراته في كتاب الإشارات والتي تشير إلى شفافية الروح وصفاء الوجدان، وبين حياته

التي كان يغشاها اللهو والطرب والتي عاشها بالعرض أكبر مما قضاها بالطول ؟

هذه تساؤلات عديدة . ولكنا إذاكنا نعبر اليوم عن تورة العقل ، فإننا وجدنا من واجبنا الالتزام بطريق آخر في البحت عن تصوف ابن سينا . وهذا الطريق يقوم على أساس هو : متى كان ابن سينا معبراً في هذه الفكرة أو تلك عن العقل . ومتى كان معبراً في فكرة أو أخرى عن إطار آخر غير الإطار العقلي ؟

ومهما يكن من أمر ، فإننا إذا كنا قد احتلفنا مع فريق من الباحثين حول رأى أو أكثر من الآراء التي قيلت حول تصوفه ، فإن هذا يعد شيئاً طبيعيناً ، إذ أن الخلاف في الرأى من طبيعة الفلسفة والتفلسف .

بعد هذا التمهيد الذى قدمنا به لدراستنا لتصوف ابن سينا ، انتقلنا إلى دراسة بعض اللهاذج من رسائله العديدة التي نجد فيها بعض الأفكار الصوفية ، سواء كانت أفكاراً بارزة غاية البرور . أوكانت مجرد أفكار عابرة لا تدلنا دلالة قاطعة على هذا المحتوى الصوفي .

وقد وقفنا وقفة أطول عمد كتابه " الإشارات والتنبيهات " بظراً لأنه يعد أهم كتبه في هذا المجال .

قد وقفنا أيضاً وقفة نقدية عند أكثر الأفكار التي نجدها مبئوتة في تضاعيف كتبه ورسائله الصوفية ، رابطين كل فكرة وبين جذورها الفلسفية إن وجدت ، ومتيرين إلى مدى استفادته من المفكرين الذين سبقوه ومدى تأثيره فيمن جاءوا بعده ، حتى لا تكون دراسة أفكاره منقطعة الصلة بالأفكار التي سبقتها والأفكار التي جاءت بعدها ، وكأنها معلقة في الهواء ، كما يهوى ذلك نفر من المشتغلين بأشباه أقسام الفلسفة ، إن لم يكن كلهم .

وقفنا مثلا عند فكرته عن الموت ، وكيف حاول دفع الخوف من الموت ، وقد تبين لنا أن فكرته هذه يغلب عليها الحس الصوفي الغائى . وقد لاحطنا في معرض نقد فيلسوفنا إلى أنه أخذ يدور حول مشكلة الموت ، دون أن ينفذ إلى صميم فلسفة الموت . . إنه يعرض علينا أسباب مخاوف الموت . ثم يرد على سبب سبب منها ، ولكن هل نجح في ذلك ؟ اعتقد أنه لم ينجح ، إذ أنه حين يعرض علينا مخاوف الموت . نجده سرعان ما يتجاوزها إلى الاعتراض عليها بطريقة تبتعد إلى حد كبير عما ينبغي أن يلتزم به الفيلسوف . إنه يعتقد بفكرة مسبفة ، وهي أنه لا مبر ر للخوف من الموت . فإذا صادف أفكاراً تتعارض وهذه الفكرة المسبقة ، سرعان ما يرد عليها دون أن يهتم في كثير من الأحيان بالوقوف عندها ومناقشتها مناقشة موضوعية . إنه كثيراً ما يستخدم عبارات خطابيه تارة وإقناعية تارة أخرى . وهذه العبارات الإقناعية الحطابية — كما بينا في الفصل الأولى — لا ترقى إلى مستوى البرهان .

صحيح أن إيمانه بفكرته نابع من جذور فلسفية كموقفه فى فلسفته من التفاؤل وتغليب الحير على الشر وغيرهما من أفكار . ولكن هذه الأفكار لم تسلم من النقد .

صحيح أيضاً أنه بذل جهداً في رسالته «في دفع الغم من الموت »، ولكنه لم يتقدم خطوة لها أهيها الفلسفية نحو تبديد هذه المخاوف . فرغم ما بذله ، ما زالت مشكلة الموت من المشكلات التي يبحث فيها الإنسان ، تماماً كما نبحث في مشكلة الحياة .

بعد دراستنا الموجزة لحذه الرسائل وما تضمنت فى أفكار ، انتقلنا إلى دراسة الجوانب الرئيسية فى تصوفه دراسة تفصيلية وذلك فى خلال منظور نقدى ، يعتمد اعتماداً رئيسيًّا على ما نقصده بثورة العقل .

جانب أول جعلنا موضوعه « اللذة الباطنة واللذة الحسية ». وقد بينا كيف حاول ابن سينا جهده رفع اللذات الباطنة واللذات العقلية فوق اللذات الحسية ، كما كشفنا عن الارتباط بين البعد الفلسفي والبعد الصوفي في هذا الحجال ، مستندين بصفة خاصة إلى رسائله النفسانية ، وغيرهما من رسائل ترتبط من قريب أو من بعيد بهذا الحجال .

وقد لاحظنا فى مجال نقدنا لابن سينا ، أن هذا الحانب كان معتمداً فيه على فكرة الأفضل والأشرف ، تلك الفكرة التى سبق أن أشرنا إليها ونحن ندرس مجالا من مجالات الفلسفة الفارابية .

إن هذه الفكرة التى يعتمد عليها ابن سينا تقدم لنا تصوراً كيفيًّا لا تحديداً كميًّا ، وكان بإمكان ابن سينا الابتعاد عن هذه الفكرة التى قد لا تتيح مجالا للالتقاء بين ا ( نفس مثلا ) ، ب ( جسد ملا ) .

حانب ثان تحدثنا فيه عن مقامات العارفين وصفاتهم من خلال ما كتبه ابن سينا ، وخاصة في كتابه « الإشارات والتنبيهات مبيناً لنا اللذات التي تحدث للعازفين المتنزهين في حالة ذهابهم إلى عالم القدس والسعادة ، سواء كان ذهاباً كلياً (بعد الموت) أو ذهاباً غير كلى (قبل الموت) ، ومحدداً لنا مراتب الجواهر العقلية من خلال فكرتى العشق والشوق ، ورابطاً ذلك بحديثه عن أخلاق العارفين وصفاتهم .

وقد وقفنا عند هذا الجانب الثانى وقفة نقدية ، ولاحظنا أن أفكار ابن سينا فى هذا المجال ، وخاصة فكرته عن العشق والشوق ، تعد أقرب إلى أفكار الأديب الفنان ، منها إلى أفكار الفيلسوف الذى ينظر إلى الكون نظرة دقيقة محددة الإطار لا مهوشة المعالم .

صحيح أن لفكرة العشق والشوق دلالتها الفلسفية، إذا أخذنا فى الاعتبار العلاقة بين المادة والصورة ، وكيف أن المادة تعشق الصورة ، أو تتحرك شوقاً إليها ، أو إذا أخذنا في الاعتبار

أيضاً قول أرسطو ، إن العالم يتحرك شوقاً محو الله الكامل . ولكن هذه الدلالات غير محددة المعالم كما ذكرنا أكثر من مرة .

نقول هذا ولا مفر من القول ، وبحن نتحدث اليوم عن تورة العقل فى الفلسفة العربية . لأننا نعلم أننا إذا لم نميز بين إطار وإطار . بين ثوب كمى وثوب كينى ، فسوف لا ننفذ إلى صميم التجديد .

هذا عن الجانب الأول والجانب الثانى . وقد انتقلنا مهما إلى الجانب الثالث ، وهو ما يعبر عنه ابن سيناء بدرجات حركات العارفين . وقد بينا أن حديث ابن سيناء عن هذا الجانب كله عن هذه الدرجات كلها ، ابتداء من أولها (الإرادة) إلى آخرها . (الإقبال بالكلية على الله تعالى) ، كان حديثاً معبراً عن الوجد لا عن العقل .

صحيح أن عذر ابن سينا أنه يتحدث عن مجال صوفى لا يخضع للعقل ومقولاته ، ولكن كال لزاماً عليه أن يعرض للموقف الآخر . وهذا الموقف الآخر أو الوجه الآخر ، هو بيان موقف العقل من هذه الدرجات ، وهل من الممكن الوصول إليها حقيقة أم لا ، بدلا من تركيز حديثه على وجه واحد فقط ، وكأن هذه الدرجات كالحقائق الموضوعية المقررة .

كان لزاماً عليه ذلك ، ولكنه للأسف الشديد انساق انسياقاً وراء اللغة الوجدانية وابتعد ابتعاداً تاميًا عن لغة العقل ، ولعمرى أن تلك اللغة الوجدانية تحمل في طياتها كثيراً من أوجه الخطأ والخطر وخاصة إذا استخدمت في مجال يتصل من قريب أو من بعيد بالفلسفة . إنه لم يلتزم بخصائص محددة معينة يلزمنا إياها الموقف الفلسفي .

وبعد نقدنا لهذا الجانب ، انتقلنا إلى الجانب الرابع ، وهو الذى يدور حول أخلاق العارفين وأحوالهم . وقد لاحظنا أن الصفات التى يخلعها ابن سيناء على العارفين ، قلما تتوفر مجتمعة فى فرد من الأفراد ، لأن فى بعضها ما يعد بعيداً إلى حد كبير جدًا عن الطبيعة البشرية . ويقيني أن ابن سينا لو كان قد درس طبائع البشر على اختلاف الأزمنة والأمكنة ، ولو كان صريحاً ومنطقيًا مع نفسه ، لما وصف العارف بهذه الصفات والأحوال، لأن العارف أولا وأخيراً يعد فرداً من أفراد البشر .

هذا عن الجانب الرابع ، أما الجانب الخامس والأخير ، فيدور حول غرانب الأفعال التي تصدر عن العارفين .

وقد لاحظنا بعد دراستنا لأقوال ابن سيا عن هذه الأفعال ، ونسبته أشياء عجيبة وغريبة إلى العارفين ودفاعه عن أشياء لا يصح أن يتكلم عنها الفيلسوف العقلانى كلمة واحدة . نقول لاحظنا أن ابن سينا يبتعد رويداً ، بل يبتعد أحياناً على سبيل القفزة والطفرة عن مجال

المعقول إلى مجالات أخرى ، ناسياً أو متناسباً دراساته عن العلل و بحوثه فى الجوانب العلمية ، والحالات الطبية ، تلك البحوث والدراسات التى تسودها التجربة العلمية لا السحر ، وتلتزم بمنطق العقل وقوانين الوجود لا أحوال الوجد .

اختلفنا إذن مع ابن سينا اختلافاً يكاد يكون جذرياً في أكثر ما يذكره ، وخاصة في المجالات التي يبتعد فيها عن المنطق والعلم ، ينفي فيها العلاقات بين الأسباب ومسبباتها ، يبتعد فيها عن تقديم سبب عقلاني علمي لكل ظاهرة من ظواهر الوجود وكل حادثة من حوادث الكون .

نقول هذا ونحن نعلم أن من حق ابن سينا أن يتحدث ماشاء له الحديث ، وأن يفيض فى الكلام ما شاءت له الإفاضة ، ولكن إذا كان من حق ابن سينا ذلك ، فإن من واجبنا أن نكشف له عن خطئه تعبيراً من جانبنا عن أورة العقل ، وخاصة أن ابن سينا قد ابتعد فى بعض الحجالات الى يبحث فيها عن هذه التفسيرات العلمية والفلسفية المحددة ، ابتعاداً يكاد يكون تاماً .

ولعلنا نلاحظ أيضاً كيف كان ابن سينا متخلياً إلى حد كبير عن العقل . إننا سرعان ما نجده قائلا بمقدمات مرتباً عليها نتائج ، لدرجة أن القارئ قد يظن أن أقواله هذه أقوالا منطقية . ولكن لو أعملنا الفكر والعقل ، لوجدنا أن مقدماته هذه في كثير من الحجالات التي بحث فيها تعد مقدمات غير صادقة ، وإذا كانت المقدمات هذه حالها ، فلا بد أن تكون النتائج المرتبة عليها نتائج خاطئة .

إنه لم يلتزم بما سبق أن قرره عن مقدمات البرهان والتفرقة بين هذه المقدمات والمقدمات الجدلية والمقدمات الخطابية . إننا نجد تلاقياً بين بعض أفكار ابن سينا في هذا الحجال ، والأفكار الكلامية . وعلى القارئ أن يقارن أقواله عن الأفعال التي ينسبها للعارفين ، بدراسات المتكلمين عنموضوع السببية . إنه سيجد نوعاً من أنواع التشابه .

وأخيراً نقول إن ابن سينا إذا كان من حقه الدفاع عن أقواله وتبريرها ، فإن من حقنا مع الاعتراف بعمق كتاباته في مجال التصوف ، تلك الكتابات التي تملأ القلب سكينة وطمأنينة . نقول من حقنا أن ننقد رأياً أو أكثر من رأى ، بل ننقد اتجاهه هذا ، وذلك إيماناً منا بالعقل ، وكيف أن هذا العقل يستطيع التعبير عن نفسه بثورة فكرية ، ثورة عقلية من الداخل كما قلنا في بداية تصديرنا . ثورة تستمد جذورها من قاع العقل الحصيب ، متخذة من هذا العقل هادياً لما ومرشداً .

نرجو بعد هذا كله أن نكون قد تقدمنا خطوة نحو إرساء دعائم منهج نؤمن به ونكرس حياتنا ثورة العقل للدراع عدد. ولحل في دفاعنا عن هدد الثورة المتملية ، مد المحاة من بهابنا ن الابتحاد من التواه أمر العقل والانتراف عنه . لأنها لا بريد أن سحرف عن المسار الدتملي سرة أحرى . وإذا كنا حد كثيراً من الانتخادات سحه إلى الدتمل . فإن العقل هو الذي يصحح بنفسه بتمرده على نفسه من العقل يدرج العقل يتسير باتساع من العقل يدرج والايتوم اللامعقول بتصاحيح المعقول . إن هذا العقل يتسير باتساع المطاق والتموم وهذه الميرات تسديح تماماً للعقل بتعليل مساره ، إذ أحس أنه الحوث عما ينتخي أن يكون عليه التفكير العقل

القرل ليس من المناسب إطلاقا ما ترم أن نطح هالات الإعتجاب وأكاليل العار على سرية وتحالي وأكاليل العار على سرية وتفعوا مرتفاً صد العقل مدا العطي وألم المنظل عدد العقل العلم الأسراك والصحور ، واجع إلى أنه ما ي طريق وسط الأسراك والصحور ، واجع إلى أنه عواماً يعود آماً معد آن إلى الوراء لكى بحكم حطاه من مستقبل ينتظره وه مات عاية في التنوع مطلوب منه أن يقوم بها .

لا تاوموا العقل أيها القوم . بل انطروا إلى المرام التي أخرها والمهام التي ما زالت أمامه . والتي من نتجدد يوماً بعد يوم . ويقيني أنه سيقوم بإلحار ا . إذ أن تاريخ الفكر الإنساني والفاسلي منه على وحه الحصوص . يعد نارياً للعقل إنى ت يرسداً .

إنه الواحب مقادس عليها أن تقانيم ما أر المتناس أنه الله عكرية . ونكشف ما فيها من حدور عقلية . - عتى يكرن داك معيناً لذا على السراكسية تبار الحضارة وعلى دفع أمتنا إلى الأمام . فنحن بين أمرين اتنين لا تالت ذا : إما أن نوتضي السير قدماً نحو الحضارة . وهذا سبيله انتساك بالعقل . وهذا تكون الحياة . وإما أن لا نرتشي التقدم بتخلينا عن العقل . وفي ذلك الجدود والموت .

هدا ما أعنيه حين أدعو وأنادى اليوم بثورة العمل برسال الناسفة العربية، متأملا في صمت ماطق وفي نطق صامت داخل صومعتى الفكرية متوعداً رأن شربة غريبة. عبل يا ترى ستبعد هده الدعوة التي أحط التن سطورها في سكود الدار وفد بالأألى في التنقي ذلك الناعاع الفالق ليرم مفى بنور يوم جديد . عمل ستجد صداها في نفرس ويتمول المنتابين بالفكر الفاسفي في أرجاء العالم من مسرقه إلى مغربه ؟

مدینه نصر ی ۱۵ نوفجر عام ۱۹۷۶ م

عنمد عاطف العراقي

## الاست اللائل

### مصادر المعرفة عند مفكري وفلاسفة البرب (طريق الحق وطريق الظاهر)

ويتضمن هذا الفصل المناصر الآتية

أولاً : تمهيد

ثاناً : مصادر المعرفة اليقينية (طريق الحق)

١ \_ الأوليات العقلية المحضة

۲ \_ المحسوسات

۴ \_ الحجر مات

٤ \_ المتواترات

ه - القضايا التي عرفت لا بنفسها بل بوسط

- الحدسات

ثالثاً : مصادر المعرفة غير اليقينية (طريق الظاهر)

١ \_\_ المقبولات

۲ — المظنونات ۲ -- المسلمات

ع ــ المشهو رات

ه \_ الخملات

٦ — الوهممات

رابعاً : البرهان أسمى صور اليقين

۱ - تمهید

٢ -- حول أصول البرهاد

حامساً: يص للفاراني (من رساليه في معانى العقل)

٠ ٣

## تقتديم

حاولنا فى هذا الفصل بعناصره العديدة تقديم نمط من البحث الفلسنى اهتم به مفكرو وفلاسفة العرب . وهو إذا كان يرتبط ارتباطاً كبيراً بالجانب المنطقى ، إلا أنه يبدو لنا أن غاية الباحثين فى هذا المجال لم تكن فحسب غاية منطقية ، بل كان وراء ذلك أهداف وغايات أخرى تنفذ إلى صميم الميتافيزيقا .

ومهما يكن من أمر ، فقد حاولنا من جانبنا إضفاء نوع من التأويل الجديد والتفسير الذاتى لحوانب هذا الموضوع بأبعاده الثلاثة ، لأننا نعتقد أن الدارس للفلسفة ليست مهمته فحسب قراءة السطور ، وإلا لكان من عامة الناس ، بل إن مهمته أساساً قراءة ما بين السطور إن صح هذا التعبير أو ما وراء السطور ، حتى ينفذ إلى أعمق أعماق الفكرة ويصل إلى قاعها الحصيب .

فى القسم الأول حددنا مصادر المعرفة اليقينية (طريق الحق) ، وكيف أننا من جانبنا نفضل الاعتماد عليها ، إذا أردنا أن نتقدم خطوة بل خطوات فى سبيل إرساء دعائم المنهج العقلى التجديدى الذى دعونا إليه منذ سنوات .

وفى القسم الثانى ذكرنا مصادر المعرفة غير اليقينية (طريق الظاهر) ، وبيان ما فى هذه المصادر من أخطاء . وإذا كنا سمينا هذا الجانب بطريق الظاهر ، فإننا نود من جانبنا التنبيه إلى أن طريق الظاهر لا يعنى الحس ، لأننا نعتمد على الحس اعتماداً كبيراً ، بل نعنى بالظاهر ، أشباه الحقائق ، أى ظاهر اليقين لا حقيقة اليقين ، ونحن نسمى إلى التماس الحقيقة ، لا إلى الظاهر الظنى .

وفى القسم الثالث حددنا بعض أصول البرهان ، نظراً لأن المعرفة اليقينية تتبلور إلى حد كبير جداً حول المقدمات البرهانية ، بالإضافة إلى أن البرهان يعد إلى حدكبير تعبيراً عن ثورة العقل .

#### أولاً: تموييا

« ليس العقل سُباً أكثر من إدراك الموجودات بأدبابا ، وبه يذرق عن سائر القوى المدركة . فمن رفع الأسباب، غقد رفع العقل . وصناعة المنطق تضع وضعاً أن ما هنا أسباباً وسببات ، وأن المعرفة بتلك السببات لا تكون على التمام إلا بمعرفة أسبابها . ورفع هذه المسببات مبطل العلم ورافع له ، إذ يلزم أن لا يكون ها هنا تهى عماوم أصلا علماً حقيقيناً ، بل إن كان نمة علم فهو علم مظنون . كما لا يكون ها ها برهان ولا حد ، وترتفع أصناف المحدولات الذاتية الى تأتلف منها البراهين . ومن يدهب إلى عدم وجود أى علم ضرورى . بلرسه ألا يكون قوله هذا ضروري . بلرسه ألا يكون قوله هذا ضروري .

( ابن رشد : تهافت النهافت ص ۱۲۳ )

# الفصت لالأول

# مصادر المعرفة عند مفكرى وفلاسفة العرب

#### أولاً \_ تمهيد :

نعتقد من جانبنا أن البحث فى هذا المجال من الأهمية بمكان ، إذ أنه سيؤدى بنا إلى الالتزام بالتفرقة تفرقة حاسمة بين فكر فلسفى له أسسه المحددة وخصائصه الدقيقة ، ويتقيد بمنهج معين ، وبين فكر ينتسب إلى الفلسفة من بعيد تارة ، ويبتعد عنها ابتعاداً تامًّا تارة أخرى .

ولعل هذا يعد أهم درس نستفيده من البحث في مصادر المعرفة ومقدماتها على النحو الذي نجده عند مفكرى العرب. إذ أن هذا المبحث ، وإن كان يعد مبحثاً منطقياً في كثير من زواياه ، إلا أن له جذوره الفلسفية الراسخة . بمعنى أن التفرقة بين مقدمات ومصادر يقينية ، ومقدمات ومصادر غير يقينية ، ستؤدى بنا – كما سنرى – إلى التمييز الحاسم بين فكر فاسنى ، وبين أقوال حشرت حشراً في إطار الفاسفة العربية ولعل القارئ يذكر كيف أننا دعونا إلى ضرورة هذا التمييز وكيف أن هذا التمييز يعد قاعدة من قواعد المنهج العقلي التجديدي الذي ندعو إليه (١) .

وإذا كنا لا نجد اختلافاً عند مفكرى العرب وسائر المؤلفين الذين بحثوا في هذا الجال عند تحديدهم المصادر اليقينية والمصادر غير اليقينية ، إلا أن العبرة بالتطبيق على الآثار الفكرية التي تركوها لنا . بمعنى أنه من السهل على المفكر أن يقول إن مقدمات المعرفة اليقينية هي كذا وكذا ومقدمات المعرفة غير اليقينية تتمثل في كذا وكذا ، إلا أنه حين يزعم أنه بتحدث حديثاً فلسفياً ، لا نجده ياتزم بذلك .

نوضح ذلك بمثال فنقول بأن الغزالى مثلا إذا كان فى أكثر من كتاب من كتبه ككتابه ومعيار العام " وكتابه " مقاصد الفلاسفة " ، قد ميز بين معرفة يقينية ومعرفة غير يقينية ، وأدخل الأشياء التجريبية فى إطار المعرفة اليقينية ، إلا أنه عندما بحث فى عجال السببية ، لم ياتزم بما نادى به وبما قال به . إنه حين أحس بأن آراءه فى السببية تتعارض مع منطق التجربة قام بمحاولة هروبية إن صح هذا القول ، بأن أحالنا إلى كتابه تهافت الفلاسفة . وإذا رجعنا إلى تهافته وجدناه غير ملتزم من قريب أو بعيد بتمييزه بين مصادر المعرفة اليقينية ومصادر

<sup>(</sup>١) راجع تفصيلات هذا المنهج في تصدير كتابنا : مذاهب فلاسفة المشرق .

المعرف عيراليقيمية <sup>(۱۱</sup>) . ومن الخريب أنه لاياترم بالية ين ويزعم لنفسه أنه يرد على أعل اليقين. على الفلاسفة

وإدا كانت المرفة البقيبية تعد داخلة \_ كما سنرى \_. فى مجال البرهان ، والبرهان بدورد يرتكز على أسس وحذور عقلية ، فإننا نرد الإشارة إشارة موجزة إلى المذهب العقلى ، خاصة وأننا من حامينا نقيم دعوننا إلى تدديد الفكر الفلسفى العربى . على أساس العقل ، ولكن مع فهم حاص لما نعنبه بالحقل .

فالإنسان يسير ل حياته الفكرية على هاى طريق محين . إما حسى تحريبي . وإما عقلي . وإما أنه يخاكي غيره من الناس السابقين علمه ويقلد عر .

والمذهب العقل سر الدى يؤمن صاحبه بقيمة العقل . وأنه يشتسل على مبادئ أولية ، على سوءًها يهتدى المرء في حياته الذكرية .

وللمذهب العترلي عدة صور تختلف فيما بيمها وتتعدد . إلا أمها تتفة , في اعتبارها العقل مقياساً معميا يًا على أساسه تحكم على اللهيء بآنه صواب أو حطأ .

عيقال عن سيء ما إنه ؛ عقلي » لأنه يستند إلى العقل ؛ وعلى ذلك تسمى النتيجة التي ينتهى إليها عقلية . وكدلاء ينال على كل ما لديه قوة الاستدلال . ولذلك قيل عن الإنسان إنه عيوان عاقل (") .

و يرى المذهب العقلى أن كل شيء له وجود . فوجوده بعلة معقولة . وما دام الأمر كذلك . فن حقه أن يكون معقولا ، إن لم يكن معقولا بالفعل . وتبعاً لذلك يقال المذهب على منابع المعرفة في مقابل التهجريسية (٢٠).

فالعمّل الإنسانى قادر بلا مساعدة حارحية على تحصيل الحقيقة الموضوعية . ومادة المعرفة قد أخذت من العقل نفسه وليس من التجربة ، أى أنها أفكار أولية وواضحة وضوحاً ذاتياً (٤٠) . فكل معرفة يقينية مصدرها مبادئ أولية واضحة تترتب عليها نتائج بالضرورة . وإذا كانت التجربة ممكنة ، فإنها لا تكون ممكنة إلا لصاحب عقل يقوم على مبادئ كلية وضرورية (٥٠) .

<sup>(</sup>١) راجع تفصيلات هذا المجال في كتابنا تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية» من ١٠١ وما بددها .

Baldwin: Dictionary of philosophy vol II P. 410. (Y)

وراجع في تفصيل ذلك كله تصدير كتابنا النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ١٤ وما بمدها

Lalande: vocabulaire technique et Critique de la philosophie P. 889. ( y )

Encyclopaedia Britannica vol 18 "Rationalism" P. 991. (;)

Lalande: vocabulaire technique et Critique de la philosophic p. 889. ( > )

فالمعرفة العقلية إذن نكون عن طريق العقل الدى له القدرة على اكتماب العالم ، وهذا العلم لا مكون إلا بإدراك الكليات المجردة فتكون وطيفة أبريه المعقولات من المحسوسات ، واكتشاف العلاقات بينها (١)

ديدادى المذهب المقلى بالتقة بالعقل . أى الوضوح والبرهان والاعتقاد بفاعلية الضوء الطبيعي ، وهو يقابل بهذا الصوفية والنيدة وأصحاب التقليد ، ولا بسمع فى العقائد الدينية بقبول إلا ما هو منطقى مقبول (٢٠) .

فالعقل البشري إذل حدير ماكتشاف الحقيقة الدينة وتعاديدها دون مدد خارق الطبياة (١١)

<sup>(</sup>١) الطبيعة وما بعد الطبيعة ليوسف كرم ص ٥٥- ٩٦ ، وأيضاً العقل والوجود ليوسف كرم ص ١١ – ١٢

Lalande ; vocalulaire P. 889. ( 7 )

Baldwin: Dictionary of philosophy vol II P. 416. (7)

## ثانياً: مصادر المعرفة اليقينية

« كل صناعة من الصنائع القياسية الخمس فيها ضرب أو ضروب من السؤال خاص بها . فني الفلسفة سؤال برهاني . وفي الجدل سؤال جدلي . وفي السفسطة سؤال سؤال سوفسطائي . وفي الخطابة سؤال خطبي . وفي الشعر سؤال شعرى . والسؤال الذي في كل صناعة هو على نوع ونحو وبحال ما على غير ما هو عليه في الأخرى . والسؤال في كل صناعة أمكنة أن ينجح فيها وأمكنة لا ينجح فيها . فلذلك إنما يصير ذلك السؤال نافعاً وفي تلك الصناعة حتى استعمل في الأمكنة التي فيها ينجح ، وعلى النحو الذي ينجح . فالسؤال الجدلي يكون بتصريح المتقابلين أو تكون قوة ما صرح به قوة المتقابلين . وكذلك في كثير من الصنائع . وأما السؤال الخطبي فن ضروب سؤالاته أن يكون بأحد المتقابلين فقط » .

( الفارابي \_ كتاب الحروف ص ٢٢٦ )

# ثانياً: مصادر المعرفة اليقينية ( طريق الخق )

#### : Jau 32

ساق أن أشرنا إلى أن فريقاً من مفكرى العرب قد بحث فى مصادر المعرفة اليتينيه وعير اليقبنية . ونريد الآن أن تحدد مقدمات ومصادر المعرفة اليقبنية على المحو الدى خده فى دراسات مذكري العرب لهذا المجال .

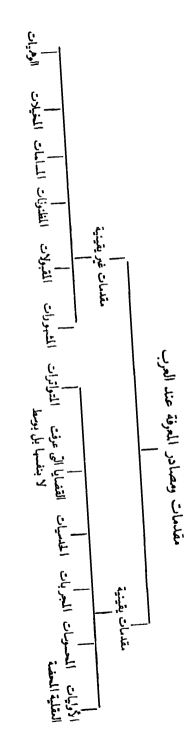
نقد قسم هؤلاء المفكرون المقدمات اليقينية إلى الأوليات العقلية المحضة . والمحسوسات . وأخر بات ، والحدسات ، والقضايا التي عرفت لا تنفسها بل بوسط ، والمتوترات .

أما المقدمات التي ليست يقينبه ولا تصلح للبرهان ، فقسموها إلى المشهورات والمقىولات والمظنونات والمسلمات والمخبلات والوهميان ( راجع شكل رقم ١ ) .

وهذه المقدمات ــكما سبق أن أشرنا ــ تعد داخلة في مجال البرهان، ومصدراً له وهذا معكس المقدمات غير اليقينية .

يقول ابن سينا : إن البرهان قياس مؤلف فى يقينات لإنتاج يقينى. واليقبنيات إما الأوليات وما جمع معها ، وإما التجريبيات ، وإما المتوترات . وإما المحسوسات . وأما الذائعات والمقبولات والمظنونات فعارجة عن هذه الجملة (١) .

<sup>(</sup>١) النجاة – القسم المنطق ص ٦٦.



(شکل رقم ۱)

## ١ \_ الأوليات العقلية المحضة:

هى القضايا التي تحدث في الإنسان في جهة قوته العقلية المجردة في غير معنى زائد عليها يوجب التصديق بها لأنها تمثل معني سبطاً لا مركباً

ونود أن نشير إلى أن هذه الأوليات والبسائط إذا حصلت فى الذهن ، إما لمعونة الحس أو الحيال ، أو وجه تخر ، وجعلتها القوة المفكرة قضية ، بأن نسبت أحدهما إلى الأخرى بسلب أو إيجاب ، صدق بها الذهن اضطراراً من غير أن يشعر بمصدر استفادته هذا التصديق ، بل يقدر كأنه كان عالماً بها على الدوام ، كقولنا : إن الاثنين أكثر من الواحد ، والكل أعظم من الجزء ، والأثياء المساوية لشيء واحد متساوية ، وأن السلب والإيجاب لا يصدقان على شيء في وقت واحد .

وهذا الجنس من العلوم لا يتوقف الذهن فى التصديق به إلا على تصور البسائط ، أى الحدود والذوات المفردة فهما تصور الذوات وفطن للتركيب ، لم يتوقف فى التصديق ، بل يحتاج إلى توقف حين يفطن لمعنى الحادث والقديم ، ولكن بعد معرفتهما لا يتوقف فى الحكم بالتصديق (١).

فالأوليات إذن هي القضايا التي يوجبها العقل الصريح لذاته ولغريزته ، لالسب من الأسباب الحارجية عنه ، إذ كلما وقع للعقل التصور لحدودها وقع التصديق ، فلا يكون للتصديق فيها توقف إلاعلى وقوع التصور والفطنة . ومنها ما هو جلى للكل لأنه واضح ومنها ما هو خيى ويعتقر إلى تأمل الحفاء في تصور الحدود .

وليس تصديق هذه الأوليات من قبل الحس لأن الحس لا يدرك الكلى . بل إدراكه مقصور على جزئى واحد أو اثنين فصاعداً ، بشرط أن يكون محصوراً . ولكنه يرجع لغريزة الفس وفطرة العقل ، حتى متى تصور العاقل فيها حدى القضية بمفهومها ، حكم بفطرته فيها بإيحاب أحدهما للآخر أو سلبه عنه من غير حاجة إلى دليل ولا توقف على حجة ولا انتظار لموافقة موافق ولا اعتبار لخالفة مخالف (٢).

<sup>(</sup>۱) معيار العلم للغزالي ص ١٨٦-١٨٧ ، النجاة لابن سينا ص ١٦- ٦٥ - ٦٦ في القسم المنطقي ، محك النظر للغزالي ص ٤٨ ، المستصنى الغزالي جزواً ص٤٤ ، حاشية الباجوري على متن السلم للأخضري ص ٧٧ ، كشاف اصطلاحات الفنون التهانوي مجلد ٢ ص ١٥١٢ – ١٥١٣ ، الرسالة الشمسية للقرويني ص ١٦٧ ، شرح الأنصاري على متن إيساغوجي في علم المنطق للأبهري ص ٣٣ ، عيون الحكمة لابن سينا ص ١٠ ، منطق البرهان المدكتور محميي هويدي ص ٣٥ وما بعدها في القسم المنطقي .

<sup>(</sup>٢) المعتبر في الحكمة لأبي البركات البغدادي جزء ١ ص ٢٠٥.

مني أدور أوم التعدامين بها الحسر كتوبا التاليج بارد . فإن العظم المحرد إذا لم يقرّن بالحواس . إيتذل بهامد الله الباء رائجا أدركزا بواحلة الحواس (1)

فله سوسات أر المشاه ادات قضابا بصاب جها العقل بواسطه الحس (٢). رهدا الحس – كما يزكرنا – لا بفيد إلى عاماً جرنيًا ، كشولنا علمه النار حارة . أما الحكم بأن كل نار حارة ،

فَ تَفَادُ مِنَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ مَنْ المُؤْوِثُ عَلَى الطّهُ . ولا شك أن نلك الإحساسات إنما تؤدى إلى الدّن إذا كما يه عماره ولولا أو العقل يميز بين الحق والباطل من الإحساسات في يتراب الدراب عن المُعالِّاً?)

البيد ألد تدير إلى أن التحديد إدا كانت تعد من عبيل المعرفة البقينية . فإنه يترتب على خلك الداراء كل من الأشاعرة والمنزل في السدية أي العلاقة بين الأسباب والمسببات تعد آراء غير الديمة ، وحاصه إذا أدخلنا في الاعتبار نقد الأشاعرة لأصمحاب المالي الذي استندوا إلى الحرارات ، وأدخلنا في الاعتبار أيضاً ذهاب النزالي إلى أنه لا ضرورة من النار والإحراق ، وبي التاح والتحريد ، والما قد أسرنا إلى عجز النزالي عن الترفيق بين القول بالمصاحب عدد وردها إلى العادر وودها إلى الله تعالى .

<sup>(</sup>١) النجاة ص ٦١ – ٦٢ من النسم المنطق .

<sup>(</sup>٢) البصائر النصرية للساوى ص ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) المواقف للإنبحي جزء ٢ ص ٣٧ – ٣٨ – ٣١ .

<sup>( ؛ )</sup> راجع تعصيلات معه الأساءرة الأصداب الطبائم ، في كنان «تجديد في المذاهب الفاسفية رالكلامية ص ٢ ٢ رما بعدها .

### 1 - 1

من أرر أبن التماين بها الحدو بذركه من العياس أي تحديل من مجدوع العقل راحلس ولله بأن الحسر مسكر وأل راحلس ولله أنه إذا تكرر في إحساسنا ربود منى المنبيء منل بولنا بأن الحسر مسكر وأل الهرب وثام للدعوان الحي ، تكور ذلك منا في الدكر ، وإذا تكرر منا ذلك ، حدث النا منه آرية بسبب نياس القرن بالذكر ، ودو أنه لوكان مذا الأدر كالسكر متلاعن الحر حدث ما اتأون بالذكر ، لا عن متنفى طبيعة ، لما كان في أكثر الأدر من غير الصلاف الأدر من أبر المسلاف الأدر من أبر الصلاف الأدر من أبر الصلاف الأدر من أبر الصلاف الأدر الأدر من أبر الصلاف الله الدر المسلاف الأدر الأدر من أبر المسلاف الأدر الأدر من أبر المسلاف الأدر الأدر من أبر المسلاف الأدر الأدر الأدر من أبر المسلاف الأدر الأدر من أبر المسلاف الأدر الأدر من أبر الأدر الأدر من أبر الأدر الذا الأدر الأدر

ا تبريات إذا منى ما يتكم بها الدقل بواسداء الحس من التكوار . ولا بديم دالث من عياس عن التكوار . ولا بديم دالث من عياس عن من و تدرك أو أكثر يأ ولم يكن اذا أ . أن بكون بدأ أو أكثر يأ ولم يكن اذا أ . أن بكون دائلة سبب ، وإن لم يسرف عادية ذلك السبب ، وإذا علم عصول ذلك السبب عكم بوجود المسبب تطمأ (الله ) .

<sup>(</sup>١) النجاة ص ٣٠، ، مديار العلم للغزال ص ١٨٨ – ١٩٠، محك النطرص ٥٠، والإشارات والتنبيهات ص ٣٩٤ – ٢٩٥، وأيذاً : عيون الحكمة ُلابن سبنا ص ١٠.

<sup>(</sup> ٢ ) المواقف للإنجي جر ٢ س ٢٩، كشاف اصطلاحات الفنون التهانوي مجمله ١ ص ١٨٩ ، وأيضاً : البصائر النصعرية الساري ص ٢٨٣ .

# ٤ - المتواترات :

هى الأمور المصدق بها من قبل تواتر الآخبار التى لا يصح فى مثلها المواطاة على الكذب لغرض من الأغراض، كضرورة تصديقنا يوجود الأمصار والبلدان الموجودة وإن لم نشاهدها (١٠). مثل علمنا بوجود أفلاطون برغم أننا لم نرد . ووجود مكة والمدينة وإن لم نبصرهما .

وهذه القضايا التواترية هى التى تسكن إليها النفس سكوناً تاماً يزول عنه السلك لكثره الشهادات مع المكانة ، بحيث تزول الريبة عن وقوع تلك الشهادات على سبيل الاتفاق والتواطؤ .

ولا يتوقف هذا على العدد ، إذ من حاول أن يحصر هذه الشهادات في مبلغ عدد معلوم فقد أحال ، فإن دلك ليس متعلقاً بعدد تؤثر فيه الزيادة والنقصان ، وإنما الرجوع فيه إلى منبلغ يقع معه اليقين . فاليقين إذن هو القاصى نتوافى الشهادات لا عدد الشهادات (٢).

<sup>(</sup>١) النجاة ص ٦١ ، محك النظرص ٥٢ ، المستصلى جزء ١ ص ٤٧ ، التعريفات المجرجانى ص ١٧ ، الرسالة الشمسية ص ١٦٧ ، البصائر النصيرية ص ٢٨٥ ، وأيضاً : كشف المراد فى شرح تجريد الاعتقاد ص ١٢٣ .

 <sup>(</sup>٢) الإشارات والتنبيهات ص ٣٩٧ – ٣٩٨ حاشية الباجورى على من السلم للأخضرى
 ص ٧٧ ، وأيضاً : المواقف للإيجى جزء ٢ ص ٤٠ – ٤١ .

## القضايا التي عرفت لا بنفسها بل بوسط:

هى ما يحكم فيها العقل بواسطة لا تغيب عن الذهن عند تصور الطرفين ، كقولنا : الأربعة زوج ، بسبب وسط حاضر فى الذهن ، وهو الانقسام بمتساويين . فهذا الوسط متصور فى الذهن عند تصور الأربعة زوجاً .

فهذه القضايا إذن لا يغرب عن الذهن أوساطها ، بل متى أحضر جزأى المطلوب ، حضر التصديق به لحضور الوسط (١) .

والسبب في أن هذا الوسط لا يخني عن الذهن ، هو قلة العدد وتعود الإنسان التأمل فيه (٢٠) .

يقول الغزالى فى مقاصد الفلاسفة (٣) . عن هذه القضايا: « وبالحملة فلا يستبعد أن يكون الشيء معلوماً بوسط ، ولكن الذهن لا يتنبه لكونه معلوماً بوسط وقياس . فليس كل ما يثبت على وجه ، يتنبه الإنسان بوجهه ، وثبوت الشيء للذهن شيء ، والشعور بوجه ثبوته والتعبير عنه شيء آخر » .

<sup>(</sup>١) شرح الأنصاري على من إيساغوجي في المنطق للأمهري ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) معيار العلم ص ١٩٢ – ١٩٣.

<sup>(</sup>٣) ص ٩٤ من القسم المنطقي .

# 5.75 1.14,20

ية أني الحقامي في سرية الانتقال من المهاهيم الدر الطالب، ويؤول معه الشاك ، كقرلة الدرية ورواه معه الشاك ، كقرلة الدورية الدر القرر في تشكيلاته الدورية في الشرك من الدري قربة وبدأ ، عدمنا منه أن نوره ( القدر ) معشاه من ترب بالدري .

وي بدي الحله بالمترس تكول المتاسمة ، والإنصالة بالمرا التي ، كا ف الجربات .

رالارق بين با أن الدين بن المرا بالتحويل المبينة بهرول المامية بالمالليسية في المتلسيات. أرال المدينة والماعرة مدالة

الله على من الحرائل التاريخ بأنها تبرأ الله به وليانا قد الاعظما أن كل نوع منها يستند وله بها ور عابلة . والله النان من المها علك البريئة والتدليل على أقواله ، بعكس المقدمات، خير البائرية أثما مارس الله .

المنظم ا

<sup>(</sup>١) المواقف للإيجى جزء ٢ ص ٣٩ – ٤٠ .

## ثالثاً: مصادر العرفة غير القينية

" طريقة المتكلمين وسه على مكايلة اللفظ بالله ط رموازيد النبيء بالنبيء إما بشهادة من العقل مدخولة ، وإما بغير شهادة منه ألبتة والاعهاد على الجدل وعلى ما يسبق إلى الدي ويحكم به العيان ، أو على ما يسبح به الحاطر المرتب من الحس والوهم والنافيل مع الإلف والمادة والمنشأ ، وسائر الأعراص التي يطول إحصاؤها رينن الإنيان عليها . وكل ذلك يتعلق بالمخالطة والتدافع وإسكات الحصم بما انفق . وإتمام القول الذي لا محصول فيه ولا مرجوع له ، مع بوادر لا تايق بالعلم ومع سوء أدب كذير ، نعم ومع قله تأله وسرء ديانة وفساد دخلة ورفض الورع بجماته » .

[ أبو سابان المنطقي ( من كتاب المقايسات لأبى حيان التوحي*دى ص ٢٢٣ ــ م*قابسة رف<sub>م 4</sub>٤ ] .

# ثالثاً: مصادر المعرفة غير اليقينية (طريق الظاهر)

#### مقدمة:

كشفنا فيما سبق عن مصادر ومقدمات المعرفة اليقينية بأنواعها العديدة ، وبينا أن كل نوع منها إنما يستند إلى أساس قوى من اليقين ، ومن هنا كانت هذه المصادر والمقدمات داخلة في مجال البرهان .

ونريد الآن أن ندرس بإيجاز مصادر المعرفة غير اليقينية حتى تكتمل جوانب الصورة ، صورة المعرفة بنوعيها ، أى المعرفة اليقينية ، والمعرفة غير اليقينية .

ونود أن نشير إلى أن هذه المصادر بأنواعها العديدة لا تعد داخلة فى مجال البرهان . وإذا كنا سنتير إليها اليوم ، فإن باعثنا على ذلك التفرقة بين دائرة فلسفية تتخذ من اليقين والبرهان أساساً وبين دائرة كلامية تعد داخلة فى إطار المعرفة غير اليقينية ، لأنها تتخذ من الجدل أساساً وطريقاً . بمعنى أن الدراسات الداخلة فى إطار الدائرة الكلامية الجدلية تعد إلى حد كبير كلاماً فى كلام .

#### ١- القيلات:

هى آراء أوقع التصديق بها فول من يوبق بصدفه فيا يتمول . لرأى مدايد أو فكر قوى، تميز به مثل اعتقادنا أموراً قبلناها عن أفاضل الناس قبل أن ننحفق مها بالبرهان(١).

يقول الغزالى فى كتابه « مقاصد الفلاسفة »(٢) : أما المقبولات فهى المقبول دن أفاضل الناس وأكابر العلماء ومشايخ السلف إذا تكرر نقل ذلك منهم على ذلك الوجه وفى كتبهم وانضاك إلى ذلك حسن الظن بهم ، فإن ذلك يثبت فى النفس تبوتاً ما .

<sup>(</sup>۱) النجاة ص ۲۱ - ۲۲ في القسم المنطقي ، معيار العلم الغزالي ص ۱۹۷ - ۱۹۸ ، الإشارات والتغييات جزء ۱ (المنطقيات) ص د ٤٠، الرسالة الشمسة ص ١٦٩، وأيضاً منطق البرهان الدكتور محيى هديدي ص ٤٠ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) ص ٥١ من القسم المنطق.

#### ٢ - المظنونات:

هى قضايا يحكم فيها حكماً راجحاً مع تجويز نقيضه . والقياس المركب من المقبولات أو المظنونات يعد خطابياً (١) . إذ الحطابيات أمور لا يطلب فيها البرهان ، بل يكنى فيها مجرد الظن . ولذلك قيل إنها قياسات مركبة من مقدمات مقبولة أو مظنونة من شخص معتقد فيه . والغرض منها ترغيب الناس فيا ينفعهم من أمور معاشهم ومعادهم ، كما يفعل ذلك (٢) بعض الناس في بعض المناسبات .

فهذه المظنونات تعد إذن آراء يقع التصديق بها لا على الثبات ، بل يخطر إمكان نقيضها بالبال ، ولكن الذهن يكون إلبها أميل ، بمعنى أن العقل بحكم بها حكماً راجحاً مع تجويز نقيضه

ومن أمثلها قولنا :

زيد يطوف بالليل .

كل من يطوف بالليل فهو سارق

. . زید سارق

#### وقولنا :

عمرو يتحدث مع العدو .

كل من يتحدث مع العدو فهو عدو مثله .

. . عمرو عدو .

وإدا كان المحتج بهذه المظنونات يستعملها على سبيل الجزم، فإنه إنما يتبع فيها مع نفسه غالب الظن ، دون أن يكون جزم العقل ونصرفاً عن مقابلها (٣٠).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق جزه ٢ ص ٨٨، كشاف اصطلاحات الفنون مجلد ١ ص ٩٤، وأيضاً التعريفات الجرجاني ص ٨٩.

<sup>(</sup>٢) النجاة – المنطقيات -- ص ٦٦، وأيضاً معيار العلم للغزالي ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) الإشارات والتنبيهات جزء ١ سر ١٠٠

#### ٣ - المسلمات:

هى قضايا يسلم بها الحصم ويبين عليها الكلام . وذلك كتسلم الفقهاء مسائل أصول الفقه . وهذه المسلمات بالإضافة إلى المشهورات - كما سنرى - تستعمل في القياس الجدل (١) .

ومن أمثلة هذه المسلمات ، استدلال الفقيه على وجوب الزكاة فى حلى البالغة بقول النبى صلى الله عليه وسلم : فى الحلى زكاة . فلوقال الحصم إن هذا يعد خبراً واحداً وعلى هذا ، فإننا لا نسلم به على أنه حجة ، فإن الفقيه يقول بأن هذا قد ثبت فى علم أصول الفقه ، ولا بد أن نأخذه فى هذا المجال كأمر مسلم به .

فهذه المسلمات إذن هي المقدمات المأخوذة بحسب تسليم المخاطب، سواء كانت حقه أو مشهورة أو مقبولة ولكن لا يلتفت إليها إلا إلى تسليم المخاطب (٢).

<sup>(</sup>١) الرسالة الشمسية ص ١٦٨ - ١٦٩.

<sup>(</sup> ٢ ) البصائر النصيرية ص ٢٨٩ .

### الله يو رات:

مي قضايا يحكم بها لاعتراف أعلب الناس بها كالعادات والشرائع والآداب .

ويذكر القزويبي في شرح الرسالة الشمسة (١) أن سبب شهرتها فيها بين الناس يرجع إما إلى السّيالها على مصلحة عامة كقولنا العدل حسن والظلم قبيح، وإما إلى ما في طباعهم من الرقة كقولنا مراعاة الضعفاء محمودة. وإما إلى ما فيهم من الحمية كقولنا كشف العورة مذموم. وإما إلى انفحالاتهم مى عاداتهم كقبح ذبح الحيوانات عند أهل الهند وعدم قدحه غيرهم وإما إلى الشرائع والآداب كالأمور الشرعية وعيرها

هذا ولا بد أن نأخذ في الاعتبار أن هده المشهورات قد تبلغ حداً بحيث تختلط وتلتبس بالأوليات . ولكننا نستطيع التعرقة بينهما بالقول بأن الإنسان لو فرض نفسه خالية مجردة عارية عن جميع الأمور المغايرة لعقله ، حكم بالأوليات دون المشهورات. ، كما أن المشهورات قد تكون صادقة وقد تكون كاذبة ، وهدا على العكس من الأوليات .

ويبدو لنا أن التفرقة بين المصادر اليقينية (طريق الحق) وبين هده المشهورات (طريق ظاهر الحق) تذكرنا من بعض أبعادها وجوانبها بتفرقة أفلاطون حين دراسته للفضائل الأخلاقية. بين الفضيلة الفلسفية (الفضيلة الحقة) وبين الفضيلة العادية ( فضيلة الحماهير ) .

ولعل مما يؤيد هذا . أن المشهورات عد أوجب التصديق بها انفاق الكافة أو الأكثر عند معتقديها عليها . وليست هذه من مقتضيات الفطرة من حيث هي مشهورة ، بل مما تدعو إليه محبة التسالم وصلاح المعيشة . وشيء من الآخلاق الإنسانية (٢٠).

وإذا كنا قد أشرنا وعن بصدد دراسة المسلمات إلى أن المتكلمين ( أهل الحدل ) يستندون إلى المسلمات بالإضافة إلى المشهورات . وإذا كانت هذه المسلمات والمشهورات تعد أدنى درجة من مصادر المعرفة اليقينية التي يستند إليها الفلاسفة . فإن الجدل بالتالى يعد أدنى مرتبة من طريق البرهان .

دليل هذا أن القياس المؤلف من المشهورات والمسلمات يسمى جدلاً . والغرص منه إلزام الحصم وإقناع من هو قاصر عن إدراك مقدمات البرهان (٣) .

<sup>(</sup>۱) ص ۱۹۸.

<sup>(</sup>٢) البصائر النصيرية ص ٢٨٧ ، وأيضاً المستصفى للغزالي جزء ١ ص ٨٤ .

<sup>(</sup>٣) ص ١٦٨ من شرح الرسالة النسميه .

يفول الفزالي إن من نوانا. الجلمال (١):

١ -- إفحام كل فضول ومبتدع يسلك غير طريق الحتى (١٠ ر مُمبِ ويمه قاصرا عن محرفة الحق بالبرها ، فيعدل معه إلى المشهورات الني يظن أنها وإحمه القبول تنالحق ويبطل علمه رأيه الفاسد .

٢ ــ أذ. من أراد أن يتاتى الاعتقاد الحق وكان مرتفعاً عن د. له العبام ولا يقنع بالكلام العطبي الوعظي ولم ينته إلى دروة التحقبق بحسث يطيق الإحاطة بشر عبط المرعان، فإنه يمكن أن منرس فى نفسه الاعتقاد الحق بالأقيمة الجدلية ، وهو حال أكثر العقداد وطله العلم .

" — المتعلمون الدلوم الجورية كالطب والهندسة وغيرهما لا تذعن أنفسهم لمعرفة مقدمات نلام العلوم ومبادئها عن طريق البرهان في أول الأمر ولا تسميح نعوسهم بتسليمها ، ولكن نفوسهم تقبلها عن طريق الأقيسة الجدلية مى مفدمات منهورة إلى أن بمكنهم معرفها عن طريق البرهان .

هذا ما يقوله الغزالى ، وإن دلتنا عذه الفوائا على نهىء ، فإنما تدلنا على أن الجدل أقل درجة من البرهان ولذلك لم يكن غربباً أن يوضح داخل إطار المعرفة غير اليقينية على العكس سن البرهان الذى تتباور حوله — كما رأينا — المقدمات اليقينية .

مبدأ الجدل إذن ــ كمصدر الممرفة غير الية نية ــ هو المقدمات الذائعة المشهورة (٣). أى لا يشترط فى مقدماته إلا أن تكون مشهورة نقط . سواء وجدت فيها شروط المقدمات اليقبنية أو أ. توجد (٤).

كا ان الحدل لا يحدد النظر في الموضوعات تعديداً دقيقاً . وسبب ذلك أنه لا يقتصر على السائل الذاتية بالموضوع الذي يبعث عن أحواله في الوقت ، بل في الفريبة أيضاً . وكذلك لا يأتي \_ فيا يقول ابن سينا في كتاب البرهان من منطق الشفاء (٥) \_ بالمبادئ الذاتية بالشيء ، بل كيف اتفق . ويأخذ المبادئ الأولية والصادقة والمشهورة التي ليست بصادقة ، معاً ، وما يتسلمه من المخاطب . وقد يجعل كل واحد من المتقابلين مبدأ لقياسة ذلك في وقت ، وهذا في وقت .

<sup>(</sup>١) مقاصد الفلاسفة للغزالي – النسم المناتي ص ٥٢ .

<sup>(</sup> ٢ ) لا بدأن تشير في جاذبنا بأن النزاك يقد مد بطريق الحق طريق الدين ، ولا يمني به طريق البرهان الفلسني .

<sup>(</sup> ۴ ) البرهان من منطق الشفاء لابن سرا ص ١٩٦ .

<sup>﴿</sup> ٤ ﴾ تلخيص البرهان لابن رشه. اربة رقيم ٢٠٤ ( مُخلوط) ضمن مجموعة كتب ابن رشد المند

<sup>(</sup>ه) ص ۱۹۲.

والتفرقة بين طريق البرهان وطريق الجدل تعنى التفرقة بين الفلسفة من جهة وعلم الكلام من جهة أخرى . ولهذا لم يكن غريباً عدم موافقة فلاسفة العرب على المنهج الكلام وعدم رضاهم عنه (۱) . إذ أن البرهان إذا كان يسعى إلى الحق فى ذاته ، فإن علم الكلام مقصده مطالب دينية بحتة ، إذ يشترط أن يكون القصد منه تأييد الشرع بالعقل ، وأن تكون العقيدة مما وردت فى الكتاب والسنة (۲) .

يقول النهانوى : إن موضوع علم الكلام — ويسمى بأصول الدين أيضاً — هو المعلوم من حيث إنه يتعلق به إثبات العقائد الدينية تعلقاً قريباً أو بعيداً. وذلك لأن مسائل هذا العلم إما عقائد دينية كإثبات القدم والوحدة للصانع ، وإما قضايا تتوقف عليها تلك العقائد كتركب الأجسام من الجواهر الفردة وجواز الحلاء (٣).

كما أن المتكلمين نظراً لتمسكهم بالطريق الجدلى ، يعدون علم الكلام أشرف العلوم لكونه أساس الأحكام الشرعية ورئيس العلوم الدينية ، وكون معلوماته العقائد الإسلامية ، وغايته الفوز بالسعادات الدينية والدنيوية ، وبراهينه الحجج القاطعة المؤيد أكثرها بالأدلة السمعية (٤) .

وهذا يتضح تماماً إذا عرفنا فوائد علم الكلام فى نظر المشتغلين به ونعنى بهم علماء الكلام فلو رجعنا إلى كتاب كلامى ككتاب المواقف لعضد الدين الإيجى<sup>(٥)</sup> ، وجدناه يحدد هذه الفوائد فها يلى :

- ( ا ) فائدة أولى بالنظر إلى الشخص فى قوته النظرية وهى العرق من حضيض التقليد إلى ذروة اليقين (٦) . والله يرفع الذين آمنوا والذين أوتوا العلم درجات . ومن هنا يكون الله تعالى قد خص العلماء الموقنين بالذكر مع اندراجهم فى المؤمنين ، وفى هذا رفع لمنزلتهم .
- (س) فائدة ثانية بالنظر إلى تكميل الغير . فعلم الكلام يرشد إلى قواعد الدين ويلزم المعاندين بإقامة الحجة عليهم .
  - (ح) فائدة ثالثة تتمثل في حفظ قواعد الدين أي عقائده من هجمات المبطلين .
- (د) فائدة رابعة هي بناء العلوم الشرعية عليه . إذ أنه يبني عليه ما عداه منها إذ أنه

<sup>(</sup>١) واجع تصديرنا لكتاب «تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية» تحت عنوان «مهج ندعو إليه» .

<sup>(</sup>٢) مفتاح السعادة لطاش كبرى زاده - مجلد ٢ ص ٢٠.

<sup>(</sup>٣) كثاف اصطلاحات الفنون – مجلد ١ ص ٣١ في طبعة القاهرة .

<sup>(</sup> ٤ ) شرح التفتازاني على العقائد النسفية ص ٢١ .

<sup>(</sup>ه) مجلد ۱ ص ۱ه - ۲ه .

<sup>(</sup>٦) واضح أنه يقصد باليقين هنا اليقين الديني لا اليقين البرهاني الفلسي .

أساسها . يقول الحرجانى فى شرحه على مواقف الإيجى : فإنه مالم يثبت وجود صانع عالم قادر مكلف مرسل للرسل منزل للكتب ، لم يتصور علم تفسير وحديث ولا علم فقه وأصوله . فكلها متوقفة على علم الكلم مقتبسة منه . فالآخذ فيها بدونه كبان على غير أساس . وإذا سئل عما هو فيه لم يقدر على برهان ولا قياس بخلاف المستنبطين لها ، فإنهم كانوا عالمين بحقيقته وإن لم تكن فيا بينهم هذه الاصطلاحات المستحدثة فيا بيننا كما فى علم الفقه .

(ه) فائدة خامسة هي أن علم الكلام يؤدى إلى صحة النية وصحة الاعتقاد ، إذ عن طريق الصحة في النية والاعتقاد، يرجى قبول العمل وترتب الثواب عليه. وغاية ذلك كله الفوز بسعادة الدارين ، الدار الدنيا والدار الآخرة .

يضاف إلى ذلك أننا يجب ألا ننسى كيف قام بعض المتكامين بذم المنطق من وجهة نظر الدين . وقد خرجوا على قواعد البرهان أو القياس في محاولاتهم ، واعتقدوا أنهم يستطيعون تأييد أقوالم بمقدمات لا مبرر لها غير اشهارها ، وكان هذا سبباً في ازدراء فلاسفة العرب المتأثرين بأرسطو لهم (1) .

هذا ما نود أن ننبه إليه اليوم ، وقد قلنا بذلك في أكثر من مناسبة . وإذا كنا نجد فريقاً من المستشرقين وبعض المؤلفين العرب ، يذهبون إلى أن الفرق الإسلامية هي التي يجب أن يبحث فيها عن الحركة الفلسفية في الإسلام ، كالقدرية والحبرية والأشعرية (٢) ، فإننا من جانبنا نخالفهم في ذهابهم إلى ذلك قلباً وقالباً ، ونؤكد على القول بأن منهج المتكلمين ليس مهج الفيلسوف الذي يبحت عن الحق لذاته ، الحق في نفسه ، الحق مجرداً منهج المتحريد ، بل يدور مهجهم — كما سبق أن أشرنا — حول أسس غير برهانية . ولهذا لا يعدون فلاسفة . طالما أنهم تأثروا بمجال غير المجال الذي يجب أن يبحث فيه الفيلسوف .

<sup>(</sup>١) موقف أهل السنة القدماه بإزاء علوم الأوائل لحوله تسهر - ترجمة الدكتور عبد الرحمن بعوى في كتابه « التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية ص١٤٨. وأيضاً راجع تصديرنا لكتاب « تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية»

E. Renan: Averroes et l'averroisme P 84, and: Radhakrishnan: History of ( ۲ )
Philosophy Eastern and Western vo. I 1' 23.
ثورة العقل

#### ٥ - الخيلات:

بعد أن درسنا المشهورات كمصدر للمعرفة غير اليقينية (طريق الظاهر) ، ننتقل إلى الإشارة إلى مصدر آخر من مصادر المعرفة غير اليقينية أيضاً ، وهذا المصدر هو المخيلات .

والمخيلات هي الفضايا التي لا تسمع لصدقها ، بل لانفعال وتأتر يعرض لنفس السامع منها على طريق التخييل فتنقبض النفس عن شيء وتميل إلى آخر (١) .

هذه المخيلات إدن هي القضايا التي تقال قولا وتؤثر في النفس تأثيراً عجيباً من قبض وبسط وربما زاد على تأثير التصديق ، وربما لم يكن معه تصديق (٢) . فهي لا تقال ليصدق بها ، بل لتخيل شيئاً على أنه شيء آخر ، وعلى سبيل المحاكاة ، ويتبعه في الأكثر تنفير للنفس عن شيء أو ترغيبها فيه (٢) .

والقياس المؤلف من هذه المخيلات يسمى شعراً ، والغرض منه انفعال النفس بالترغيب ولتنفير ، وخاصة أن الشعر يعتمد على الوزن اللطيف والإنشاد بصوت طيب<sup>(1)</sup>.

وهذه الأقاويل الشعرية هي التي تؤلف من أشياء شأنها أن تخيل في الأمر الذي فيه المخاطبة حالا ما أو شيئاً أفضل أو أحسن . وذلك إما جمالا أو قبحاً أو جلالة أو هواناً أو غير ذلك ما يشاكل هذه (٥) . كما نقول مثلا إن الحمر ياقوتة سيالة ، فيحدث عن ذلك انبساط النفس والرغبة في شربها (٦) .

وعلى هذا تكون القياسات الشعرية مؤلفة من المقدمات المخيلة من حيت هي مخيلة ، سواء كانت مصدقاً بها أو لم تكن ، وسواء كانت صادقة في نفس الأمر أو لم تكن . وهي التي لها هيئة وتأليف يقتضيان تأثر النفس بها(٧) .

<sup>(</sup>١) المعتبر في الحكمة لأبي البركات البغدادي جزء ١ ص ٢٠٧ .

<sup>(</sup> ۲ ) الإشارات والتنبيهات جزء ۱ (المنطقيات) ص ٤١٢ — ٤١٣ ، وأيضاً : حاشية الباجورى على متن السلم للأخضرى ص ٧٥ — ٧٦ .

<sup>(</sup>٣) النجاة (ق م) ص ٦٤ ، البصائر النصيرية للساوى ص ٢٩١ ، وأيضاً : الرسالة الشمسية ص ٢٩١ .

<sup>(</sup>٤) الرسالة الشمسية ص ١٦٩.

<sup>(</sup>ه) المدخل لصناعة المنطق لابن طلموس ص ٢٥.

<sup>(</sup>٦) شرح الرسالة الشمسية ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٧) شرح الطوسي على الإشارات والتنبيهات (ق . م) ص ١٣ه – ١١٥ .

#### ٦ \_ الوهميات:

هذا عن المخيلات التي تعد كما أشرنا مصدراً من مصادر المعرفة غير اليقينية . وإذا تساءلنا عن مصدر آخر من مصادر المعرفة غير اليقينية ، وجدنا الوهميات .

وهذه الوهميات تعد قضايا كاذبة يحكم بها الوهم فى أمور غير محسوسة (١) . والقضايا الوهمية الصرفة قضايا كاذبة ، إلا أن الوهم الإنسانى يقضى بها قضاء شديد القوة لأنه لا يقبل ضدها ومقابلها بسبب متابعة الوهم للحس ، فما لا يوافق الحس لا يقبله الوهم (٢) .

والقياس المؤلف من الوهميات يسمى سفسطة (٣) ، والغرص مه إقحام الحصم وتغليطه (٤) ومبدؤها المقدمات المشبهة بالذائعة أو اليقينية من غير أن تكون كذلك فى الحقيقة (٥) . أى أنها فى ظاهرها توهمنا أنها تسعى إلى اليقين ، ولكنها فى حقيقها غير دلك تماماً .

ويجدر أخيراً القول بأن مصادر المعرفة غير البقينية لا تصلح أن تكون موضوع برهان. وإذا كنا نجد فريقاً من الناس يعتمدون عليها ، فإنهم – فيا يقول ابن سينا – قد يضلون السبيل. فإن استعمال المقبولات والمشهورات وأمثالهما في طلب اليقين ، مغالطة أو غلط وبلاهة ، إذ يمكن أن تكون كاذبة (٦) .

<sup>(</sup>١) الرسالة الشمسية ص ١٦٩ ، وأيضاً : البصائر النصرية ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) الإشارات والتنبيهات لابن سينا (ق. م) ص ٤٠٣.

<sup>(</sup>٣) لا يعنى هذا أننا نقلل في الدور البارز والمعتاز الذي قام به السوفطائيون في الفكر الفلس الإنساني ، بل إننا لا نوافق على أكثر الدلالات التي حاول كل من أفلاطون وأرسطو خلمها على الفكر السوفسطائي ، لأن في أقوال أفلاطون وأرسطو هجوم دون ، بر على دور كبر الفكر السوفسطائي . ولكننا في هذا المجال نقول إن الوهميات تمثل نوعاً من المعرفة غير اليقينية لأنها تسعى إلى المغالطة ، في حين أن الفكر السوفسطائي في كثير في جوانبه لم يكن معبراً عن هذه المغالطات بل نجد فيه الكثير من القيم الإيجابية . السوفسطائي في كثير في جوانبه لم يكن معبراً عن هذه المغالطات بل نجد فيه الكثير من القيم الإيجابية .

<sup>(</sup>٤) الرسالة الشمسية ص ١٦٩، كشاف اصطلاحات الفنون مجلدا ص و٦٦، وأيضاً : حاشمة الباجورى على متن السلم للأخضري ص٧٦.

<sup>(</sup> ه ) البرهان من منطق الشفاء لابن سينا ص ١٦٦ .

<sup>(</sup>٦) البرهان من منطق الشفاء ص ١٥١.

# رابعاً: البرهان أسمى صور اليقين

« الناس على ثلاثة أصناف صنف ليس هو من أهل التأويل أصلا . وهم الحطابيون الذين هم الجمهور الغالب . وذلك أنه ليس يوجد أحد سليم العقل يعرى عن هذا النوع من التصديق . وصنف هو من أهل التأويل الجدل ، وهؤلاء هم الجدليون ، بالطبع فقط أو بالطبع والعادة . وصنف هو من أهل التأويل اليقيني وهؤلاء هم البرهانيون بالطبع والصناعة ، أعنى صناعة الحكمة » .

( ابن رشد · فصل المقال ص ٢١ ) .

# رابعاً: البرهان معبراً عن ثورة اليقين والعقل

### : عهد - ١

بعد أن ميزنا بين مصادر المعرفة اليقينية ومصادر المعرفة عير اليقينية. نود استكمالا لدراستنا للمعرفة اليقينية ( طريق الحق) والمعرفة غير اليقينية ( ظاهر الحق) ، أن نقف وقفة قصيرة عند البرهان الذي نعتبره أسمى صورة من صور اليقين ومعبراً عن ثورة العقل.

وإذا كنا نفضل البرهان على ما عداه، فإن سبب ذلك أننا فى دعوتنا إلى مبج عقلى (١) لم نرتض طرقاً أخرى تعدفى نظرنا غير يقينيه كالطريق الجدلى الكلامى والطريق الصوفى القلبى ، أى لم نرتض بالعقل بديلا . وإذا قلنا العقل . وهو أشرف ما فى الإنسان ، فقد قلنا إلى حد كبير بالبرهان . وهو أعلى أنواع الأقيسة المنطقية ، ويعد معبراً عن أسمى صورة من صور اليقين .

فالقياس البرهانى يفترف عن غيره من أنواع الأفيسة الأخرى. إذ الفياسات على مراتب : فنها ما يوقع اليقين وهو إما القباس الجدلى . وإما القياس السوفسطائى . ومنها ما يوقع ظنتًا غالباً وهو القياس الخطابى . وأما القياس السعرى فلا يوقع تصديقاً ، ولكن يوقع خيلا محركاً للنفس إلى انقباض وانبساط بالمحاكاة لأمور جميلة (٢) . وقد سبق أن أشرنا إلى ذلك ونحن بصدد دراستنا للمعرفة غير اليقينية .

فالأقاويل البرهانية إذن هي الأقاويل التي شأنها أن تفيد العلم اليقيني في المطلوب الذي تلتمس معرفته سواء استعملها الإنسان فيها بينه وبين نفسه في استنباط ذلك المطلوب. أو خاطب بها غيره ، أو خاطبه بها غيره في تصحيح ذلك المطلوب. فإنها في أحوالها كلها شأنها إفادة العلم اليقيني ، وهو العلم الذي لا يمكن أصلا أن يرجع عنه ولا تقع فيه شبهة تغلط ولا مغالطة تزيلة عنه ولا ارتياب ولا تهمة بوجه ولا بسبب (٣).

ونود أن نشير فى تمهيدنا لدراسة البرهان إلى أن الفلاسفة قد قسموا البرهان إلى برهان علة وبرهان دلالة . فبرهان الدلالة أو الاستدلال أو البرهان الإنى مسمى ذلك لأن الحد الأوسط فى البرهان لا بد أن يكون عاة لنسبة الأكبر إلى الأصغر فى الذهن . أى علة للتصديق بثبوت الأكبر للأصغر فيه . فإن . كان مع ذلك علة اوجود تلك النسبة فى الحارج أيضاً فهو

<sup>(</sup>١) راجع تصدير كتابنا «تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية».

<sup>(</sup>٢) البرهان من منطق الشفاء لابن سينا ص ١٥١ – ١٥٢ .

<sup>(</sup>٣) المدخل لصناعة المنطق لابن طملوس ص ٢٣.

برهان لمى ، لأنه يعطى اللمية فى الحارج والذهر . وهذا على العكس فى البرهان الإنى الذى فيد إنية النسبة فى الحارج دون لميهما (١).

ومعى هذا أن الاستدلال من المعلول على العلة يعد برهاناً إنيًّا، وعكسه يعد برهاناً لميًّا (٢). أى إذا بدأنا بالمعلول وانهينا إلى العلة، فإن هذا يعد برهاناً إنيًّا، أما لو بدأنا بالعلة وانهينا إلى إلى المعلول ، فإن هذا يعد برهاناً لميًّا (٢) . (راجع الشكل رقم ٢).

(۱) كشاف اصطلاحات الفنون اللهانوى جزء ١ ص ١٥٠ - ١٥١ ، مفاصد الفلاسةة الغزالى (ق. م) ص ٩٥، لوى جارديه : مادة الرهان بدائرة الممارف الإسلامية - مجلد ٧ - عدد ٥٠ ص ١٤٦ وما بعدها من الترجمة العربية ، حاشيه الباجورى على متن السلم للأخضرى ص ٧٦ - ٧٧ تقويم المدهن لأبي الصلت الداني ص ٥٠، وأيضاً :

Dr Madkour (I): L'organou d'Aristote dans le Monde Arabe p222-224.

(٢) كشاف اصطلاحات الفنون مجلد ١ ص ١٥١،

M. Gcichon Lexique de la langue philosophique d'Ibn Sima P 21-224

رأيصاً: L'gardet - Ananawati: Introducttion a la theologie Musulmane 370 372

(٣) المستصى الغزال جزء ١ ص ٤ د . التمريفات المجرجاني (مادة البرهان) ، كليات أبي البقاء (مادة الديل)

ويرى الحرجانى في التعريفات أنه لا بد في القياس في أن يكون الحد الأوسط فيه علة لنسبة الحد الأكبر إلى الحد الأصغر وذلك من الناحية اللهنية (الدليل الإنى). أما إذا كان الحد الأوسط علة لوجود النسبة بين الحد الأكبر والحد الأصغر في الخارج أيضاً أي من الناحية العينية الواقعية فإن هذا يكون دنيلا لميناً.

فالدليل الإنى . هو ما يكون الاستدلال فيه من المعلول إلى العلة ، مثل قولنا :

هذا محموم

كل محموم متعفن الأخلاط

أهذا متعفن الأخلاط .

والحسى إذا كانت علة لثبوت تعفن الأخلاط فى الذهن ، أى من الناحية انصورية فحسب ، إلا أنها لا تمد علة لثبوت التعفن فى الحارج ( الوجود الواقعي) .

أما الدليل اللمي ، فهو ما يكون الاستدلال فيه من العله إلى المملول ، مثل فولنا :

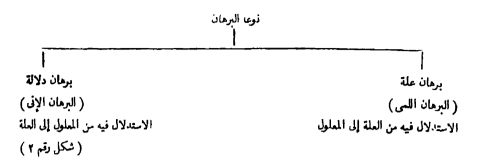
دذا متعفن

كل متعفن الأخلاط محموم .

. هدا محموم .

فتعفن الأخلاط إذن كما أنها علة للبوت الحمى في الذهن ( الباحية الصورية) ، إلا أنها أيضاً علة لثبوت الحمى في الحارج ( الوجود العيني الواقعي) .

وينهب بعض الناحثين إلى أن برهان اللم أفيد وأشرف من البرهان الإنى. نوضح ذلك بالقول بأن البرهان =



# ٢ \_ حول أصول البرهان:

بعد هذا التمهيد، نود أن نشير إشارة موجزة إلى بعض أصول البرهان ، مركزين بصفة خاصة على ما كتبه كل من الفيلسوفين ، ابن سينا فيلسوف المشرف العربى ، وابن رشد فيلسوف المغرب العربي ، وذلك من خلال تلاخيصهما وشروحهما على الفيلسوف اليوناني أرسطو .

يذهب ابن رشد – متابعاً فى ذلك أرسطو – إلى أن كل تعليم وكل تعلم ذهنى ، فإنما يكون بمعرفة متقدمة للمتعلم ، وإلا لم يمكنه أن يتعلم شيئاً (١١).

وهذه القضية يظهر صدقها بالاستقراء ، وذلك أن العلوم التعاليمية وما شابهها من الأمور النظرية ، إذا بحثنا فيها ظهر لنا أن العلم فيها إنما يكون من معرفة متقدمة للمتعلم فيها . وكذلك يظهر الأمر في سائر الأشياء التي شأنها أن تتعلم بقول ، فإنها تكون من قبل الاستقراء أو التمثيل (٢) .

مثال ذلك أن الذى يتعلم عن طريق القياس ، يجب قبل تعلمه نتيجة القياس ، أن يكون قد سبق عنده العلم بمقدمات القياس . والذى يعلم الشيء بطريق التمثيل والإقناع ، يجب أيضاً أن يكون قد عرف قبل ذلك ، الشيء الذى عرفه من قبل المثال (٣) .

ولا بد من القول بأن الذى يجب أن يتقدم على كل ما شأنه أن يدرك بفكر وقياس ، على ضربين : إما العلم بأن الشيء موجود أو غير موجود ، وهو العلم الذى يسمى التصديق . وإما العلم بماذا يدل عليه اسم الشيء ، ويكون ذلك تصوراً (٤٠) .

اللسى إذا كان يمنى الانتقال من الحالق إلى المخلوق، والبرهان الإنى يعنى الانتقال من المخلوق إلى الحالق
 وكان الحالق أشرف من المخلوق ؛ فلا بد أن يكون البرهان اللسى أسمى فى البرهان الإنى أو كما يقول
 أبو حنيفة : عرفت محمداً بالله ( الحالق ) ، ولم أعرف الله بمحمد ( المخلوق ) .

<sup>(</sup>راجع تعليقات الدكتور محمد مصطفى حلمى على تحقيقه لكتاب توفيق التعلبيق فى إثبات أنالشيخ الرئيس من الإمامية الإثنى عشرية لعلى بن فضل الحيلانى ص ١٧٣ وما بعدها)

<sup>(</sup>١) تلخيص البرهان لوحة رقم ١٧٤ ضمن مجموعة كتب ابن رشد المنطقية ، المعتبر في الحكمة D. Ross : Aristole P. 42

<sup>(</sup>٢) تلخيص البرهان لابن رشد لوحة ١٧٤ ( مع مجموعة ) ( مخطوط ) .

<sup>(</sup> ٣ ، ٤ ) المصدر السابق لوحة ٤٧٤

فبعض الأشياء يخب على المتعلم أن يعلمها أولا، مثل القول بأن كل شيء يصدق عليه إما الإيجاب أو السلب، فإن أمثال هذه المقدمات لا يعارضها إلا السوفسطائيون. وبعض الأشياء يجب على المتعلم أن يعلم ماذا يدل عليه اسم الدائرة واسم المتلث. وبعض الأشياء يجب على المتعلم أن يعلمها جميعاً. أي يعلم ماذا يدل عليه اسم عليه الشيء، ويعلم أيضاً وجود هذا الشيء (١). إذ العلم بوجود الشيء، غير العلم بماذا يدل عليه اسم . فقد يعلم ما يدل عليه الاسم ، ولا يعلم وجوده . ولا ينعكس هذا ، بل يجب على من علم الوجود أن يعلم دلالة الإسم (٢).

معنى هذا أن المتعلم قد يعلم اسم الشيء . ولا يعام وجوده . أما إذا علم أن شيئاً ما يعد موحوداً . فلاند أن يكون قد علم دلالة الاسم .

كما يعلمنا البرهان أننا نعلم الشيء عن طريق اليقين ولانعلمه عن طريق الأمر العارض الرائل . وهذا هو السبب — كما أشرنا أكثر من مرة — إلى أن مصادر المعرفة اليقينية تتبلور حول البرهان ، بعكس مصادر المعرفة غير اليقينية التي لا نستطيع إدخالها في المجال البرهاني .

يقول ابن رشد فى تاخيصه لبرهان أرسطو : إننا نعلم الشىء علماً حقيقيًّا متى علمناه لا لأمر عارض على نحو ما يفعل السوفسطائيون . بل متى علمناه بالعلة الموجبة لوجوده ، وعلمنا أنها علته وأنه لايمكن أن يوجد دون تلك العلة (٣) .

معنى هذا أن العلم الذى يعد يقيناً هو الذى يعتقد فيه أن كذا هو كذا ، ويعتقد أنه لا يمكن ألا يكون كذا . اعتقاداً لا يمكن أن يزول . فإن قيل للتصديق الواقع أن كذا كذا ، م غير أن يقترن به التصديق الثانى وهو أنه يقينى ، فهو يقين غير دائم ، بل يقين وقتاً ما (٤) .

وإذا كان من الضرورى أن يفيد البرهان علم الشيء على ما هو عليه فى الوجود بالعلة التى هو بها موجود \_ إذ كانت تلك العلة من الأمور المعروفة لنا بالطبع \_ فإنه يجب أن تكون مقدماته صادقة وأوائل وغير معروفة بحد أرسطو وأن تكون أعرف من النتيجة وأن تكون علة النتيجة بالوجهين معاً : أى علة لعلمنا بالنتيجة ، وعلة لوجود ذلك الشيء المنتج نفسه . وإذا كانت الشيء علة للشيء المنتج نفسه ، فيجب فيها أن تكون مناسبة الأمرالذي تتبين بها . فإن هذه هي حالة العلة مع المعلول (٥) .

Aristotle: Analytica posteriora Bl 71B, 78A. (1)

<sup>(</sup> ٢ ) تلخيص الترهال – لوحة رقم ١٧٤ ، لوحة رقم ١٧٥ ( مخطوط مع مجموعة ) .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق - لوحة رقم ١٧٦ .

<sup>(</sup> ٤ ) البرهان من الشفاء لابن سينا ص ٧٨ ، وأيضاً : مقاصد الفلاصفة – المنعلقيات ص ٢ - ٦٣ .

<sup>(</sup> ه ) تلخيص البرهان – لوحة رقم ١٧٦ (ضمن مجموعة رسائل ابن رشد المنطقية ) .

ولا بد أن نأخذ فى الاعتبار أن هذه المقدمات تعرف بالعقل ، وهو الذى يدرك أجزاء القضية المعروفة بنفسها . فإنه يتبين أن النتيجة الضرورية الدائمة لا تكون إلا عن مقدمات ضرورية . فيتبين أنه إذا كان من شرط العلم المحقق أن تكون النتيجة ضرورية ، فإنه يجب أن تكون مقدمات البرهان ضرورية ، أى غير مستحيلة ولا متغيرة (١١) .

وإذا كان من الواجب أن تكون المقدمات ضرورية ، فإنه يجب أن تكون كلية . إذ المحمول يجب أن يكون محمولا على جميع الشيء : أى لا يكون المحمول موجوداً لبعض الموضوع والبعض ليس بموجود ، ولم يكن أيضاً موجوداً فى وقت ما وفى وقت آخر غير موجود ، بل يكون لجميع الموضوع وفى جميع الزمان ، مثل القول بأن الإنسان حيوان ، فإن أى شيء قد وضع بأنه إنسان ، فهو يوصف بالحيوانية (٢) .

يقول ابن سينا : « لما كان يجب أن تكون مقدمات البرهان كلية حتى تكون يقينية ، لا تتغير بتغير الأمورالشخصية ، ووجب أن تكون نتائجها كذلك كلية ودائمة ؛ وجب ألا يكون برهان على الأشياء الجزئية الفاسدة ، بل على أحوالها قياس ما ، يدل على أن الأمر هكذا فقط . فإنه لا يمكن أن يدل على أنه يجب ألا تتغير ، ولا أيضاً بها علم إلا العلم الذي بطريق العرض . وأما اليقين فإنما يكون بالحكم الكلى الذي يعم الشخص وغيره . وإذا عرض واتفق أن دخل هذا المسخص تحت ذلك الحكم دخولا لا يقتضيه نفس ذلك الحكم ، ولا السخص يقتضى دوامه المسخ أحدهما يقتضى دوام النسبة مع الآخر . فإذن النسبة بينهما عارضة وقتاما (٣) .

والأشياء الجزئية التي تحدث مرة بعد أخرى . بمنزلة الكسوفات ، فإن البرهال لا يقوم عليها من حيث هي جزئية ، وإنما يقوم على طبيعة المشترك الكلية بجميع الكسوفات ، لا لهذا الكسوف الجزئى ، كما لا يقوم البرهان على الشيء الذي يفسد ولا يعود (٤) .

فالمطالب البرهانية إذن يراد فيها تقصى العلم . وسبر غوره ، ومعرفة ما للشيء بالمذات . وذلك بالكلى الموجب . أما الجزئ فليس به علم مستقصى (٥) .

ولعل هذا يبرر لنا ذهاب ابن سينا – متابعاً فى دلك أرسطو – إلى أن العلم بالكلى علم بالقوة بالحزئى ، ومبدأ للبرهان على الجزئى . أما العلم بالجزئى ، فليس فيه ألبته علم بالكلى . فإن من علم أن كل مثلث زواياه كذا ، فما أسهل أن يعرف أنه متساوى الساقير كذلك . ومن علم أن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق لوحة رقم ١٧٩ ، لوحة رقم ١٨٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٨٠ – ١٨١.

<sup>(</sup>٣) البرهان من منطق الشفاء لابن سينا ص ١٧٠ - ١٧١.

<sup>(</sup>٤) تلخيص ابن رشد لبرهان أرسطو ص ١٨٧.

<sup>(</sup> ٥ ) البرهان من منطق الشفاء لابن سينا ص ٢١١ .

متساوى الساقين كذلك ، فلا يعلم من ذلك وحده ألبتة أن كل مثلث كذلك (١) .

وإذا كنا قد أشرنا إلى أن مقدمات البرهان لا بد أن تدرك بالعقل ، فإن هذا يبرر لنا التفرقة فى هذا الحجال بين الكلى والجزئى وتفضيل ما هو كلى على ما هو جزئى ، إذ الكلى يعد معقولا ، والعلم الحقيقى للعقل . وأما الجزئى فمحسوس . والمحسوس من جهة ما هو محسوس لا علم به ولا برهان عليه (٢).

يقول ابن سينا : ليس الحس برهاناً . ولا مبدأ للبرهان بما هو حس ، لأن البراهين ومبادئها كليات لا تختص بوقت وشخص وأين . والحس يجد حكماً في جزئى في آن بعينه وأين بعينه ، فإذن الحس لا ينال مبادئ البرهان ، ولا شيء منه هو علم بكلي . ولو كنا نحس أن زوايا المثلث المحسوس مساوية لقائمتين ، لما كان ينعقد لنا من إحساس ذلك رأى كلي ، وهو أن كل مثلث كذلك ، ولا علم بالعلة (٣) .

وإذا كنا نتوصل إلى أمر كلى من استقراء الجزئيات ، فليس سبب ذلك أن الحس قد توصل إلى هذا الأمر الكلى ، بل لأن العقل من شأنه أن يقتنص من الجزئيات المتكررة كليًّا مجرداً معقولاً (٤) .

فالبرهان إذن على المعنى الكلى يعد أفضل ، إذ أنها تعطينا السبب . وعندها يقف السؤال بلم ما على أنه السبب الحقيق . هذا بالإضافة إلى أن الأمور الجزئية غير متناهية ، والأمور غير المتناهية غير محاط بها ولا محصورة . وأما الكليات فحيطة بالجزئيات وحاصرة لها . فيكون البرهان على الأمور الجزئية من قبل أن البرهان على الأشياء التي معلومها أقل من البرهان الذي يكون على الأشياء التي معلومها أقل ، أي الأمور الجزئية (٥) .

هذا بالإضافة إلى أنه يجب أن تكون المعلومات اللازمة عن العلل بالذات وليس بالاتفاق ، إذ يتنافى البرهان مع البخت والاتفاق (٦). فالسبب الفاعل إذا كان اتفاقياً ، والسبب المادى اتفاقياً ، فلا يجب أن يكون ذلك لأجل شيء بالذات بل بالعرض (٧). ولذلك لم يكن السبب

<sup>(</sup>١) البرهان من منطق الشفاء ص ٢٤٢.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٢٤٩.

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٢٥٠ .

<sup>(</sup> ٥ ) تلخيص البرهان لابن رشد ص ٢١٠ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ص ١٨١.

<sup>(</sup>٧) البرهان من منطق الشفاء لابن سينا ص ٣٠٢.

الاتفاقى معدوداً في الأسباب المطلوبة ، ولا استعمل حدًّا أوسط في البراهين (١) .

ومن هنا نجد خلافاً رئيسيًا بين البرهان والظن. طالما أن موضوع البرهان هو العلم اليقيني ، أما الظن فوضوعه الأمور المتغيرة التي لا تضبط <sup>(٢)</sup> .

وعلى هذا فإن العلم والظن لا يحتمعان . لأن العلم يقتضى اعتقاداً ثابتاً فى الشيء محصلا ، وهو أنه يمتنع التحول عما هو عليه . ويمتنع أن يقارنه أو يطرأ عليه اعتقاداً مضاد لهذا الثانى (٣) .

يقول ابن رشد فى معرص تلخيصه لبرهان أرسطو : إن العلم يخالف الظن من قبل أن العلم يكون فى الأمر الكلى الضرورى و بحدود وسط ضرورى والضرورى هو الشيء الذي هو على حالة ما . وغير ممكن أن يكون بخلاف ذلك الحال . وأما الظن فإنه يكون أولا وبالذات للأمور الممكنة (3) .

هذه إشارات موجر قلبعص أصول البرهان . ذكرىاها اليوم ونحن بصادد دراستنا للمعرفة اليقينية التي تمثل طريق الحق. وللمعرفة غير اليقينية التي تمتل طريقاً ظاهريةًا ظنياً . نعم طريق ظاهرى ظنى . لأنه يوهمنا بأنه يسعى إلى اليقين حيت لا يقين فيه . ويدخل فى أذهاننا أنه يسعى إلى الحقيقة . ولكن أين الحقيقة فى هذا الطريق ؟

إننا لوتعمقنا في هذه الأصول البرهانية لعملنا السبب في قول فلاسفة العرب بالعلم الكلى لله تعالى ، لعلمنا السبب أيضاً في نقد ابن رشد لموقف الغزالى من السببية . ولوحللنا ودرسنا هذه الأصول لعرفنا يقيناً كيف أن نقد الأشاعرة مثلا لأهل الطبائع والفلاسفة في موقفهم من السببية لا يمثل يقيناً بل ظاهراً ظنياً . وقس على هذا أيها القارئ كثيراً من المواقف الفلسفية والمواقف الجلامية الكلامية حتى تعلم لمادا كان موقف الفيلسوف يمثل موقفاً برهانياً يقينياً ولماذا كان موقف علماء الكلام وعلى وجه الخصوص الأشاعرة منهم يمثل موقفاً ظنياً غير يقيني .

نقول بهذا ونؤكد على القول به حتى يعلم الذين يحلو لهم النقد دون علم ودراسة أننا حين ميزنا فى مسجنا العقلى التجديدى بين « مذهب فلسنى » وبين مواقف لا تنتسب إلى الفلسفة إلا من بعيد، لم نتجن على بعض المواقف غير الفلسفية ، لأننا قلنا ما قلناه إلماماً من جانبنا ببرهان يقيني لا يظاهر ظنى ، وتعبيراً عن ثورة العقل داخل مجال الفلسفة العربية .

<sup>(</sup>١) تلخيص البرهال لابن رشد ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) البرهان من منطق الشفاء لابن سبنا ص ٧٥٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٢٥٨.

<sup>( ؛ )</sup> نلخبص ابن رشد لبرهان أرسطو . لوحة رقم ٢١٥ (ضمن مجموعة كتب ابن رشد المنطفية ) مخطوط .

# خامساً: نص للفاراني

# يقول الفارابي في رسالته «في معانى العقل» (١)

اسم العقل يقال على أشياء كثيرة ، الأول الذى به يقول الجمهور في الإنسان إنه عاقل. الثانى العقل الذى يردده المتكلمون على ألسنهم ، فيقولون هذا مما يوجبه العقل وينفيه العقل والثالث العقل الذى يذكره أرسطو طاليس في كتاب البرهان. والرابع العقل الذى يذكره في المقالة السادسة من كتاب الأخلاق . وللحامس العقل الذى يذكره في كتاب النفس . والسادس العقل الذى يذكره في كتاب النفس . والسادس العقل الذي يذكره في كتاب ما بعد الطبيعة .

١ -- أما العقل الذى يقول به الجمهور فى الإنسان إنه عاقل ، فإن مرجع ما يعنون به هو إلى التعقل . وذلك أنهم ربما قالوا فى مثل معاوية أنه كان عاقلا ، وربما امتنعوا أن يسموه عاقلا . ويقولون إن العاقل محتاج إلى دين ، والدين عندهم هو الذى يظنون أنه هو الفضيلة . وهؤلاء إنما يعنون بالعاقل من كان فاضلا جيد الروية فى استنباط ما ينبغى أن يؤثر من خير أو يجتنب من شر. ويمتنعون أن يوقعوا هذا الاسم على من كان جيد الروية فى استنباط ما هو فى الحقيقة خير بل يسمونه ما كراً أو داهياً وأشباه هذه الأسماء . وجودة الروية فى استنباط ما هو فى الحقيقة خير ليفعل وفى استنباط ما هو شر ليجتنب هو تعقل .

فهؤلاء إنما يعنون بالعقل المعنى الكلى ما يعنيه أرسطو طاليس بالعقل .

وأما من سمى معاوية عاقلا ، فإنه أراد به جودة الروية فى استنباط ما ينبغى أن يؤثر أو يجتنب على الإطلاق .

وهؤلاء متى وقفوا فى أمر معاوية أو أمثاله ، بأن يراجعوا فيمن هو عاقل عندهم ، هل يسمون بهذا الاسم من كان شريراً ، وكان يستعمل جودة رويته فيما هو عندهم شر ، توقفوا وامتنعوا من تسميته عاقلا ، فإذا سئلوا عمن يستعمل جودة روية فى فعل الشر ، هل يسمى داهياً أو ما كراً أو ما أشبه هذه الأسماء ، لم يمنعوه هذا الإسم .

فن قول هؤلاء يلزم أيضاً أن يكون العاقل إنما يكون عاقلا مع جودة روية إذا كان فاضلا يستعمل جودة رويته فى الأفعال ، الفضيلة لتفعل ، وفى الأفعال ، الرذيلة لتجتنب ، وهذا هو المتعقل .

<sup>(</sup>١) طبعة الفاهرة مع رسائل أخرى للفاراب – الطبعة الأولى سنة ٣٢٥ هـ = ١٩٠٧ م ص ٥ وما بعدها . وقد اكتفينا ببعض معانى العقل ، ولمعرفة بقية المعانى يمكن قراءة الرسالة كلها .

فالجمهور لما كانوا فيما يعنونه بهذا الاسم ، طائفتين :

طائفة تعطى من قبل نفسها أن العاقل ليس يكون عاقلا مالم يكن له دين ، وأن الشرير وإن بلغ فى جودة الروية فى استنباط الشرور ما بلغ لم يسموه عاقلا .

والطائفة الأخرى التي تسمى الإنسان لجودة رويته فيما ينبغى أن يفعل بالجملة عاقلا ، فإنها متى روجعت فيمن هو شرير وله جودة روية فيما ينبغى أن يفعل من شر ، هل يسمونه عاقلا ، توقفوا وامتنعوا ، صار مرجع الجمهور بأسرهم فيما يعنونه بالعاقل إلى معنى المتعقل .

ومعنى التعقل عند أرسطوطاليس هو جودة الروية فى استنباط ما ينبغى أن يفعل من أفعال الفضيلة فى حين ما يفعل وعارضه ، وإذا كان مع ذلك فاضلا .

٢ ــ وأما العقل الذى يردده المتكلمون على ألسنتهم ، فيقولون فى الشيء : هذا مما يوجبه العقل أو ينفيه العقل أو يقبله العقل أولا يقبله العقل ، فإنما يعنون به المشهور فى بادئ الرأى عند الجميع ، فإن بادئ الرأى المشترك عند الجميع أو الأكثر يسمونه العقل ، وأنت تبين ذلك متى استقريت شيئاً مما يتخاطبون فيه وبه أومما يكتبونه فى كتبهم ويستعملون فيه هذه اللفظة .

٣ - وأما العقل الذى يذكره أرسطوطاليس فى كتاب البرهان ، فإنه يعنى به قوه النفس النى بها يحصل للإنسان اليقين بالمقدمات الكلية الصادقة الضرورية ، لا عن قياس أصلا ولا عن فكر ، بل بالفطرة والطبع أو من صباه ومن حيث لا يشعر من أين حصلت وكيف حصلت ، فإن هذه القوة جزء ما من النفس يحصل لها المعرفة الأولى لا بفكر ولا بتأمل . واليقين بالمقدمات التي صفتها الصفة التي ذكرناها ، وتلك المقدمات هى مبادئ العلوم النظرية .

# الفضال لث لي

# الله وصدور الموجودات عنه فی فلسفة الفارایی

## ( نقد موقفه من خلال منظور عقلاني )

# ويتضمن هذا الفصل العناصر الآتية :

أولاً: تمهيد

ثانياً : الاستدلال على وجود الله

ثالثاً : طبيعة واجب الوجود وصفاته

 ۱ — الله واحد
 ۲ — وجوده أفضل الوجود

 ۳ — نفى العدم والضد عنه تعالى
 ٤ — الأزلية ودوام الوجود

 ٥ — الحلو من المادة والصورة
 ٢ — الحلو من الفاعل والغابة

 ٧ — العقل
 ٨ — الحكمة

 ٩ — الحكمة
 ١٠ — الحق

١١ ــ الحياة ١٢ ــ العظمة والجلال والمجد

١٣ ــ الله عاشق أول ومعشوق أول ومحبوب أول .

رابعاً : صدور الموجودات عنه تعالى

خامساً: تقييم محاولة الفارابي على ضوء ثورة العقل

سادساً: نص للفارابي (من كتاب عيون المسائل)



درسنا فى الفصل الأول ، مصادر المعرفة اليقينية ومصادر المعرفة غير اليقينية . حتى نضع من جانبنا أساساً ودعامة لثورة العقل فى الفلسفة العربية :

وفى هذا الفصل الثانى بما يتضمنه من أقسام وعناصر ، سندرس جانباً إلهياً ، اخترنا نموذجاً له ، الفيلسوف الفارابى ، وسنرى كيف حاول جهده التدليل على وجود الله ، والبحث فى صفاته ، والكشف عن كيفية صدور الموجودات عنه تعالى .

وإذا كنا قد أشرنا فى تصديرنا لهذا الكتاب ، إلى أننا احترنا الثورة العقلية معبراً عنها من الداخل ، لا من الحارج ، فإننا بعد العرض الموضوعى لجوانب فلسفة الفارابي فى هذا الحجال ، انتقلنا إلى نقد موقفه من خلال منظور عقلانى ، كاشفين عن الجذور غير العقلية التي نجد ها فى آرائه ، سواء ما تعلق منها بكيفية الاستدلال على وجود الله ، أو ما تعلق منها بالبحث فى صدور الكثرة عن الواحد .

## أولاً: تمهيد

الفارابي أفهم فلاسفة الإسلام وأذكرهم للعلوم القديمة ، وهو الفيلسوف فيها <sup>لا</sup> غير ، ومات وهو مدرك ومحقق .

( ابن سبعین فی رسائله )

الفارابي أكبر فلاسفة المسلمين ، ولم يكن فيهم من بلغ رتبته في فنونه والرئيس ابن سينا بكتابه تخرج ، وبكلامه انتفع في تصانيفه .

( ابن خلكان : وفيات الأعيان - جزء ٢ ص ١٠٠)

## الفضل الثالث

# الله وصدور الموجودات عنه فى فلسفة الفارابي (نقد موقفه من خلال منظورعقلاني )

يحتل الفارابي فى تاريخ الفلسفة العربية مكانة كبيرة . نقول هذا إذا أدخلنا فى الاعتبار الأثر العميق الذى تركه الفارابي فى الفلاسفة الذين جاءوا بعده كابن سينا وغيره «. فهو قد لقب بالمعلم الثانى ، لأن أرسطو هو المعلم الأول .

صحيح أن الكندى كان أول فلاسفة العرب فيما يذهب المؤرخون لفلسفته ، ولكن يجب ألا ننسى أن مذهب الكندى بوجه عام تسوده النزعة الكلامية فى بعض جوانبه، بالإضافة إلى عدم وجود تناسق منهجى فى بعض آرائه الفلسفية التى تركها بين أيدينا .

أما الفارابي فيصح ما قاله عنه ابن خلكان إلى حد كبير ، من أنه أكبر فلاسفة المسلمين على الإطلاق . نقول إن هذا القول يعد قولاً صادقاً إلى حد كبير ، ولا نقول إنه صادق صدقاً تاماً ، نظراً لأننا يجب أن نضيف إلى قول ابن خلكان « في المشرق العربي فقط » .

وصحيح أيضاً ما قاله ماسينيون عنه من أنه كان فيلسوفاً بما تحمله هذه الكلمة من معنى إذ أن الفارابي قد ترك لنا مذهباً محدد المعالم إلى حد كبير ، سواء في الطبيعيات أو الإلهيات أو الأخلاق أو السياسة .

ولكن هذا يجب ألا ينسينا ما فى بعض آرائه من تذبذب أحياناً ومن تناقض أحياناً أخرى . وقد سبق لابن سبعين أن لاحظ ذلك ، حين قال إن الفارابي يقول بآراء مختلفة حسب كتبه المختلفة ، وضرب مثالاً على ذلك برأيه حول بقاء النفوس .

ونود أن نضيف إلى هذا المثال الذى يضربه ابن سبعين ، مثالا آخر ، هو رأيه حول موضوع حدوث العالم وقدمه .

ومهما يكن من أمر فإننا نرى من جانبنا أننا لو حاولنا التعمق فى نصوص كتبه ولم نقف عند ظاهر النص ، بل نفذنا إلى أعمق أعماق النص ، أى ما وراء الظاهر ، لاستطعنا إلى حدًّا كبير جدًّا التوصل إلى حقيقة رأيه حول موضوع من الموضوعات التي بحثها .

فمثلا قوله بالفيص أو الصدور يؤدى إلى الاعتقاد بأنه من القائلين بقدم العالم لا حدوثه ، إذ أن القول بالفيض يتناسب مع القول بقدم العالم .

قانا إن دفة تمكير الفارابي . يجب ألا تنسينا ما في بعص آرائه من تذبذب وتناقض كما لا يجب أن تنسينا أيضاً ما وقع فيه م خطأ حين حاول التوفيق بين أفلاطون وبين أرسطو . إن هذه المحاولة خاطئة قلباً وقالباً ومقضى عليها بالفشل . لقد أوقعته في تأويلات ظاهرها وباطنها التعسف الذي لا حدود له . إذ ما المبرر العقلي للتوفيق بين آراء لأفلاطون ، وآراء لأرسطو ؟ وما الحدف من الاعتقاد بأن الفلسفة اعذيمة وخاصة عند ممثليها الكبيرين ، أفلاطون وأرسطو ، يجب أن تكون واحدة .

والمهم أن الفاراني قد حاول جهده أن يوفق بين المذاهب القديمة كما فعل بعض مفكرى المعرب في محال التقريب والتوفيق بين المذاهب المختلفة المتعارضة (١).

وهده المحاولة تتضح بصفة خاصة فى كتب له . مثل : « الجمع بين رأيي الحكيمين أفلاطون الإلهى وأرسطوطاليس . « التوسط بين أرسطوطاليس .

ونود أن نضرب مثالا واحداً للتدليل على تعسف هذه المحاولة وتهافتها ، إن هذا المثال يتبلور حول محاولة الفارابي تأويل مذهب أرسطو بحيث يخرج من هذا التأويل إلى أن أرسطو لم يقل بقدم العالم .

فالفارابي يزعم أن أرسطو لم يذهب إنى القول بقدم العالم لأن الخالق قد أبدع العالم دفعة واحدة فى غير زمن ثم حركه المحرك الأول ، ونتيجة لذلك وجد الزمان عن حركة الأفلاك . ومن هنا يكون الزمان متأخراً بالذات عن وجود العالم بالفعل .

يقول الفارابي في كتابه ، الجمع بين رأيي الحكيمين » : « وجما دعاهم إلى ذلك الظن ( لرأى القول بأن أرسطو من القائلين بقدم العالم ) أيضًا ، ما يذكره ( أى أرسطو ) في كتاب السهاء والعالم أن الكل ليس له بدء زمانى . فيظنون عند ذلك أنه يقول بقدم العالم . وليس الأمر كذلك ، إذ قد تقدم فبين في ذلك الكتاب وغيره من الكتب الطبيعية والإلهية ، أن الزمان إنما هو عدد حركة الفلك وعنه يحدث . وما يحدث عن الشيء لا يشتمل ذلك الشيء . ومعنى قرله أن العالم ليس له بدء زمانى أنه لم يتكون أولا فأولا بأجزائه كما يتكون البيت مثلا أو الحيوان الذي يتكون أولا فأولا بأجزائه ، فإن أجزاءه يقدم بعضها بعضًا بالزمان ، والزمان حادث عن حركة الفلك . فحال أن يكون لحدوثه بدء زمانى و يصح بذلك أنه إنما يكون عن إبداع البارى

Madkour (I): La place d'al-Farabi dans l'école philosophique (1) musulmane P. 14-15.

جل جلاله إياه دفعة بلا زمان وعن حركته حدث الزمان «<sup>(١)</sup> .

وقد يكون مبعث هذا التوفيق بين أفلاطون وأرسطو فيا نرى من جانبنا ، كتاب أثولوجيا أرسطوطاليس وهو الكتاب الذى نسب خطأ إلى أرسطو . إذ أن عبد المسيح بن ناعمة الحمصى وهو أحد المرجمين قد ترجم بعض مقتطفات من كتاب التاسوعات الأفلوطين (٢) (التاسوعة الرابعة والتاسوعة الخامسة والتاسوعة السادسة) ونسبها خطأ إلى أرسطو . ونظراً للتشابه من بعض الجوانب بين فكر أفلاطون وفكر أفلوطين ، فحينئذ يمكن التوفيق بدرجة ما بين أفلاطون وأرسطو ، طالما أن فكر أفلوطين من خلال تاسوعاته قد نسب خطأ إلى أرسطو (٣) .

ودليلنا على ذلك أن الفارابي يعتمد على كتاب أثولوجيا ويذكره صراحة في كتابه « الجمع بين رأيي الحكيمين » وينسبه إلى أرسطو . فهو يقول على سبيل المثال حين يحاول التوفيق بين قول أفلاطون بالمثل ونقد أرسطو لها : وقد نجد أن أرسطو في كتابه في الربوبية المعروف بأثولوجيا يثبت الصور الروحانية ويصرح بأنها موجودة في عالم الربوبية » (1) .

كما يقول وهو بصدد الحديث عن مشكلة قدم العالم : «ومن نظر فى أقاويله – أى أرسطو – فى الربوبية فى الكتاب المعروف بأثولوجيا ، لم يشبه عليه أمره فى إثباته الصانع المبدع لهذا العالم ، فإن الأمر فى تلك الأقاويل أظهر من أن يخبى »(٥) .

بيد أن هذا لا ينني أن أثر الفارابي فيمن جاء بعده – كما سبق أن أشرنا ـ كان أثراً كبيراً . إذ أنه حاول أن يقرب معانى المصطلحات الفلسفية الأرسطية ويتسرح الكثير من كتب أرسطو ، سواء فى المنطق والطبيعة وما بعد الطبيعة والأخلاق والسياسة . والقوائم التي أوردها

<sup>(</sup>١) الحمع بين رأيي الحكيمين ص ٢٢.

<sup>(</sup> ۲ ) سمى هذا الكتاب بهذا الاسم لأن فرفريوس الصورى قد رتب الرسائل الأربع والحمسين والى تركها أفلوطين فى تسع مجموعات لأن ٩ دو الرقم الكامل فى نظرية فيثاذورث إذ أنه مربع ٣ ، الثالوث الكامل الانسجام .

<sup>(</sup>٣) جمعى بالقاهرة نماه مع صديق الدكتور عسن مهدى الأستاذ بجامعة مارفارد بالولايات المتحدة الأمريكية . وقد تنادسنا طويلا فى مبررات قيام الفارابى بهذا التوفيق ولم نتفق على سبب واحد يمهد السبب الرئيسى دون غيره من الأسباب إذ أن الدكتور محسن مهدى يرى أن قيام الفارابى بهذا التوفيق قد لايكون سببه متبنوراً حول مشكلة كتاب أتولوجيا وخاصة أن الفارابى قد عرف فلسفة أرسطو معرفة جيدة ، وذلك واضح من كتابه « فلسفة أرسطو طاليس » وإذن كان يمكنه التييز بين عناصر أرسطية وعناصر فير أرسطية ، أى أفلوطينية مثلا .

<sup>(</sup> ٤ ) ص ۲۷ .

<sup>(</sup> ه ) الجمع بين رأيي الحكيمين ص ٢٢ .

المؤرخون القدامى لأسماء كتبه الشارحة أو كتبه المؤلفة تشهد على هذا كله (١) . وكم كانت هذه الكتب مفيدة للفلاسفة الذين جاءوا بعده .

فابن سينا مثلا فيلسوف المشرق الكبير ، يخبرنا بأنه طالع كتاب ما بعد الطبيعة لأرسطو أكثر من أربعين مرة ولم يفهمه ، إلى أن أمكنه أن يعتر على كتاب للفارابي في « أغراض ما بعد الطبيعة » ، فعند ما قرأ هذا الكتاب للفارابي ؛ تفتحت أمامه المعانى التي كانت غامضة عليه في كتاب المتافيزيقا لأرسطو .

يقول ابن سينا : يئست من معرفة غرض ما بعد الطبيعة ، حتى ظفرت بكتاب لأبى نصر في هذا المعنى ، فشكرت الله تعالى على ذلك وصمت وتصدقت بما كان عندى .

ونحن إذا كنا نذكر قول ابن سينا . فإننا نود أن نشير إلى أن فى قوله هذا مبالغة واضحة ، وقد يكون فى هذا القول من جانبه مجرد اعتراف بفيلسوف سابق عليه ، وخاصة أنه تأثر بفلسفته فى بعض الجوانب : والمبالغة واضحة نُظراً لأن ابن سينا كان على قدر كبير من الذكاء وسرعة الفهم .

ومهما يكن من أمر فقد اعترف ابن سينا كما ذكرنا باستفادته من الفارابي ، وقد أشار إلى ذلك كثير من المؤلفين والمؤرخين . فأبو الفدا مثلا في كتابه « البداية والنهاية في التاريخ » يقول عن الفارابي : إنه كان حاذقاً في الفلسفة ومن كتبه تفقه ابن سينا(٢) .

ولم يقف مجهود الفارابي عند حد الشرح لأرسطو ، بل له الكثير من المؤلفات في مجالات فلسفية شتى ، تتثيراً ما أثرت كما ذكرنا في تشكيل نظريات من جاءوا بعده .

نجد له دراسات لموضوعات النفس والنبوة والله وصفاته وكيف صدر العالم المتكثر عن الله الواحد وغير ذلك من موضوعات وتتضمن آراء كانت دافعة للمفكرين الذين جاءوا بعده إلى أن يتقبلوها تارة ، أو أن يوجهوا إليها سهام نقدهم تارة أخرى .

وإذا تساءلنا عن أهم المصادر التي نجد الفارابي قد تأثر بها في بناء مذهبه وتشييد نسقه الفلسني، وخاصة في هذا الحجال الذي نحن بصدد دراسته الآن، أي مجال الإلهبات ، لوجدنا العديد من المصادر سواء تمثلت في مصادر دينية ، أو مصادر فلسفية .

<sup>(</sup>٢) مجلد ١١ ص ٢٢٤ وانظر أيضاً : تاريخ حكماء الإسلام لظهير الدين البهقي ص ٣١ .

نجد عنده مصدراً دينياً إسلامياً بارزاً . وهذا المصدر الإسلام نجده ليس فقط في هذا الحجال الذي نحن بصدد الحديث عنه ، بل في مجالات أخرى عديدة .

نجده حين يتحدث عن صفات الله منزها الله عن صفات البشر : نجده حين يحاول دراسة موضوع العلاقة بين الدين والفلسفة ، نجده حين يدرس مشكلة النبوة .

ولكننا نود أن نشير إلى أن المصدر الإسلامى عنده لا يعنى أن آراءه فى هذه المجالات لابد أن تتفق مع الدين ، إذ أن كل ما نقصد إليه هو القول بأن الدارس لفلسفة القارابي يجد جذوراً دينية إسلامية لا يمكن إغفالها ، وهذه الجذور الدينية الإسلامية ، إذا كانت تبدو بعيدة فى بعض الأحيان عن الفهم الظاهرى للدين ، فإن سبب ذلك يكمن فى أن الفارابي قام بتأويلها على نحو خاص .

نجد عند الفارابى أيضًا عنصراً أفلاطونيًا ، وإن كان قد حاول تأويله تأويلا خاطئاً من بعض زواياه ، بحيث إننا لا نتردد فى القول بأن الفارابى قد جانبه الصواب أحياناً فى فهم أفلاطون ودراسته ، كما ينبغى أن يكون الفهم ، وأن تكون الدراسة .

نجد عند الفاراني أيضاً عنصراً أرسطيًا . وهذا العنصر الأرسطى قد أوله الفارابي في بعض المجالات تأويلا خرج به عن مذهب أرسطو الحقيق . وقد سبق لنا الإشارة إلى ذلك ونحن بصدد الحديث عن مشكلة كتاب أثولوجيا .

كما نجد عند الفارابي عنصراً أفلوطينيًا . وهذا العنصر الأفلوطيني يظهر في العديد من المجالات التي بحث فيها الفاراني .

نجد عنده أيضًا نزعة شيعية إمامية. وهذه النزعة تكمن إلى حدما فى محاولة الجمع والتوفيق بين آراء الفلاسفة القدامى وبيانه أن الحقيقة الفلسفية لا تتعدد بتعدد المذاهب بل الحقيقة واحدة ، أى الفلسفة واحدة .

نقول إلى حدما بالنسبة للعنصر الشيعى ، إذ أن النزعة الشيعية لم تكن السبب الرئيسى الذى دعا الفارابى إلى الجمع والتوفيق ، بل إن السبب الرئيسي – كما سبق أن أشرنا – قد يكون متمثلاً في مشكلة كتاب « أثولوجيا أرسطوطاليس » :

بيد أن وجود هذه العناصر والمصادر التي استفاد منها الفارابي ، لا يعنى أنه لم يكن له شخصية مستقلة إلى حد كبير . إذ أن الفارابي كانت لديه القدرة على أن يطلع على الكثير من الآراء والا تجاهات ويهضمها جيداً ، ثم يقول لنا بآراء إن كانت فيها بعض الجذور التي استفادها من الآخرين ، إلى أنها آراء خاصة به وحده ، ومن هنا كان فيلسوفاً صاحب شخصية مستقلة متميزة إلى حد كبير جداً :

### ثانياً: الاستدلال على وجود الله

لك أن تلحظ عالم الحلق فترى فيه أمارات الصنعة . ولك أن تعرض عنه وتلحظ عالم الوجود المحض وتعلم أنه لابد من وجود بالذات وتعلم كيف ينبغى أن يكون عليه الموجود بالذات علم الحلق فأنت صاعد، وإن اعتبرت عالم الوجود المحض فأنت فازل تعرف بالنزول أن ليس هذا ذلك، وتعرف بالصعود أن هذا هذا ، سنريهم آيتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق ، أو لم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد .

( الفارابي ــ فصوص الحكم . فص رقم ١٤ )

إذا عرفت أولاً الحق عرفت الحق وعرفت ما ليس بحق . وإذا عرفت الباطل أولا عرفت الباطل ولا عرفت الباطل ولم تعرف الحق على ما هوحقه. فانظر إلى الحق فإنك لا تحب الآفلين ، بل توجه بوجهك إلى وجه من لا يبقى إلا وجهه

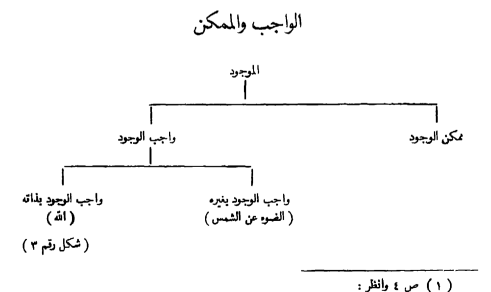
(الفارابي ــ فصوص الحكم . فص رقم ١٥)

#### ثانياً ـ الاستدلال على وجود الله :

درس الفارابي الكثير من الموضوعات الفلسفية الميتافيز بفية. ومن هذه الموضوعات الميتافيزيقية التي اهتم الفارابي بدراستها اهتماماً كبيراً ، واجب الوجود وصفاته :

فإذا رجعنا إلى الكثير من كتبه كفصوص الحكم، وعيون المسائل . وآراء أهل المدينة العاضلة ، وجدناه يفيض في الاستدلال على وجود الله وبيان طبيعة واجب الوجود ويعدد صفاته .

ويبدأ الفارابي بحثه فى هذا المجال بتقسيم الموجودات إلى قسمين : ممكن الوجود وواجب الوجود . فهو يقول فى كتابه عيون المسائل : إن الموجودات على ضربين : أحدهما إذا اعتبر داته لم يجب وجوده ويسمى ممكن الوجود . والثانى إذا اعتبر ذاته وجب وجوده ويسمى واجب الوجود . وإذا كان ممكن الوجود إذا فرضناه غير موجود لم يلزم عنه محال ، فلا غنى لوجوده عي علة . وإذا وجب صار واجب الوجود بغيره . فيلزم من هذا أنه كان مما لم يزل ممكن الوجود بذاته واجب الوجود بغيره . وهذا الإمكان إما أن يكون شيئاً فها لم يزل وإما أن يكون فى وقت بداته واجب الوجود بغيره . وهذا الإمكان إما أن يكون شيئاً فها لم يزل وإما أن يكون فى وقت دون وقت . والأشياء الممكنة لا يجوز أن تمر بلا نهاية فى كونها علة ومعلولا ولا يجوز كونها على سبيل الدور ، بل لا بد من انتهائها إلى شىء واجب هو الموجود الأول (١٠). (انظر شكل رقم ٣) .



H. Corbin: Histoire de a philosophie Islamique P. 226

وأيضاً د . خليل الحروحنا الفاخورى : تاريخ الفلسفة العربية – جزء ٢ ص ١٠٩ وما بعدها

معنى هذا أن الفارابي يستدل على وجود الله بالتفرقة بين طبيعة الممكن وطبيعة الواجب ، وأيضًا بقسمته للواجب إلى واجب بذاته وواجب بغيره . فوجود العالم ممكن ، وإذا تحقق هذا الإمكان أى أصبح وجوداً ، فإنه لا مفر من القول ــ لكى نفسر الانتقال من الإمكان إلى الموجود \_ بوجود إله يخرج الإمكان إلى الوجوب ، أى يخرج العالم من مقولة الإمكان إلى مقولة الوجوب والوجود .

ولكى يفرق الفاراني بين العالم لا الواجب " بعد أن وجد ، وبين الله الذي لابد من وجوده ، أي هوا واجب أيضًا ، ميز بين الواجب بذاته وبين الواجب بغيره . فالله واجب بذاته ، لأننا لا نستطيع المرور إلى ما لا نهاية في مجال العلاقة بين العلة والمعلول . كما أننا لا نستطيع أن فقول بالعلاقة الدورية بين العلة والمعلول ، لأن الدائرة ليست لها نقطة بداية محددة بذاتها وليست لها نقطة نهاية محددة بذاتها ، إذن لابد أن نقف عند علة أولى هي الله . أما العالم فهو واجب بغيره ، لأنه لم يوجد نفسه بنفسه ، أي لم يوجد مصادفة وعرضًا ، كما يقول بذلك أصحاب التفسير المادي الكون .

يقول الفارابي في كتابه «عيون المسائل<sup>(١)</sup> : فالواجب الوجود منى فرض غير موجود، لزم منه محال ، ولا علة لوجوده ، ولا يجوز كون وجوده بغيره . وهو السبب الأول لوجود الأشياء . ويلزم أن يكون وجوده أول وجود وأن ينزل عن جميع أنحاء النقص، فوجوده إذن تام ، ويلزم أن يكون وجوده أتم الوجود ومنزهاً عن العلل مثل المادة والصورة والفاعل والغاية .

<sup>(</sup>۱) ص ۲۳.

#### ثالثاً: طبيعة واجب الوجود وصفاته

ليس علمه بذاته مفارقاً لذاته بل هو ذاته ، وعلمه بأكمل صفة لذاته ليست هى ذاته بل لازمة لذاته وفيه الكثرة غير المتناهية بحسب كثرة المعلومات الغير المتناهية وبحسب مقابلة القوة والقدرة الغير المتناهية ، فلا كثرة فى الذات بل بعد الذات. فإن الصفة بعد الذات لا بزمان مل بترتيب الوجود . لكن لتلك الكثرة ترتيباً ترتى به إلى الذات يطول شرحه . والرتيب يجمع للكثرة فى نظام والنظام وحدة ما . وإذا اعتبر الحق ذاتاً وصفات ، كان كل فى وحدة ، وإذا كان الكل متمثلا فى قدرته وعلمه ، فنها يحصل الكل مفرداً عن اللواحق ثم يكتسى المواد، فهو كل الكل من حيث صفاته وقد اشتملت عليه أحدية ذاته .

( الفارابي ــ فصوص الحكم ــ فص رقم ٥٥ ) .

#### ثالثاً - طبيعة واجب الوجود وصفاته:

لعلنا قد لاحظنا من استدلال الفارابي على وجود الله ، أن الفارابي قد فرق تفرقة أساسية بين واجب الوجود بذاته ( الله ) وبين واجب الوجود بغيره ( العالم بعد أن وُجد ) وبين ممكن الوجود ( العالم قبل أن يوجد ) .

فواجب الوجود ، إذا فرضناه غير موجود ، لزم عن ذلك محال ، طالما أن الفارابي – كما سبق أن أشرنا منذ قليل – يمنع التسلسل إلى ما لا نهاية ، كما يمنع العلاقة الدورية . إذن لا يجوز كون وجود الله بغيره ، بل هو واجب بذاته . وهو السبب الأول لوجود سائر الموجودات كلها ، وعنه فاضت الموجودات كلها كما سنرى فها بعد .

بعد ذلك يأخذ الفارابي فى بيان طبيعة واجب الوجود عن طريق خلع مجموعة من الصفات عليه . ومنها :

#### ١ - الله واحد:

يبرهن الفارابي على وحدانية الله فى فصل يعقده فى آراء أهل المدينة الفاضلة بعنوان « القول فى نغى الشريك عنه تعالى » (١) كما يتحدث عن وحدانيته تعالى فى بعض مؤلفاته الأخرى بطريقة متناثرة .

وكان يجدر بالفارابي أن يثبت أولا وحدانية الله قبل أن يتحدث عن بقية صفاته ، وخاصة أننا سنلاحظ أن أكثر الصفات التي سيخلعها الفارابي على الله تعالى ، إنما تترتب إلى حد كبير على القول بوحدانية الله . ولكن الفارابي في أكثر الأحيان بتحدث عن وحدانية الله بعد أن يذكر بعض صفات الله تعالى الأخرى كخلوه من العدم والضد وغير ذلك من صفات .

ونظراً لأن أكثر صفات الله إنما تثرتب ـ كما ذكرنا ـ على القول بوحدانيته ، فإننا سنتحدث أولا عن واحدانيته ثم نتابع دراستنا لمجموعة من الصفات الأخرى .

ذكرنا أن الفارابى يبرهن على وحدانية الله ، ونستطيع أن نقول من جانبنا بأن مفتاح البرهنة على وحدانية الله عند الفارابى يتمثل في معنى النام عنده . فالتام -- كما يقول الفارابى - هو ما لا يمكن أن يوجد خارجاً عنه وجود من نوع وجوده ، وذلك في أي شيء كان (٢) .

<sup>(</sup>١) ص ٤ وما يعدها .

<sup>(</sup> ٢ ) آراء أهل المدينة الفاضلة ص ٥ .

ويضرب النا الفارابي أمثلة للتام . فالتام في الجمال هوالذي لا يوجد جمال من دوع جماله خارجاً عنه . والتام في العظم هو ما لا يوجد عظم خارجاً عنه . والتام في الجوهر هو ما لا يوجد شيء من نوع جوهره خارجاً عنه ، وهكذا .

و إذا كان الله تامَّا ، فإنه لابد أن يكون واحداً . إذ لا يمكن أن يكون هذا الوجود التام لشيء آخر غيره . فإذن هو منفرد بذلك الوجود وحده ، ولا يشاركه شيء آخر أصلا : إنه منفرد برتبته وحده (١) .

معنى هذا أن الفارابي يربط بين معنى الممام ومعنى الوحدة ، من جهة آن الممام والوحدة لا يوجدان إلا لواجب الوجود . يقول الفارابي في عيون المسائل؛ هو واحد بمعنى أن الحقيقة التي له ليست لشيء غيره ، وواحد بمعنى أنه لا يقبل التجزئ ، كما تكون الأشياء التي لها عظم وكمية . وإذن ليس يقال عليه كم ولا منى ولا أين وليس بجسم . وهو واحد بمعنى أن ذاته ليست من أشياء غيره كان منها وجوده ، ولا حصلت ذاته من معان مثل الصورة والمادة والحنس والفصل »(٢).

هذا من جهة . ومن جهه أخرى فإن الله يعد واحداً من جهه أنه لا ينقسم ، فالله غير مركب من مادة ومن صورة ، كما هو الحال فى سائر الموجودات . وإذا كانت هذه الموجودات تقبل الانقسام لأنها مركبة ، فإن الله لا ينقسم لأنه غير مركب من مادة ومن صورة (٣) .

## ٢ ــ وجوده أفضل الوجود:

الله برىء من جميع أنحاء النقص ، فوجوده أفضل الوجود وأقدم الوجود. بحيث إننا لا نجد وجوداً أفضل ولا أقدم من وجوده تعالى (1) .

## ٣ ـ نفي العدم والضد عنه تعالى :

لا يشوب وجود الله وجوهره العدم ولا الضد ، إذ أن كلا من العدم (٥) والضد لا يوجدان إلا فى العالم السفلى . أى عالم ما تحت فلك القمر ، طبقاً للقسمة الأرسطية المشهورة للعالم إلى قسمين : العالم العلوى أى عالم ما فوق فلك القمر ، والعالم الأرضى ، أى عالم ما دون فلك القمر .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٥ - ٦ - ٧ - ٨ .

<sup>(</sup> ٢ ) عيون المسائل ص ه .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٨ - ٩.

<sup>(</sup> ع ) آراء أهل المدينة الفاضلة ص ٢ .

<sup>(</sup> ه ) يعرف الفارابي المدم بأنه لا وجود ما شأنه أن يوجد (آراء أهل المدينة الفاضلة ص٢ ) .

فالعدم يحدث فى الموجودات الحادثة المتغيرة ، والله ليس بحادث ولا متغير . والضد يعنى أن هناك شيئان ا وضد ا . ولما كان الله واحداً لا مثيل له فلا ضد له (١) :

#### ٤ ــ الأزلية ودوام الوجود:

الله أزلى دائم الوجود بجوهره وذاته . يبين لنا الفارابي أن الله مكتف بذاته ، و إدن لا حاجه له إلى شيء آخر يعينه على البقاء أو على دوام الوجود (٢٠) .

#### ٥ ــ الخلو من المادة والصورة:

وجود الله خاو من المادة ومن الصورة . إذ أننا لو قلنا بأن له تعالى صورة لأدى هذا إلى القول بأن له مادة . إذ الصورة لا توجد إلا فى مادة . وأيضًا ليس له تعالى مادة ، إذ لو قلنا بأن له مادة ، لا ستتبع هذا ، القول بأن له صورة ، إذ المادة لابد أن يكون لها صورة :

هذا بالإضافة إلى أننا لو قلنا بالمادة والصورة بالنسبة لله تعالى ، فإن ذاته ستكون مؤلفة من شيئين ، كما هو الحال عند ما نقول إن جسماً ما من الأجسام ، مؤلف من مادة ومن صورة . وعلى هذا فليس له مادة ولا صورة (٢٦) .

#### ٦ - الخلو من الفاعل والغاية:

إذا كان الفارابي قد نني عن الله تعالى العلة المادية والعلة الصورية . فإنه نني أيضًا عنه تعالى العلة الفاعلة والعلة الغائية . فالله سبب أول ، وإذن ليس له علة فاعلة . وأيضًا ليس لوجوده علة غائية ، إذ لو قلنا بالغاية والغرض ، فإن هذا يؤدى إلى القول بأنه كسائر الموجودات التي لها على أربع ، العلة المادية والعلة الصورية والعلة الفاعلة والعلة الغائية .

#### ٧ \_ العقل:

إذا كان الفاراني قد نبي عن الله اتصافه بالجسمية ، فإنه يصفه بأنه عقل بالفعل : ومعنى هذا أن الله إذا كان غير محتاج إلى المادة ، فإنه إذن عقل بالفعل من كل وجه .

وإذا كان الله عقلاً بالفعل ، فإنه أيضًا عاقل ومعقول ، أى أنه عقل وعاقل ومعقول .

<sup>(</sup>١) آراء أهل المدينة الفاضلة ص ٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٣ وأنظر أيضاً تاريخ الفلسفة العربية للدكتور خليل الجروحناالفانحورى جزء ٢ ص ١١٠ وما بمدها .

وهذه المعانى الثلاثة كلها فيه معنى واحد وذات واحدة وجوهر واحد غير منقسم(١١) ـ

وهذا إن دلنا على شيء ، فإنما يدلنا على تأثر الفاراني بالتراث الاعتزالي ، إذ أن المعتزلة يوحدون بين الذات وبين الصفات ، فعلمه تعالى هو هو ، وقدرته تعالى هي هو ، وهكذا .

كما أن توحيد الفارابى بين العقل والعاقل والمعقول ، يعنى تنزيه الله عن صفات البشر . إذ أننا كموجودات بشرية ، لابد أن نفرق بين ذات تعقل وبين موضوع نعقله أو نعلمه ، أى نجد قسمة بين ذات وبين موضوع . ولكن بالنسبة لله تعالى لا نجد هذه التفرقة :

هذا بالإضافة إلى أننا فى المجال الإنسانى نجد انتقالاً من الشيء بالقوة إلى الشيء بالفعل . فالإنسان مثلاً يعد معقولاً بالقوة ثم يصير معقولاً بالفعل بعد أن عقله . أما بالنسبة لله تعالى فإننا لا نجد تلك النقلة من القوة إلى الفعل والتفرقة بينهما .

يقول الفارابي مؤكداً على التوحيد بين العاقل والمعقول بالنسبة لله تعالى دون غيره . « . . . لأن الذى هويته عقل ليس يحتاج في أن يكون معقولاً إلى ذات أخرى خارجة عنه تعقله . بل هو بنفسه يعقل ذاته فيصير بما يعقل من ذاته عاقلاً وعقلاً بالفعل وبأن ذاته تعقله معقولاً بالفعل . وكذلك لا يحتاج في أن يكون عقلاً بالفعل وعاقلاً بالفعل إلى ذات يعقلها ويستفيدها من خارج ، بل يكون عقلاً وعاقلاً بأن يعقل ذاته فإن الذات التي تعقل هي التي تعقل فهو عقل من جهة ما هو معقول . فإنه عقل وإنه معقول وإنه عاقل ، هي كلها ذات واحدة وجوهر واحد غير منقسم (٢) » .

#### ٨ - العلم :

إذا كان الفارابي قد وحد بالنسبة لله بين العقل والعاقل والمعقول ، فإنه يعتمد على هذه الفكرة بالنسبة لصفة العلم . فالله عالم ، ولا يحتاج في أن يعلم ، إلى ذات أخرى خارجة عن ذاته يستفيد منها العلم ، بل إن الله مكتف بذاته إن صح هذا التعبير . فإنه يعلم وإنه معلوم وإنه علم ، فهو ذات واحدة وجوهر واحد تماماً كما نقول إن العقل والعاقل والمعقرل منه شيء واحد .

وذود أن نشير ونحن بصدد دراستنا لصفة العلم الإلهى إلى أن أقوال الفارابي في هذا المجال تدلنا على أنه ينفي إلى حد كبير علم الله بالجزئيات الحادثة ، خلافًا لما نجده في القرآن من أن الله عالم بكل صغيرة وكبيرة في هذا الكون .

فالفارابي في كتابه السياسة المدنية (٣) يقول : وأماجل المعقولات التي يعقلها الإنسان من

<sup>(</sup>١) كتاب السياسة المدنية الفارابي ص ٣٥.

<sup>(</sup>٢) آراء أهل المدينة للفارابي ص ١٠.

<sup>(</sup>١) كتاب السياسة المدنية الملقب بمبادئ الموجودات ص ٣٤.

الأشياء التي هي في مواد ، فليست تعقلها الأنفس السهاوية لأنها أرفع مرتبة بجواهرها عن أن تعقل المعقولات التي هي دونها . فالأول يعقل ذاته وإن كانت ذاته بوجه ما هي الموجودات كلها ، فإنه إذا عقل ذاته ؛ فقد عقل بوجه ما الموجودات كلها ، لأن سائر الموجودات إنما اقتبس كل واحد منها الوجود عن وجوده ، والثواني فكل واحد منها يعقل ذاته ويعقل الأول .

وإذا كان العلم بكل جزئية من الجزئيات التي تحدث في هذا الكون يرتبط ارتباطاً مباشراً بموضوع الثواب والعقاب ، بمعنى أن الإنسان سيثاب أو سيعاقب في العالم الآخر بناء على أفعاله في هذا العالم الذي نعيش فيه ، فإن هذا ما جعل آراء الفارابي في عجال الحلود فيها نوع من التناقض والتذبذب ، لأنه لم يكن صريحاً صراحة تامة في إثبات علم الله بكل الجزئيات ، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار أن الصفات التي يخلعها الفارابي على الله تعالى ورأيه في هذه الصفات ، يجعل الله بعيداً من زاوية ما عن مخلوقاته :

#### 9 - الحكمة:

إذا كان الفارابي قد أثبت أن الله عالم ، فإنه قد أثبت أنه حكيم أيضًا . إذ أن الحكمة تعنى أن يعلم الله بأفضل علم . وإذا كان علم الله يعد علماً دائماً لا يمكن أن يزول ، إذ هو علمه بذاته ، فلابد أيضًا أن نقول إنه تعالى حكيم .

#### ٠١ – الحق :

الله حق . ويحاول الفارابي في هذا الحجال أن يسوى بين الوجود و بين الحق ، بمعنى أن الفارابي إذا كان قد أثبت أن الله موجود ، فإنه رأى أن من صفاته تعالى أنه حق ، إذ أن الحق يساوق الوجود ، بمعنى أننا إذا أثبتنا أن شيئاً ما يعد موجوداً ، فلابد أن نقول إنه حق .

وهذا يذكرنا بقول الكندى بأن كل ماله إنية حقيقة ، أى أن كل شيء نثبت أنه موجود فعلاً ، فلابد أن يكون حقاً . ومن هنا لا نقول مثلاً بحقيقة للغول والعفريت والعنقاء ، لأن هذه الأشياء غير موجودة . ومن هنا أيضاً نفهم قول الفاراني في هذا الحجال ، بأن حقيقة الشيء هو الوجود الذي يخصه (١) .

<sup>(</sup>١) آراء أهل المدينة الفاضلة ص ١١.

#### ١١ \_ الحياة:

إذا كان الفارابي قد أثبت لله صفة الحق ، فإنه قد أثبت له أيضًا صفة الحياة . وهو يسوى بين الحي والحياة طبقاً لتسويته بين العقل والعاقل والمعقول . فالله حي والله حياة ، وليس يعنى هذا القول معنيين متغايرين . بل يدلان على معنى واحد طبقاً للتوحيد بين الصفة والموصوف أو بين الصفة والذات الإلهية .

ويبرهن الفارابى على القول بأن الله حى بالقول بأننا إذا كنا نقول عن آنفسنا إننا أحياء حين ندرك أحسن المدركات ونحس بأحسن إدراك ، فإن الله بالأحرى لابد أن يكون حياً لأنه يعقل الأشياء ويدركها بأفضل عقل وأفضل إدراك . بل إننا إذا كنا نستعير صفة الحياة لشيء آخر غير الحيوان ، كالنبات مثلاً ، فأولى بنا أن نضفيها على الله تعالى لأن وجوده أسمى وأرقى وجود .

يقول الفارابي مؤيداً هدا المعنى في كتابه «آراء أهل المدينة الفاضلة: «إن اسم الحي قد يستعار لعير ما هو حيوان. فيقال على كل موجود كان على كما له الأخير وعلى كل ما بلغ من الوجود والكمال إلى حيث يصدر عنه ما من شأنه أن يكون منه كمال من شأنه أن يكون منه. فعلى هذا الوجه إذا كان الأول وجوده أكمل وجود ؛ كان أيضاً أحق باسم الحي من الذي يقال على الشيء باستعارة ، وكل ما كان وجوده فإنه إذا علم وعقل ، كان ما يعقل عنه ويعلم منه أتم (١).

#### ١٢ – العظمة والجلال والمجد:

الله عظيم وجليل ومجيد . هذا ما يثبته الفاراني ، إذا أن الفارابي .. كما سبق أن لا حظنا \_ إذا كان قد فرق بين صفات واجب الوجود وصفات الموجودات الممكنة الوجود ، فإن هذا يتضع أيضاً حين يتحدث عن عظمة واجب الوجود وجلاله ومجده . إذ أن هذه الصفات ... فيا يرى الفاراني ... مبانية لكل ذي عظمة ومجد ، كما أنها في ذاته لا من غيره ، بمعنى أنه تعالى لم يستفدها من الحارج . إنه ذو جلال في ذاته وذو عظمة في ذاته وذو مجد في ذاته ، سواء أجله أو لم يجله ، عظمه غيره أو لم يعظمه ، مجده غيره أو لم يمجده (٢١) .

<sup>(</sup>۱) ص ۱۳.

<sup>(</sup>٢) آراء أهل المدينة الفاصلة ص ١٥ وما بعدها .

#### ١٣ ــ الله عاشق أول ومعشوق أول ومحبوب أول :

إذا كان الله تعالى يعد عظيما وجليلاً ومجيداً في ذاته لا من غيره . فإنه أيضاً عاشق أول ومعبوب أول .

ونود أن نشير إلى أن هذا يعد على نحو مخالف تمامًا لما نجده فى الموجودات الأخرى ، أى الموجودات الممكنة الوجود والتي نقلها الله تعالى من الإمكان إلى الوجود .

يقول الفارابي موحداً بين ذات الله وصفاته في هذا المجال : « والعاشق منه هو المعشوق ، وذلك على خلاف ما يوجد فينا . فإن المعشوق منا هو الفضيلة والجمال وليس العاشق منا هو الجمال والفضيلة . لكن للعاشق قوة أخرى فتلك ليست للمعشوق . فليس العاشق منا هو المعشوق بعينه . فأما فإن العاشق منه هو بعينه المعشوق ، والمحب هو المحبوب . فهو المحبوب الأول والمعشوق الأول ، أحبه غيره أو لم يحبه وعشقه غيره أو لم يعشقه (١) .

هذا يعنى كما ذكرنا منذ قليل التمييز التام بين الله من جهة والموجودات الأخرى كلها ما عدا الله من جهة أخرى . إذ أننا بالنسبة لله تعالى لا نستطيع أن نفرق بين ذات وموضوع تبحث فيه هذه الذات وتدركه . أما بالنسبة لنا فإننا لابد أن نفرق بين طرفين طرف أول هو الذات المدركة وطرف ثان هو الموضوع الذى ندركه أو نحسه أو نعشقه . كما نقول مثلا إن زيداً (الذات) يعشق الفضيلة (الموضوع).

وهكذا يعدد لنا الفارابي صفات واجب الوجود مركزاً على بيان أنها على نحو آخر غير ما ومهده فى سائر الموجودات الأخرى . إنه ينظر إلى واجب الوجود حين يتحدث عن صفاته من جهة ذاته ومن جهة مباينته للموجودات الآخرى .

يقول الفارابي ملخصًا أهم صفاته تعالى : « هو واحد وهو حير محض وعقل محض ومعقول محض وعالم وقادر ومريد وله محض وعاقل محض . وهذه الأشياء الثلاثة كلها فيه واحد . وهو حكيم وحي وعالم وقادر ومريد وله غاية الجمال والكمال والبهاء . وله أعظم السرور بذاته . وهو العاشق الأول والمعشوق الأول . ووجود جميع الأشياء منه على الوجه الذي يصل أثر وجوده إلى الأشياء فتصير موجودة . والموجودات كلها على الترتيب حصلت من أثر وجوده (٢٠).

ولعلنا قد لا حظنا أن بنهاية حديث الفارابي عن الصفات الإلهية يبدأ حديثه عن الفيض

<sup>(</sup>١) آراء أهل المدينة الفاضلة ص ١٨.

٢٤ – ٢٢ ص ٢٣ – ٢٤ .

أو الصدور أو لمشكلة العقول العشرة . وهذا هو الترتيب الذى نجده عند الفاراني فيلسوف المشرق الكبير في مجال الإلهيات . إنه يدلل أولاً على وجود واجب الوجود بذاته (الله) بالتفرقة بين الواجب بذاته والواجب بغيره وممكن الوجود ثم يشرع — كما لاحظنا في دراسة صفاته الأخرى، باحثاً إلى حد كبير في الحديث عن صفة الوحدانية نظراً لأنه يترتب عليها الكثير من الصفات الأخرى . وما إن ينتهى حديثه عن الصفات حتى يبدأ في التساؤل عن كيف صدر عن الله (الواحد) الموجودات (المتكثرة المتعددة) . وهل يمكن أن يصدر عن الواحد كثرة أم أنه لابد أن يصدر عن الواحد واحد . هذا ما سنجيب عنه في القسم التالي من دراستنا الإلهيات الفاراني ..

#### رابعاً: صدور الموجودات عنه تعالى

واجب الوجود بذاته لا جنس له ولا فصل له ولا نوع له ولاند له . واجب الوجود لا مقوم له ولا موضوع له ولا عوارض له ولا ليس له فهو صراح فهو ظاهر . واجب الوجود مبدأ كل فيض وهو ظاهر على ذاته بذاته فله الكل من حيث لاكثرة فيه فهو من حيث هو ظاهر فهو ينال الكل من ذاته فعلمه بالكل بعد ذاته وعلمه بذاته نفس ذاته فيكثر علمه بالكل كثرة بعد ذاته ويتحد الكل بالنسبة إلى ذاته . فهو الكل في وحده ، فهو الحق . وكيف لا وقد وجب هو الباطن وكيف لا وقد ظهر . فهو ظاهر من حيث هو باطن ، وباطن من حيث هو ظاهر . فهذذ من بطوته إلى ظهوره حتى يظهر الك ويبطن .

( الفارابي - فصوص الحكم - فص رقم ٨ ) .

#### رابعاً \_ صدور الموجودات عنه تعالى :

بعد أن درسنا استدلال الفارابي على وجود الله وبيانه لطبيعة واجب الوجود وصفاته ، ننتقل إلى الإشارة إشارة موجزة إلى صدو رالموجودات عنه تعالى .

ونود أن نشير إلى أن الفاراني قد أهم اهماماً كبيراً بهذا الموضوع . إذ نراه تارة يدرسه باستفاضة في بعض كتبه ، وتارة يشير إليه إشارات قليلة في كتب أخرى له .

فإذا رجعنا على سبيل المثال إلى كتابه « آراء أهل المدينة الفاضلة » ، وجدناه فى القسم الفلسنى من هذا الكتاب ، وقبل أن يتحدث عن الجانب السياسى ، يكشف لنا بطريقة تفصيلية \_ بعد دراسته للصفات الإلهية وافتراقها عن الصفات البشرية \_ عن كيفية وجود هذه الموجودات عن الله .

ومن الفصول الهامة التى يتحدت فيها عن هذا الموضوع فصل عنوانه «القول فى كيفية صدور جميع الموجودات عنه » وفصل آخر هو « القول فى مراتب الموجودات » ، وفصل ثالث هو « القول فى الموجودات الثوانى وكيفية صدور الكثير » . هذا غير الفصول الأخرى العديدة التى يدرس فيها هذا الموضوع سواء فى كتابه « آراء أهل المدينة الفاضلة » أو فى كتبه الأخرى .

وزود أن نشير إلى أن الفارانى يذهب إلى القول بالفيض أو الصدور أو العقول العشرة ، وهو متأثر إلى حد ما فى هذا الحجال بمدرسة الإسكندرية . إذ أنه قد عرف آراء أفلوطين إلى حد كبير ومنها ما وصله عن طريق عير مباشر ، أى عن طريق كتاب « أثولوجيا أرسطوطاليس » الذى نسب خطأ إلى أرسطو ، كما سبق أن أشرنا إلى ذلك فى مستهل دراستنا .

ولكن هذا لا يعنى أن نظرية الفيض أو الصدور أو العقول العشرة موجودة بنصهاعند أفلوطين إذ من المرجح أن الفارابي قد استفاد في صياغته لحذه النظرية بمزج أفكار كل من الفيلسوف اليوناني أرسطوطاليس ، وبطليموس الفلكي بالإضافة إلى أفلوطين نقول مزجاً لأننا لانجد في أفكار أرسطو وحده أو في أفكار بطليموس على حدة أو في مذهب أفلوطين ، ما يسمح بالقول بنظرية الفيض على الصورة الفارابية .

ودليلنا على ذلك أن ابن رشد فيلسوف المغرب العربى والذى تأثر بأرسطو تأثراً كبيراً ، قد نقد - كما سنشير بعد قليل - القول بالفيض على الصورة التى وجدت عند الفارابى وعند ابن سينا .

فالغزالى حين يحكى عن الفلاسفة أنهم قالوا بالفيض ، يجىء ابن رشد ليبين لنا أن أرسطو لم يقل بذلك ، بل قال به فلاسفة غير أرسطو كالفارابي وابن سينا . ويبدو أن التأثير الأرسطى فيما يتعلق بنظرية الفيض كان مصدره حديث أرسطو فى كثير من كتبه عن عقول الكواكب ، وكيف أن لكل كوكب عقلاً يحركه .

والواقع أن مشكلة الموجودات وكيف صدرت عن الله قد شغلت فلاسفة العرب إلى حد كبير حديًا ، أي كيف صدرت الكثرة عن الواحد .

منهم من اتجه فى حلها اتجاهاً أفلوطينياً من بعض رواياه لا من كلها كما أشرنا منذ قليل مضيفاً إليه أبعاداً إسلامية قليلة جداً . وعلى رأس القائلين بذلك الفارابي وابن سينا اللذين ارتضيا القول بأنه لابد أن يصدر عن الواحد واحد مثله ، وهو ما نعرفه بالفيض أو الصدور .

ومنهم من لم يرتض القول بذلك ، بل فسر مشكلة العلاقة بين الواحد والكثير تفسيراً يعد بعيداً بعداً تاماً عن موقف كل من الفارابي وابن سينا . وعلى رأس القاتلين بهذا الانجاه المخالف ، فيلسوف المغرب العربي ، ابن رشد . الذي نقد القول بالفيض أو الصدور نقداً عنفاً (١) .

قلنا إن الفارابي قد ارتضى القول بالفيض ، وتحدث عنه بعد دراسة للصفات الإلهية وتدليلة على وجود الله .

وإذا بدأنا تاريح الفلسفة العربية بالكندى ، ثم الفارابي ، فإننا نستطيع اعتبار الفارابي أول فيلسوف عربي يرتضى لنفسه القول بالفيض ، نظراً لأننا لانجد عند الكندى إلا إشارات موجزة لهذا الحجال ، ولا تسمح هذه الإشارات من جانبه ، والتي تبين لنا الصلة بين العالم العلوي والعالم السفلى ، بوضع الكندى ضمن الفلاسفة القائلين بالفيض ، بل هو بعيد تماماً عن القول بذلك .

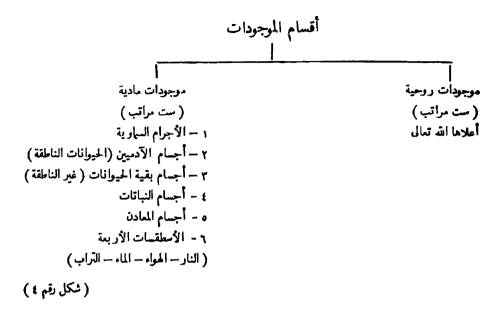
يقسم الفار ابى الموجودات إلى قسمين : قسم يمثل الموجودات الروحية ، وقسم يمثل الموجودات المادية ( انظر شكل رقم ٤ )

ويكشف لنا الفارابي مراتب كل نوع من هذه الموجودات . وهو يهتم اهتماماً أكثر بالموجودات الروحية لأن حولها بصفة خاصة يتبلور موضوع الفيض أو الصدور .

وهو يرى أن هذه المراتب التي تمثل الموجودات الروحية تعد مراتب ستاً ، تبدأ من الله (المرتبة الأولى) وتنتهي عند الهيولي (المرتبة السادسة).

والمرتبة الأولى لا يمثلها إلا الله فقط وعنه صدر العقل الأول المحرك للسماء الأولى ثم صدر عن العقل الأولى : العقل الثانى .

<sup>(</sup>١) راجع فى ذلك كتابنا : النزعة العقلية فىفلسفة ابن رشد «تمحت عنوان ۽ موقفه من نظرية الفيض من ص ١٣٦ إلى ص ١٤٣ .



وإذا كان الله يمثل المرتبة الأولى ، فإن العقول التسعة ابتداء من العقل الأول المحرك للسهاء . الأولى وانتهاء بالعقل التاسع المحرك للقمر ، تمثل كلها المرتبة الثانية وهي ملائكة السهاء .

أما المرتبة الثالثة فيمثلها العقل الفعال وهو بدوره يمثل الصلة بين ما هو علوى وما هو سفلي .

والمرتبة الرابعة تمثلها النفس الإنسانية :

ثم تأتى المرتبة الخامسة والمرتبة السادسة : أولهما (المرتبة الخامسة) تمثلها الصورة . وثانيهما (المرتبة السادسة) تمثلها الهيولي .

والمرتب الثلاثة الأولى ( الله وملائكة السياء والعقل الفعال ) تعد أعلى من المراتب الثلاث ( أنظر شكل رقم ٥ )

هذا عن مراتب الموجودات الروحية ، أما مراتب الموجودات المادية فهي سته مراتب تمثلها الأجرام السهاوية والأجسام الآدمية وغير الآدمية والنباتات والمعادن والأسطقسات الأربعة (١).

<sup>(</sup>١) آراء أهل المدينة الفاضلة من ص ١٨ حتى ص ٣٥ ، عيون المسائل الفارابي ص ٢٤ وما بمدها ورسالة فصوص الحكم الفارابي ص ٣٣ وما بمدها ، دى بور : تاريخ الفلسفة في الإسلام من ص ١٦٣ إلى ص ١٦٥ من الترجمة العربية ، خليل الجرورحنا الفاخورى تاريخ الفلسفة العربية – الجزء الثانى من ص ١٦٣ إلى ص ١١٧ .

## الموجودات الروحية مرتبة من الأعلى إلى الأدنى



### خامساً ــ تقييم محاولة الفارابي على ضوء ثورة العقل :

أما أن الفارابي قد بذل جهداً كبيراً وجهداً في البحث في مجال الإلهيات ، سواء ما تعلق بالبرهنة على وجود الله ، أوبيان صفاته ، أما ما تعلق بالكشف عن كيفية صدور الموجودات عنه تعالى ، فهذا ما لا شك فيه .

ولكن لو أردنا ــ من خلال منظور عقلانى ــ نقد موقف الفارابي فى هذا الحجال ، مجال الإلهيات ، فيمكننا توجيه هذه الأوجه من النقد :

١ ــ من الأشياء التي يؤسف لها ، أن الفارابي وهو الحريص في كثير من كتبه ورسائله
 كتابه « الحروف » ورسالته « في معانى العقل » ، على التمييز بين الطريق الجدلى الكلامى ،
 والطريق الفلسفي البرهانى ، قد وقع بوعى أو دون وعى فيا ما كان يخشاه .

إنه ينقد الطريق الجدلى ويضعه فى مرتبة أدنى من الطريق الفلسنى البرهانى ، هذا صحيح . ولكن فكرته ( فكرة الإمكان والوجوب ) التى استند إليها فى البرهنة على وجود الله تعالى ( واجب الوجود ) إنما تعد فكرة لها جذورها الكلامية ، إذ أنها مؤسسة من بعض زواياها على فكرة الحدوث ، إننا لا ننقد الفارابي لمجرد اعتماده على فكرة استخدمها علماء الكلام ، ولكننا ننقده أساساً لأن هذه الفكرة تعبر إلى حد كبير جداً عن الاتجاه الكلامي .

وهذا أيضًا ما حدث لابن سينا . لقد كان حريصًا على نقد المتكلمين ، وحاول السير على طريقة الفلاسفة فى قضية الإمكان ، ولكنه وقع فيما كان يخشاه ، بحيث أصبحت أفكاره فى هذا الحجال ، قريبة من بعض زواياها من الأفكار الكلامية .

قلنا إن الفارابى برغم تمييزه بين طريقة المتكلمين وطريقة الفلاسفة، قد أدخل جذوراً كلامية فى تدليله على وجود الله . إنه يستدل على وجود الله بتحليل معانى الممكن ( العالم قبل أن يوجد ) ، والواجب ، و يميز بين الواجب بذاته ( الله ) والواجب بغيره ( العالم بعد أن وجد ) .

وهو فى هذا التمييز يعد متأثراً إلى حد ما بالمقدمة الكلامية التى تقول بأن العالم بجميع مافيه جائز أن يكون على مقابل ما هو عليه . وهذا ما حدا بالأشاعرة مثلاً إلى القول بأن العلاقات بين الأسباب والمسببات ، تعد علاقات غير ضرورية ، أى لا نجد ضرورة مثلاً بين النار والاحتراف بل من الجائز أن تكون النار مؤدية إلى البرودة وهكذا .

هذا بالإضافة إلى أن قسمة الموجود على الطريقة الفارابية إلى ماله علة (العالم) وما ليس له علة (الله) ، ليس من الأشياء الواضحة بذاتها ، أى ليس من الأمور اليقينية العقلية . إذ لا يخفى علينا تعسف الفاراني بطريقته هذه ، في إصراره على القول بأن علل الموجودات لابد أن تنتهى إلى نهاية معينة . لقد كان بإمكانه التوصل إلى القول بواجب الوجود عن طريق آخر غير الطريق الذى اختاره وآثره برغم ما فيه من أوجه ضعف تجعله بعيداً إلى حد كبير عن المسلك العقلى البرهاني .

كان بإمكانه مثلاً أن يختار طريق العناية والغاثية للتوصل إلى القول بوجود الله . كان بإمكانه أن يستدل بإمكانه أن يستدل على وجود الله . كان بإمكانه أن يستدل على وجود الله اعتماداً على فكرة القوة والفعل، أى لابد لكى تخرج الموجودات من حيز القوة إلى حيز الفعل ، أن نقول بوجود إله فاعل يحركها ويخرجها من مرحلة القوة إلى مرحلة الفعل . صحيح أن فكرة الوجوب والإمكان فيها جذور من فكرة القوة والفعل ، بدليل أن الفارابي حين بحث في صفات الله ، قال إن الله « فعل » من كل وجه ، أى لا تخالط « القوة » جوهره تعالى . ولكن عيب فكرة الإمكان سركا أشرنا سرها اعتمادها أيضًا على مقدمات جدلية قد تقدى إلى نفي العلاقات بين الأسباب ومسبباتها .

وهذا القول من جانبنا لا نعنى به أن هذه الطرق التي كان بإمكان الفارابي أن يسلكها ، هي الطرق التي تؤدى إلى القول بوجود الله ، ولكن ما نقصده هو أن الفارابي ، كان بإمكانه الاعتماد على بعض الأفكار التي قد يجدها في هذا الطريق أو ذاك من الطرق مجتمعة ، حتى يتوصل من ذلك إلى دليل أكثر وثوقاً من دليله هذا ، ولكنه لم يفعل .

٢ ــ إذا كنا قد أشرنا ــ اعتماداً على منظور عقلانى ــ إلى بعض أوجه القصور فى تدليل الفارابي على وجود الله ، فإننا لو انتقلنا من هذا المجال إلى مجال الصفات الإلهية ، لو جدنا أن مسلك الفارابي لا يخلو من بعض أوجه النقد .

إن الفارابي متجهاً في ذلك انجاهاً اعتزالياً ، يميل إلى التوحيد بين الذات (الله) والصفات فالله ذاته وصفاته شيء واحد . وهذا على العكس مما يوجد فينا نحن الكاثنات الفاسدة من التمييز بين الذات من جهة والصفات من جهة ، أو التمييز الصفة والموصوف .

بيد أننا كنا ننتظر من الفارابي مناقشة الاتجاه الآخر الذي يفزق بين الله من جهة ، والصفات من جهة أخرى .

ولا يعنى هذا أننا نميل من جانبنا إلى هذا الاتجاه الآخر ، كلاليس هذا ما نقصده . ولكن ما نعنيه هو أن الفارابي كفيلسوف ، كان من واجبه مناقشة الوجه الآخر . وهذا من خصائص الموقف الفلسفي ، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار أن الذين يميزون بين موصوف وصفة ، أي بين الله من جهة وصفاته من جهة أخرى ، يستندون في ذلك إلى القول بأننا لو وحدنا بينهما لنتج ذلك عدمالتمييز بين صفة وصفة أخرى . ولما كان الله تعالى لايصف نفسه بصفة واحدة . بل يجموعة من الصفات ، فلابد في رأى هذا الفريق من استبعاد القول بأنالله ذاته وصفاته شيء واحد .

يضاف إلى ذلك أن الفارابي في تدليله على وحدانية الله تعالى ، يعتمد اعماداً كبيراً ، إن لم يكن اعماداً كليلًا ، على تحليل معنى « التام » فإذا كان معنى المام هو ما لا يمكن أن يوجد مثله في أي شيء كان ، وكان الله تاملًا ، فلابد إذن أن يكون الله واحداً ، وذلك نتيجة للربط التام بين معنى « التام » ومعنى « الوحدة » .

وإذا كان الفارابي يدلل على الوحدانية ، بالاعتماد على فكرة «التام » فإننا كنا ننتظر منه أولاً التدليل على فكرة « التمام » ، حتى تكون أقواله في الوحدانية ، أقوالاً لها أساس قوى وأيضاً أين رده على القائلين بوجود أكثر من إله . من الغريب أنه يدافع على رأيه ويعتبره من القضايا البديهية ، في الوقت الذي ينتظر منه القارئ نقداً للرأى الآخر القائل بوجود إلهين .

صحيح أن أقواله تتضمن رداً ، ولكنه رد غير مباشر ، وكان الأولى به والأجدر ، عرض الرأى الآخر ، ثم الأخذ في تفنيده إذا شاء ذلك . وهذا ما يجب أن يلتزم به المفكر ، إذا أراد أن يتقدم خطوة ، بل خطوات ، نحو البحث عن الحقيقة .

7 — أما عن مشكلة الفيض أو الصدور ، أو هذا الترتيب للموجودات الذى يقول به الفارابي ، مفسراً لنا كيف صدرت عن الله (الواحد) ، الموجودات (الكثرة) ، فإننا نود أن نشير إلى أن الفارابي ، في الوقت الذى يخلع فيه صفات غاية في السمو على الله تعالى ، يصر على الله الواحد لا يمكن أن يصدر عنه إلا واحد . وبواسطة هذا الواحد الذي يصدر عنه وهو العقل ، يتحول كل شيء من الإمكان إلى الوجود الفعلى ، وبالتالى تحدث الكثرة في الكائنات الموجودة .

صحيح أن هذه الكثرة تنتسب إلى الله تعالى . إذ أنه هو الذى صدر عنه العقل ، وعن العقل صحيح أن هذه الكائنات الأخرى ، إلا أننا لا نجد مبرراً عقلياً فى الإصرار على القول بأن الواحد يصدر عنه واحد ، وخاصة إذا وضعنا فى الاعتبار ، هذه الصفات التي يصف بها الفارابي ، الله تعالى .

إن الفارابي – كما رأينا – كان حريصًا غاية الحرص على نفي المماثلة بين الله من جهة والموجودات من جهة أخرى ، وخاصة حين حديثه عن صفات كالعقل والعشق وغيرها. فإذا فرضنا جدلا أن الموجودات – ما عدا الله – يمكن أن يصدر عن كل موجود منها موجود واحد فقط ، فلا يمكننا أن نطبق هذا الكلام على الله تعالى . نظراً لأن صفاته (عالم الغائب) تختلف اختلافاً رئيسيًّا عن صفاتنا (عالم الشاهد).

أين المبرر العقلى الذى دفع الفاراني للإصرار على هذا القول من جانبه ؟ لا نجد مبرراً عقلياً واحداً . ولا يعني هذا أنه لابد من القول بأن الله ( الواحد ) تصدر عنه الكثرة . هذا

مالا نقصده الآن ونحن يصدد نقد الفارابي . ولكن كل قصدنا هو أننا لانجد تناسقاً بين حديث الفارابي عن الصفات الإلهية ، وبين إصراره على هذه القضية الخاصة برأيه فى الفيض أو الصدور .

يضاف إلى هذا النقد . نقد آخر ، هو أننا نلاحظ أن الفارابي . شأنه في ذلك شأن أكثر فلاسفة العرب، إن لم يكن كلهم ، حين بيانه لمراتب الموجودات ، يجعل هذه الموجودات مرتبة بناء على فكرة الأفضل والأشرف . إن هذه الفكرة وهي التي لم يعلن عنها صراحة ، هي الكامنة وراء هذا الترتيب . ونظرة واحدة إلى هذه المراتب ، ترينا كيف كان متمسكاً بفكرة الأفضل أو الأشرف هذه .

وهذه الفكرة - كما سنبين في أكثر من موضع من مواضع هذا الكتاب - سواء عد الفارابي أوعند ابن سينا ، لا تقوم على جذور عقلية واضحة - . ومن هنا فإن الفارابي إذا كان من حقه أن يدافع عن هذا الترتيب الذي يقوم على تلك الفكرة ، فكرة الأفضل والأشرف . فإن من حقنا ونحن بصدد التعبير عن ثورة العقل ، أن ننقد فكرته هذه ، تماماً كما نقدناه في المواضع الأخرى .

ويقيبي أن الفارابي أو غيره من فلاسفة العرب ، لو كانوا قد ابتعدوا عن هذه الفكرة ، لقدموا لنا آراء أكثر أصالة وأكثر دخولاً في المجال العقلاني ، في هذا الرأى أو ذاك من الآراء للتي تركوها لنا .

## سادساً -- نص للفارابي (في كتاب عيون المسائل) (١) : يقول الفاوابي (٢) :

لكل موجود من وجوده قسم ومرتبة مفردة ووجود الأشياء عنه لا عن جهة قصد منه يشبه قصودنا . ولا يكون له قصد الأشياء ولا صدرت الأشياء عنه على سبيل الطبع من دون أن يكون له معرفة ورضاء بصدورها وحصولها . وإنما ظهرت الأشياء عنه لكونه عالمًا بذاته وبأنه مبدأ لنظام الخير في الوجود على ما يجب أن يكون عليه . فإذن علمه علة لوجود الشيء الذي يعلمه . وعلمه للأشياء ليس بعلم زماني وهو علة لوجود جميع الأشياء وبمعنى أنه يعطيها الوجود الأبدى ويدفع عنها العدم مطلقاً لا بمعنى أنه يعطيها وجوداً مجرداً بعد كونها معدومة وهو علة المبدع الأول .

والإبداع هوحفظ إدامة وجود الشيء الذي ليس وجوده لذاته إدامة لا يتصل بشيء من العلل غير ذات المبدع ، ونسبة جميع الأشياء إليه من حيث إنه مبدعها أو هو الذي ليس بينه و بين مبدعها واسطة ، و بوساطته تكون علة الأشياء الأخر نسبة واحدة ، وهو الذي ليس لأفعاله لمية ولا يفعل ما يفعله لشيء آخر ،

وأول المبدعات عنه شيء واحد بالعدد وهو العقل الأول . و يحصل في المبدع الأول الكثرة بالعرض لأنه ممكن الوجود بذاته واجب الوجود بالأول ، لأنه يعلم ذاته ويعلم الأول ، وليست الكثرة التي فيه من الأول لأن إمكان الوجود هو لذاته ، وله من الأول وجه من الوجود .

و يحصل من العمل الأول بأنه واجب الوجود وعالم بالأول عقل آخر ، ولا يكون فيه كثرة إلا بالوجه الذى ذكرناه . و يحصل من ذلك العقل الأول الثانى بأنه ممكن الوجود وبأنه يعلم ذاته ، الفلك الأعلى بمادته وصورته التي هي النفس . والمراد بهذا أن هذين الشيئين يصيران سبب شيئين أعنى الفلك والنفس .

و يحصل من العقل الثانى عقل آخر وفلك آخر تحت الفلك الأعلى . وإنما يحصل منه ذلك لأن الكثرة حاصلة فيه بالعرض ، كما ذكرناه بديًّا فى العقل الأول . وعلى هذا يحصل عقل من عقل .

ونحن لا نعلم كمية هذه العقول والأفلاك إلا على طريق الحملة إلى أن تنتهى العقول الفعالة إلى عقل فعال مجرد من المادة ، وهناك يتم عدد الأفلاك .

<sup>(</sup>١) طبعة القاهرة عام ١٩٠٧ م.

<sup>(</sup>٢) ص ٢٤ وما بعدها .

وليس حصول هذه العقول بعضها من بعض متسلسلاً بلا نهاية . وهذه العقول مختلفة الأنواع ، كل واحد منها نوع على حدة : والعقل الأخير منها سبب وجود الأنفس الأرضية من وجه وسبب وجود الأركان الأربعة بوساطة الأفلاك من وجه آخر :

ويجب أن يحصل من الأركان الأمزجة المختلفة على النسب التى بينها المستعدة لقبول النفس النباتية والحيوانية والناطقة من جهة الجوهر الذى هو سبب لأمر أكوان هذا العالم والأفلاك التى حركاتها مستديرة على شيء ثابت غير متحرك ، ومن تحركها ومماسة بعضها لبعض على الترتيب ، تحصل الأركان الأربعة . وكل واحد من العقول عالم بنظام الخير الذرى يجب أن يظهر منه . فبتلك الحال يصير سببان لوجود ذلك الخير الذي يحب أن يظهر منه .

ولأجرام السموات معلومات كلية ومعلومات جزئية ، وهو قابل لنوع من أنواع الانتقال من حال إلى حال على سبيل التخيل ، ويحصل بسبب ذلك التخيل لها ، التخيل الجسمانية ، وذلك السبب هو سبب الحركة ، فيحصل من جزئيات تخيلاتها المتصلة الحركات الجسمانية ، ثم تلك التغيرات تصير سببا لنغير الأركان الأربعة وما يظهر فى عالم الكون والفساد من التغير .

واشتراك الأجرام السهاوية فى معنى واحد ، وهو الحركة الدورية الصادرة عنها يصير سبب اشتراك المواد الأربع فى مادة واحدة ، واختلاف حركاتها ، يصير سبب اختلاف الصور الأربع ، وتغيرها من حال إلى حال يصير سبب تغير المواد الأربع ، وكون ما يتكون منها وفساد ما يفسد منها .

والأجرام السهاوية وإن شاركت المواد الأربع فى تركيبها من مادة وصورة . فإن مادة الأفلاك والأجرام مخالفة لمادة الأركان الأربعة والكائنات . كما أن صور تلك مخالفة لصور هذه مع اشتراك الجميع فى الجسمية ، لأن الأبعاد الثلاثة فيها مفروضة ، ولأن ذلك كذلك لا يجوز وجود الهيولى بالفعل خالية عن الصورة ، ولا وجود الصورة الطبيعية مجردة عن الهيولى ، بل الهيولى محتاجة إلى الصورة لتصير بها موجدة بالفعل . ولا يجوز أن يكون أحدهما سبب وجود الآخر ، بل ها هنا سبب يوجد هما معاً .

## الفصّل الثالث

## التصوف الإسلامي وموقف ابن سينا (نقد اتجاهاته تعبيراً عن ثورة العقل)

ويتضمن هذا الفصل الأقسام والأجزاء الآتية :

القسم الأول: تمهيد: التصوف... طريقاً وجدانياً قلبياً ... لاعقلياً برهانياً

أولاً : إعماد التصوف على الجانب العملي ( الزهد والعبادة )

ثانياً : المصطلحات الصوفية وتعبيرها عن الجانب القلبي لا الجانب الفلسفي

ثالثاً : مسلك الزهاد والصوفية وتعبيره عن الجانب الوجداني لا العقلي (الغزالي)

## القسم الثانى: موقف ابن سينا من التصوف

أولاً : تمهيد :

ثانياً : رسائله وكيف تحمل دلالة صوفية لا انجاها عقليًّا .

ثَالثاً : اللذة الباطنة واللذة الحسية .

رابعاً : العارفون : مقاماتهم وصفاتهم .

خامساً: درجات حركات العارفين (تعبيرها عن وجد لا عن عقل).

سادساً: أخلاق العارفين وأحوالهم (صدورها عن جانب عقلي لا عن جانب عقلي نظرى):

سابعاً: العارفون وغرائب الأفعال (عدم التزامها بمنطق العقل وقوانين الوجود).

ثامناً : خاتمة .

## تقتديم

ذهبنا فى كتابنا « تجديد فى المذاهب الفلسفية والكلامية » ومن خلال عرضنا للمنهج العقلى التجديدى الذى ندعو إليه ، أن هذا المنهج يختلف اختلافاً رئيسيًّا عن المسلك الكلامى المحدل ، وعن المسلك الصوفى .

وفى الفصل الذى عقدناه فى هذا الكتاب ، كتاب ثورة العقل ، عن مصادر المعرفة عند مفكرى وفلاسفة العرب ، تبين لنا كيف أن المعرفة عند المتكلمين تعد معرفة غير يقينية لأنها لا ترقى إلى مستوى البرهان .

وفى هذا الفصل الأخير من فصول كتابنا ، سنشير إشارة موجزة إلى التصوف الإسلامى ، ثم ننتقل بعد ذلك إلى بيان موقف ابن سينا ، وذلك حتى تكتمل جوانب الصورة ، أى لكى يتبين لنا بصورة تطبيقية كيف يختلف الطريق العقلى عن الطريق الصوفى ، سواء تمثل هذا الطريق عند زهاد وعباد ، أو عند متصوفة ؟

ونعتقد أننا بنقدنا لهذين الطريقين ، الطريق الجدلى والطريق الصوف ، نكون معبرين من جانبنا وبصورة ما من الصور العديدة عن ثورة العقل في الفلسفة العربية .

نقول هذا لأننا نعلم علم اليقين أن التقدم نحو إرساء دعائم الفلسفة العربية ، يرتبط ارتباطاً وثيقاً بالنفوذ إلى أعمق أعماق العقل . إنه التقدم الكامن في قاع العقل الخصيب : وكلما تحركنا شوقاً نحو العقل ، تقدمنا خطوة أو خطوات نحو إرساء دعائم البرهان واليقين : وإذا اجتهدنا حقاً و بصدق في سبيل إرساء دعائم اليقين ، فقد استطعنا على الأقل التمييز بين عالم المعقول .

## القسم الأول: تمهيد

## التصوف . . . طريقا وجدانيًّا قلبينًا . . . لاعقليًّا برهانيًّا

أجمعوا على أن الدليل على الله هو الله وحده ، وسبيل العقل عندهم سبيل العاقل في حاجته إلى الدليل ، لأنه محدّث ، والمحدث لا يدل ، إلا على مثله :

وقال رجل للنورى: ما الدليل على الله ؟

قال: الله:

قال: فما بال العقل ؟ .

قال : العقل عاجز ، والعاجز لا يدل إلا على عاجز مثله . « لما خلق الله العقل قال : من أنا ؟ فسكت ، فكحله بنور الوحدانية ، فقال : أنت الله » : فلم يكن العقل أن يعرف الله إلا يالله :

[ الكلاباذى : التعرف لمذهب أهل التصوف ص ٦٣ ، السراج الطوسى : اللمع ص ٦٣ ]

اليقين (١): أصل جميع الأحوال ، وإليه تنتهى جميع الأحوال ، أوهو آخر الأحوال ، وباطن جميع الأحوال . وجميع الأحوال ظاهر اليقين : ونهاية اليقين : تحقيق التصديق بالغيب بإزالة كل شك وريب ونهاية اليقين : الاستبشار ، وحلاوة المناجاة ، وصفاء النظر إلى الله تعالى ، بمشاهدة القلوب بحقائق اليقين ، بإزالة العلل ومعارضة التهم :

[ السراج الطوسى : اللمع : باب أحوال اليقين ص ١٠٣ – ١٠٤]

<sup>(</sup>١) اليقين هنا بالمعنى الصوق لا بالمعنى الفلسل البرهاني .

## أولاً - إعتماد التصوف على الجانب العملي (الزهد والعبادة) :

« المعرض عن متاع الدنيا وطيباتها يخص باسم الزاهد . والمواظب على فعل العبادات من القيام والصيام ونحوهما يسمى باسم العابد . والمتصرف بفكره إلى قدس الجبروت مستديما لشروق نور الحق فى سره يخص باسم العارف . وقد يتركب بعض هذه مع بعض » .

[ ابن سينا : الإشارات والتنبيهات . ط ٩ ف ٢ ص ٧٩٩ - ٨٠٠ ]

## أولا - إعتماد التصوف على الجانب العملي (الزهد والعبادة) :

يعتمد التصوف على العبادة والزهد وخاصة فى نشأته الأولى . تَابِ هذا الرجعنا نشأة التصوف إلى مصدر إسلامى بصفة خاصة .

ولعل اعتماد التصوف على الزهد والعبادة يتضح من أقوال ابن على في بداية الفصل الذي يعقده عن التصوف في مقدمته.

فهو يرى أن هذا العلم – أى النصوف – من علوم الشريعة الحادثة لى الملة – وأصله أن طريقة هؤلاء القوم لم تزل عند سلف الأمة وكبارها من الصحابة والتابعين ومن بعدهم ، طريقة الحق والهداية . وأصلها العكوف على العبادة ، والانقطاع إلى الله تعالى ، والإعراض عن زخرف الدنيا وزينتها ، والزهد فيا يقبل عليه الجمهور من لذة ومال وجاه ، والانفراد عن الحلق فى الحلوة للعبادة . وكان ذلك عامًا فى الصحابة والسلف . فلما فشا الإقبال على الدنيا فى القرن الثانى وما بعده ، وجنح الناس إلى مخالطة الدنيا ، اختص المقبلون على العبادة باسم الصوفية والمتصوفة (۱) .

ولعلنا لو تأملنا بعض تعريفات ، « التصوف » لأدركنا كيف يعتمد التصوف على الجانب العملى لا النظرى ، أى جانب الزهد والعبادة .

فإذا رجعنا إلى الكلاباذي في كتابه « التعرف لمذهب » أهل التصوف » (٢) وإلى السراج الطوسى في كتابه « اللمع » (٣) ؛ وجدنا الكثير من هذه التعريفات التي نستدل منها على ما نقول . ومن هذه التعريفات :

سميت الصوفية صوفيه لصفاء أسرارها:

الصوفي من صفا قلبه لله

الصوفى من صفت لله معاملته ، فصفت له من الله عز وجل كرامته .

الصوفى من صفا من الكدر وامتلأ من الفكر وانقطع إلى الله من البشر واستوى عنده الذهب والمدر .

التصوف : تصفية القلب عن موافقة البرية ومفارقة الأخلاق الطبيعية وإخماد الصفات

<sup>(</sup>۱) مجلد ۳ ص ۱۰۹۲ .

<sup>(</sup>۲) ص۲۱ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) ص ٥٤ وما بعدها .

المبشرية ومجانبة الدواعى النفسانية ومنازلة الصفات الروحانية والتعلق بالعلوم الحقيقية واستعمال ما هو أولى على الأبدية والنصح لجميع الأمة والوفاء لله على الحقيقة واتباع الرسول (ص) فى الشريعة.

التصوف أن لا تملك شيئًا ولا يملكك شيء .

التصوف : الدخول في كل خلق سنى والحروج من كل خلق دنى .

هذه التعريفات « للصوفي » و « للتصوف » تدلنا كيف يعتمد التصرف على الجانب العملي ، أى ذلك الجانب الذي يتمثل في الزهد والعبادة ، مفترقاً بذلك عن المسلك النظري الفلسفي .

ولعلنا لو رجعنا إلى « الرسالة القشيرية » لأبي القاسم عبد الكريم القشيرى (١) ، و إلى « التعرف لمنه أهل التعرف للقسب أهل التصوف » للكلاباذى (٢) ، لوجدناهما يذكران الكثير من معانى الزهد عندكثير من الزهاد والمتصوفة ، وذلك في الباب الذي خصصاه عن الزهد .

#### فن معانيه:

- ١ أن نترك الدنيا ثم لا تبالى بمن أخذها .
- ٢ النظر إلى الدنيا بعين الزوال لتصغر في عينك ؛ فيسهل عليك الإعراض عنها .
  - ٣ عزوف النفس عن الدنيا بلا تكلف .
  - ٤ ــ الزهد هو الثقة بالله تعالى مع حب الفقر .
  - الزهد هو خلو الأيدى من الأملاك والقلوب من الطمع .
    - ٦ الزهد أن تزهد فيها سوى الله تعالى بـ
    - ٧ الزهد في الدنيا أن تبغض أهلها وتبغض ما فيها ؟
      - ٨ الزهد في الدنيا ترك ما فيها على من فيها .

هذه الجوانب المتعلقة بالزهد والعبادة ، قد تفسر لنا ما أطلق على الصوفية من أسماء (٣) ؟

فيسمون « بالحوعية » ، لأنهم إنما ينالون من الطعام قدر ما يقيم الصَلَبَ للضرورة ، كما قال النبي ( ص ) ، « بحسب ابن آدم أكلات يقمن صلبه » .

ويسمون «فقراء» لتخليهم عن الأملاك .

ويسمون أيضاً « نورية » ، إذ أن من ترك الدنيا وزهد فيها وأعرض عنها ، صفَّى الله

<sup>(</sup>١) ص ٥٥.

 <sup>(</sup>٢) ص ٩٣ وما بمدها . وراجع أيضاً العصل الذي كتبه الدكتور أبو الوفا التفتازان في كتابه
 ه مدخل إلى التصوف الإسلامي عن مدارس الزهد ص ٨٣ وما بمدها .

<sup>(</sup>٣) الكلاباذي : التعرف لمذهب أهل التصوف ص ٢١ وما بعدها .

سره ونور قلبه . قال النبي (ص): إذا دخل النور في القلب انشرح وانفسح . قيل وما علامة ذلك يا رسول الله ؟ قال : التجافى عن دار الغرور ، والإنابة إلى دار الخلود ، والاستعداد للموت قبل نزوله . فأخبر النبي (ص) أن من تجافى عن الدنيا نور الله قلبه . وقال حارثه حين سأله النبي (ص) : ما حقيقة إيمانك ؟ قال : عزفت بنفسي عن الدنيا ، فأظمأت نهارى وأسهرت ليلى ، وكأنى أنظر إلى عرش ربى بارزاً . وكأنى أنظر إلى أهل الجنة يتزاورون ، وإلى أهل الجنة يتزاورون ، وإلى أهل النار يتعادون . فأخبر أنه لما عزف عن الدنبا ، نور الله قلمه ، فكان ما غاب منه عنولة ما يشاهده .

هذه الأسماء كلها . إن دلتنا على شيء . فإنما تدلنا ــكما ذكرنا منذ قليل ــ على ارتباط التصوف بالجانب العملى ، الذي يتمتل فى الزهد والعبادة وغيرهما من أشياء تدور فى فلكهما .



[ هکل رقم ۲ ]

معنى هذا أن التصوف في بدايته ، كان يتسم بالزهد (١١) ، أي ترجع نشأته في الإسلام

ثورة العقل

<sup>(</sup>١) يقول القشيرى في باب عنوان : في ذكر مشايخ هذه الطريقة وما يدل في سيرهم وأقوالهم على تعظيم الشريعة : إن المسلمين بعد رسول الله (ص) لم يتسم أفاضلهم في عصرهم بتسمية علم سوى صحبة رسول الله ، إذ لا فضيلة فوقها ، فقيل لم الصحابة . ولما أدركهم أهل العصر الثانى ، سمى من صحب الصحابة ، التابعين ، ورأوا ذلك أشرف تسمية . ثم قيل لمن بعدهم، أتباع التابعين . ثم اختلف الناس وتباينت المراتب ، فقيل لمواص الناس عمن لهم شدة عناية بأمر الدين ، الزهاد والعباد . ثم ظهرت البدع وحصل التداعى بين الفرق ، فكل فريق ادعوا أن فيهم زهاداً ، فانفرد خواص أهل السنة ، المراعون وحصل التداعى بين الفرق ، فكل فريق ادعوا أن فيهم زهاداً ، فانفرد خواص أهل السنة ، المراعون أنفاسهم مع الله تعالى ، الحافظون قلوبهم عن طوارق النفلة ، باسم التصويف ، واشهر هذا الاسم لهؤلاء الأكابرقبل المائتين من الهجرة (راجع الشكل التوضيحى رقم ٦) .

إلى حركة الزهد ، وذلك قبل أن تطغى عليه اتجاهات جديدة ، تتمثل فى الدراسات النظرية والكلام فى وحدة الوجود والحلول والاتحاد والفناء والبقاء وغير ذلك من جوانب .

يقول نيكولسون (١) في معرض دراسته لأصل التصوف ونشأته الأولى وتطوره: لقد احتفظت حركة الزهد العظيمة بطابعها الإسلامي إلى حد كبير ، بالرغم من أن فيها بعض النواحي الحارجة على روح الإسلام وربما كان من أهم صفاتها الإحساس الديني العميق والشعور الغامر بالضعف الإنساني والحوف الشديد من الله والتفويض التام له والحضوع لإرادته.

وهذا الزهد والإقبال على العبادة . يجعل المتصوفة يختصون بمواجد وأحوال ومقامات ، لا توجد لغيرهم ممن لم يساك طريقهم .

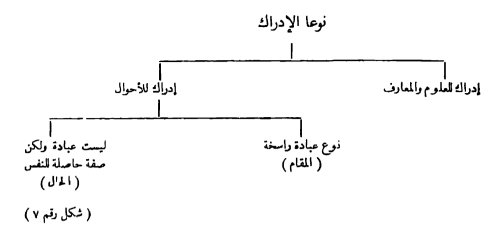
يوضح ذلك ما يذهب إليه ان خلدون في مقدمته (٢) . فهو يرى أنهم حين اختصُوا يذهب الزهد والانفراد عن الحلق ، والإقبال على العبادة ، اختصُوا بمواجد مدركة لهم ، إذ أن الإنسان بما هو إنسان ، إنما يتميز عن سائر الحيوان ، بالإدراك . وهذا الإدراك يعد على نوعين : إدراك للعلوم والمعارف من اليقين والظن والشك والوهم ، وإدراك للأحوال القائمة من الفرح والحزن والقبض والبسط والرضا والغضب والصبر والشكر ، وأمثال ذلك فالمعنى العاقل والمتصرف في البدن ينشأ من إدراكات وإرادات وأحوال ، وهي التي يميز بها الإنسان ، وبعضها ينشأ من بعض كما ينشأ العلم من الأدلة ، والفرح والحزن عن إدراك المؤلم أو المتلذذ به ، والكسل عن الإعياء . وكذلك المريد في مجاهدته وعبادته ، لابد وأن ينشأ عن كل مجاهدة حال ، هي نيتجة لتلك وكذلك المريد في مجاهدته وعبادته ، لابد وأن ينشأ عن كل مجاهدة حال ، هي نيتجة لتلك الحباهدة . وتلك الحالة : إما أن تكون نوع عبادة فترسخ وتصير مقاماً للمريد ، وإماأن لا تكون عبادة ، وإنما تكون صفة حاصلة للنفس من حزن أو سرور أو نشاط أو كسل أو غير ذلك (انظر شكل رقم ٧) .

<sup>=</sup> وواضح في عبارة القشيرى ، أنه يرد التصوف إلى جانبه الديني ، بمعنى أن الصوفية يعظمون الشريعة ويتبعون السنة .

فهو يقول في نهاية هذا الباب : إن الغرض من ذكر هؤلاء الشيوخ ، أي شيوخ الصوفية ، إنما هو التنبيه على أنهم مجمعون على تعظيم الشريعة ، متصفون بسلوك طرق الرياضة ، مقيمون على متابعة السنة ، غير محلمن بشيء من آداب الديانة متفقون على أن من خلا من المعاملات والمجاهدات ولم يبن أمره على أساس الورع والتقوى ، كان مفترياً على الله سبحانه وتعالى فيا يدعيه ، مفتوناً ، هلك في نفسه ، وأهلك من اغتربه وركن إلى أباطيله (الرسالة القشيرية ص ٧ وما بعدها) .

<sup>(</sup>١) ص ٦٩ من الترجمة العربية للدكتور أبو العلاعفيني في كتاب في التصوف الإسلامي تارمخه.

<sup>(</sup>۲) جزء ۳ ص ۱۰۹۲ وما بعدها .



هذه المقامات – فيا يرى ابن خلدون – لا يزال المريد يترقى فيها من مقام إلى مقام ، إلى أن ينتهى إلى التوحيد والمعرفة التى هى الغاية المطلوبة السعادة . قال النبى ( ص ) : من مات يشهد أن لا إله إلا الله ، دخل الجنة . المريد لابد له من الترق فى هذه الأطوار . وأصلها كلها الطاعة والإخلاص ويتقدمها الإيمان ويصاحبها وينشأ عنها الأحوال والصفات نتائج وثمرات ، ثم تنشأ عنها أخرى وأخرى إلى مقام التوحيد والعرفان . وإذ وقع تقصير فى النيجة أو خلل ، فيعلم أنه إنما أتى من قبل التقصير فى الذى قبله ، وكذلك فى الخواطر النفسية والواردات القلبية .

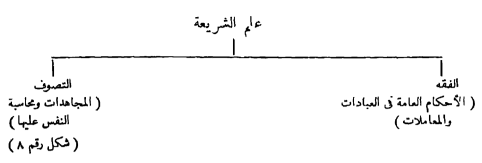
وهذا هو السبب فى أن المريد يحتاج إلى محاسبة نفسه فى سائر أعماله ، وينظر فى خفايا نفسه ، نظراً لأن حصول النتائج عن الأعمال يعد ضروريًا ، كما أن قصورها من الحل فيها كذلك .

فظهر إذن أن أصل طريقتهم كلها يدور حول محاسبة النفس على الأفعال والتروك ، والكلام فى هذه الأذواق والمواجد التى تحصل عن المجاهدات ، ثم تستقر للمريد مقامًا ، ويترق منها إلى غيرها .

هذا بالإضافة إلى أن لهم آداب محصوصة بهم ، واصطلاحات فى ألفاظ تدور بينهم ، إذ الأوضاع اللغوية إنما هى للمعانى المتعارفة . فإذا عرض فى المعانى ما هو غير متعارف ، اصطلحنا على التعبير عنه بلفظ يتيسر فهمه منه .

ولعل هذا يبرر اختصاص هؤلاء بهذا النوع من العلم الذى ليس يوجد لغيرهم من أهل الشريعة الكلام فيه ، بحيث إن علم الشريعة أصبح على صنفين : صنف مخصوص بالفقهاء وأهل الفتيا، وهي الأحكام العامة في العبادات والعادات والمعاملات . وصنف خصوص بالقوم

فى القيام بهذه المجاهدة ومحاسبة النفس عليها » ؟( انظر شكل رقم ٨) .



هذا ما يذهب إليه ابن خلدون (١١). ونريد الآن التأكيد على جانب الزهد والعبادة، أى هذا الجانب العملى ، وذلك من خلال ما ارتآه بعض الزهاد والصوفية ، حتى نصل من ذلك إلى المقابلة بين طريق عملى قلبي وجدانى ، وطريق فلسفى نظرى برهانى نرى أنه يعد معبراً عن الثورة العقلية .

من هؤلاء الحسن البصرى . فقد روى الجاحظ من كلامه ما يلى : رحم الله عبداً كسب طيبًا وأنفق قصداً وقدم فضلاً . وجهوا هذه الفضول حيث وجهها الله ، وضعوها حيث أمر الله . . ألا إن هذا الموت قد أضر بالدنيا ففضحها . فلاوالله ما وجد ذولب فيها فرحاً . فإياكم وهذه السبل المتفرقه التى جماعها الضلالة وميعادها النار . أدركت من صدر هذه الأمة قوماً كانو إذا جنهم الليل ، فقيام على أطرافهم ، يفترشون خدودهم ، تجرى دموعهم على خدودهم ، يناجون مولاهم فى فكاك رقابهم . إذا عملوا الحسنة سرتهم ، وسألوا الله أن يتقبلها منهم . وإذا عملوا سيئة ساءتهم وسألوا الله أن يغفر لهم . يا ابن آدم إن كان لا يغنيك ما يكفيك ، فليس ها هنا شيء يغنيك . وإن كان يغنيك ما يكفيك . يا ابن دم لا تقل شيئاً من الحق رياء ولا تتركه حياء .

بيد أننا نود أن نشير إلى أن القرآن الكريم إذا كان يبين قلة شأن الحياة الدنيا إذا قارناها بالحياة الأخرى ، وذلك فى قوله تعالى : « اعلموا أنما الحياة الدنيا لعب ولهو وزينة وتفاخر بينكم وتكاثر فى الأموال والأولاد ، كمثل غيث أعجب الكفار نباته ، ثم يهيج فتراه مصفرًا ثم يكون حطاماً وفى الآخرة عذاب شديد ومغفرة من الله ورضوان . وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور » .

نقول إذاكان القرآن الكريم يبين لنا قلة شأن الحياة الدنيا ، فإنه يدعو أيضًا إلى التمتع بالحياة ولكن باعتدال لا بإسراف . وذلك فى قوله تعالى: « يا بنى آدمخذوا زينتكم عند كل مسجد وكلوا واشربوا ولا تسرفوا ، إنه لا يحب المسرفين . قل من حرم زينة الله التى أخرج

<sup>(</sup>١) المقلمة : جزء ٣ ص ١٠٦٢ ودا بعدها .

لعباده والطيبات من الررق . قل هي للذين آموا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة » . وقوله تعالى : « وابتغ فيما أتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا » .

ومن هؤلاء أيضًا إبراهيم بن أدهم ، إذ نجد في أقواله دعوة إلى الزهد والعادة ، وما يرتبط مهما من جوانب عملية .

فهو مثلاً يقول: لن يبال الرجل درجة الصالحين حنى بحوز ست عقبات.

أولها : يغلق باب النعمة ويفتح باب الشدة .

ثانيها: يغلق باب العز ويمتح باب الذل.

ثالثها: يغلق باب الراحة ويفتح باب الجهد.

رابعها: يغلق باب النوم ويفتح باب السهر

خامسها : يغلق باب الغبي ويفتح باب الفقر .

سادسها : يغلق باب الأمل ويفتح باب الاستعداد للموت .

وهذه العقبات وكيف يتجاوزها السالك للطريق الصوفى ، لا نجدها عند إبراهيم بن أدهم ، فحسب ، بل نجدها عند أكثر الزهاد والعباد ، أى فى تلك التعاليم والأقوال التى أثرت عنهم ، والتي تجدفيها التزامًا بالزهد والعبادة .

والواقع أن الكثير من أقوال إبراهيم بن أدهم ، نثراً كانت أو شعراً ، فيها دعوة إلى الزهد والبعد عن الدنيا . هذا يتضح لنا تماماً إذا رجعنا إلى طبقات المناوى ، حيث يورد لنا هذه الأقوال :

منها : إنما حجبت القلوب عن الله لكونها أحبت ما أبغضه ، فمالت للدنيا وتركت العمل لدار فيها حياة الأبد .

وقوله أيضاً: نرقع دنيانا بتمزيق دنينا فلا دينا يبقى ولا ما نرقع

ولا يخفى علينا أن إبراهيم بن أدهم ، يحاول الرجوع بمسلكه هذا فى الزهد إلى الحياة الروحية فى الإسلام .

ونود أن نشير إلى أن الزهد عنده ، لا يعنى الزهد ى الطعام والشراب فقط . بل الزهد فى كل شيء حسيًا كان أو معنوييًا .

فهو يقول : ما صدق الله عبد أحب الشهرة بعلم أو عمل أو كرم .

 هذه الأقوال التي جاءت معبرة عن الزهد والعبادة ، نلاحظ فيها بطبيعة الحال الاعتزاز بالمسلك العملي وتفضيله على الجانب النظرى .

فهو مثلاً يقول : اطلبوا العلم للعمل . فإن أكثر الناس قد غلطوا ؛ حتى صار علمهم كالجبال وعملهم كالذر .

كما يقول: أثقل الأعمال في الميزان، أثقلها على الأبدان، وفي العمل وفي الأجر، ومن لم يعمل رجل من الدنيا إلى الآخرة صفر اليدين.

معنى هذا أن العبرة عند إبراهيم بن أدهم أساساً بالعمل ، وليس بالادعاء والتظاهر . والكلام . لقد لجأ إليه أهل البصرة وهو يمر فى أسواقهم يوماً وقالو له : يا أبا إسحق : إن الله تعالى يقول فى كتابه : « ادعونى أستجب لكم » . ونحن ندعوه منذ دهر ، فلا يستجيب لنا . فقال إبراهيم بن أدهم : يا أهل البصرة ماتت قلوبكم فى عشرة أشياء :

- ١ ـــ عرفتم الله ولم تؤدوا حقه .
- ٢ قرأتم كتاب الله ولم تعملوا به .
- ٣ ــ ادعيتم حب رسول الله وتركتم سنته .
  - ٤ ــ ادعيثم عداوة الشيطان و وافقتمود .
    - قلتم: نحب الجنة ولم تعملوا لها.
- ٦ ــ قلتم : نخاف النار ورهنتم أنفسكم بها .
  - ٧ ــ قلتم : إن الموت حق ولم تستعدوا له .
- ٨ -- اشتغلتم بعيوب إخوانكم ونبذتم عيو بكم .
  - ٩ ــ أكلتم نعمة ربكم ولم تشكروها .
    - ١٠ ــ دفنتم موتاكم ولم تعتبر وا بها .

وما يقال عن إبراهيم بن أدهم ، يقال أيضًا عن رابعة العدوية . إنها إذا كانت تتحدث عن الحب الإلهى (١) ، فإنها اتخذت سبيلاً إلى ذلك ، العبادة وقيام الليل . فهى تصلى وتدعو وتقرأ بعض آيات القرآن وتتذكر الموت . فعبدة التى كانت تخدم رابعة تقول عنها : كانت رابعة تصلى الليل كله ، فإذا طلع الفجر همجَعَتُ في مصلاها هجعة خفيفة حتى يسفر

وخباً لأنك أهل لذا كا فشغل بذكرك عن سواكا فكشفك للحجب حتى أراكا ولكن لك الحمد في ذا وذاكا أحبك حبين : حب الهوى فأما الذى هو حب الهوى وأما الذى أنت أهل له فلا الحمد في ذا ولا ذاك لى

<sup>(</sup>١) من هذه الأبيات :

الفجر فكنت أسمعها تقول إذا وثبت من مرقدها ذلك وهى فزعة : يا نفس كم تنامين ، وإلى كم تقومين ، يوشئك أن تنامى نومة لا تقومين منها إلا لصرخة بوم النشور . قالت : فكان هذا دأبها دهرها حتى ماتت .

كما جاء فى كتاب طبقات الأولياء لعبد الرؤوف المناوى ، أنها كانت تصلى ألف ركعة فى اليوم والليلة : فقيل لها : ما تطلبين بهذا ؟ قالت : لا أريد به ثواباً ، وإنما أفعله لكى يسرَّ رسول الله يوم القيامة ، فيقول للأنبياء : انظروا إلى امرأة من أمتى هذا عملها .

ونود أن نشير إلى أن هناك الكثير من الآيات الفرآنية والأحاديث النبوية ، التي تدعو إلى قيام الليل والعبادة وتحث على الفكر والذكر .

منها قوله تعالى : تتجافى جنوبهم عن المضاجع .

وقوله تعالى : فاصبر على ما يقولون وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل غروبها ومن آناء الليل فسبح وأطراف النهار لعلك ترضى . ولا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم زهرة الحياة الدنيا لنفتنهم فيه ، ورزق ربك خير وأبنى . وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها لا نسألك رزقاً نحن نرزقك والعاقبة للتقوى .

وقوله تعالى : واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشى يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا ، ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطاً .

ويقول الرسول (ص): عليكم بقيام الليل فإنه مرضاة لربكم وهو دأب الصالحين قبلكم ومنهاة عن الإثم وملغاة للوزر ومُذ هيبُ كيد الشيطان ومنطردَة للداء عن الجسد.

من هؤلاء أيضاً معروف الكرخى . إن تعريفه للتصوف بأنه الأخذ بالحقائق واليأس مما فى أيدى الخلائق ، إذا كنا نجد فيه \_ كما يقول نيكولسون \_ وسيلة للمعرفة ، إلا أن هذا لا يعنى ابتعاده عن الجانب العملي للدين .

والواقع أن له الكثير من الأقوال التي تدعو إلى الزهد فى الدنيا والتركيز على الجانب العملى فهو يقول : إذا أراد الله بعبدخيراً فتح عليه باب العمل وأغلق عليه باب الجدل .

وهذا الزهد يعتبره الكرخى شيئاً معيثاً للعارفين والأولياء على الطاعة ، إذ لولا إخراج حب الدنيا من قلوب العارفين ما قدروا على فعل الطاعات ، ولو كان من حب الدنيا ذرة في قلوبهم لما صحت لهم سجدة .

ومن هنا نفهم معنى إجابته حين سئل : ما علامة الأولياء ؟ فقال : ثلاثة : همومهم لله وشغلهم فيه وفرارهم إليه .

و إذا كنا نجد معروفاً الكرخى . داعياً إلى الزهد والعبادة ومركزاً على الجانب العملى ، ذلك الجانب العملى الذك يهتم به الزهاد والمتصوفة اهتماماً كبيراً، فإننا نجد هذه الجوانب أيضاً عند أبي سلمان الداراني وعند بشر الحافى .

إن سليان الداراني يدعونا إلى الزهد . ويعرف الزهد بأنه ترك ما يشغل عن الله تعالى .

كما يبين لنا مزايا ترك الأمور الدنيوية والزهد فيها والاتجاه إلى الله . إنه يكشف عن ذلك من خلال كثير من الأقوال ، منها :

- ١ ــ إذا ترك الحكم الدنبا فقد استنار بنور الحكمة .
- ٧ لكل شيء صدأ وصدأ نور القلب ، شبع البطن .
- ٣ ــ عليك بالجوع ، فإنه مذلة للنفس ورقة للقلب ، ويورث العلم السهاوى .

وبشر الحافي هو الآخر ، يدعونا إلى الزهد . إنه يعتقد أن الزهد وما يجرى مجراه ييسر الطريق إلى الله . فهو يقول : عانق الفقر وتوسد الصبر وعادى الهوى وخالف الشهوات وضيق الدنيا عليك كحلقة خانم فبهذا يطيب السير إلى الله .

بل إن نزعة الزهد الغالبة عليه ، واضحة فى تقسيمه للفقراء ثلاثة أقسام :

١ ــ فقير لا يسأل ، وإن أعطى لا يأخذ ، فذاك من الروحانيين . إذا سأل الله أعطاء
 وإن أقسم على الله أبر بقسمه .

لا يسأل ، وإن أعطى قبل ، فذاك من أوسط القوم . عَـقَـدُه التوكل والسكون إلى لله ، وهو ممن توضع له الموائد فى حظيرة القدس .

٣ ــ فقير اعتقد الصبر ومدافعة الوقت، فإذا طرقته الحاجة ، خرج لإخوانه وقلبه إلى
 الله بالسؤال ، فكفارة مسألته صدقه في السؤال .

ننتهى من هذا حكه إلى القول بأن التصوف إذا كان يمثل طريقاً وجدانياً قلبياً ، فإن ما قلناه عن اعتماد الزهاد والعباد على الجانب العملى . يمثل هذا الطريق الوجدانى القلبي ، لا الطريق الفلسفى النظرى البرهانى .

# ثانياً ـ المصطلحات الصوفية وتعبيرها عن الجانب القلبي لا الجانب الفلسلي :

معنى الأحوال هو ما يحل بالقلوب أو تحل به القلوب من صفاء الأذكار :

يقول الجنيد : الحال نازلة تنزل بالقلوب فلا تدوم .

ويقول أبو سليمان الدارانى : إذا صارت المعاملة إلى القلوب استراحت الجوارح .

وهذا الذي قال أبو سلمان يحتمل معنيين :

أحدهما : أنه أراد بذلك : استراحت الجوارح من المجاهدات والمكابدات من ع

الأعمال : إذا اشتغل بحفظ قلبه ومراعاة سره من الخواطر المشغلة والعوارض المذمومة التي تشغل قلبه عن ذكر الله تعالى.

ويحتمل أيضًا أنه أراد بذلك : أن يتمكن من المجاهدة والأعمال والعبادات وتصير وطنه حتى يستلذها بقلبه ويجد حلاوتها ويسقط عنه التعب ووجود الألم الذى كان يجد قبل ذلك.

( أبو نصر السراج الطوسى : اللمع ص ٦٦ --٦٧ )

# ثانياً ــ المصطلحات الصوفية وتعبيرها عن الجانب القلبي لا الجانب الفلسفي :

آن لنا بعد أن بينا كيف يعتمد التصوف على الجانب العملى ، ذلك الجانب الذى يتمثل في الزهد والعبادة ، أن ننتقل إلى الإشارة إلى بعض المصطلحات الصوفية ، متخذين منها مثالاً ودليلاً على أنها تعد تعبيراً عن الجانب القلبي لا الجانب الفلسفي .

إن كل طائفة من العلماء ــ كما يقول القشيرى (١) ــ لهم ألفاظ يستعملونها وينفردون بها عمن سواهم ، وقد اتفقوا عليها بغية تقريب الفهم على الفهم على المخاطبين أو التسهيل على أهل تلك الصنعة فى الوقوف على معانيهم .

وما يقال عن كل طائفة ، يقال على المتصوفة . إنهم يستعملون ألفاظا في ابينهم قاصدين من ذلك ، الكشف عن معانيهم لأنفسهم ، والإجماع والستر على من باينهم في طريقتهم ، حتى تكون معانى ألفاظهم مستبهمة على الأجانب غيرة منهم على أسرارهم أن تشيع في غير أهلها (٢) . إذ أن حقائقهم قد وصلوا إليها لا بالطريق الكسبى النظرى ، بل هي تعد معان أودعها الله تعالى قلوبهم ، بحيث يفضلون لغة الرمز والإشارة على اللغة الحسية (٣) .

#### ١ - الحال والمقام:

إذا رجعنا إلى ماكتبه المتصوفة ، وما كتب من مؤلفات عن المصطلحات التي يستعملونها ، وجدنا أنهم يستعملون لفظة « الحال » ولفظة « المقام » .

وهم يرون أن معنى الأحوال ، هو ما يحل بالقلوب من صفاء الأذكار . إنه نازلة تنزل

<sup>(</sup>١) الرسالة القشيرية ص ٣١ «باب في تفسير ألفاظ تدور بين هذه الطائفة وبيان ما يشكل منها .

<sup>(</sup>٢) يروى الكلاباذى أن بعض المتكلمين قالوا لأبى العباس بن عطاء : ما بالكم أيها المتصوفة قد اشتققتم ألفاظاً أغربتم بها على السامعين ، وخرجتم عن اللسان المعتاد ، هل هذا إلا طلب التمويه أو ستر لعوار المذهب ؟ فقال أبو العباس : ما فعلنا ذلك إلا لغيرتنا عليه ، لعزته علينا ، كيلا يشريها غير طائفتنا . ( التعرف لمذهب أهل التصوف ص ٨٨ - ٨٩) .

<sup>(</sup>٣) يقول الكلاباذى : إنما قيل علم الإشارة لأن مشاهدات القلوب ومكاشفات الأسرار ، لا يمكن العبارة عنها على التحقيق ، بل تعلم بالمنازلات والمواجيد ، ولا يعرفها إلا من نازل تلك الأحوال وحل تلك المقامات (التعرف لمذهب أهل التصوف ص ٨٧).

بالقلوب فلا تدوم . أى أنه معنى يرد على القلب من غير تعمد من صاحبه . ومن هنا كانت الأحوال من قبيل المواهب(١١) .

هذا يدلنا على أن الأحوال ترتبط بالجانب القلبي لا الجانب النظرى . إذ أن الصوفية يركزون على الجانب القلبي حتى تستريع الجوارح . بمعنى أن الإنسان إذا اشتغل بحفظ قلبه ، فبن الجوارح ستستريع من المجاهدات والمكابدات من الأعمال . أو يتمكن الإنسان من هذه المجاهدات والأعمال والعبادات حتى يستلذها قلبه ويجد حلاوة فبها ويسقط عنه التسب(٢).

هذا عن « الحال » . أما « المقام » ، فإنه يشير إلى نوع من الكسب أو الثبات . ولكنه كسب لا يعد فيا نرى داخلا ً في المجال العقلي من قريب أو من بعيد . إن معناه مقام العبد بين يدى الله عز وجل . فيها يقام فيه من العبادات والمجاهدات وبالرياضات والانقطاع إلى الله عز وجل (٣) .

ويستدل المتصوفة ببعض الآيات القرآنية ويرون أنها تعبى ما يقصدونه بالمقام . كقوله تعالى : « وما منا إلا له مقام معلوم» (٥٠) .

ونود أن نشير إلى أن هناك فرقاً بين الحال والمقام . يعبر عن ذلك القشيرى (١٠) ، فيقول : الحال عند القوم ، معى يرد على القلب من غير تعمد منهم ولا اجتلاب ولا اكتساب لهم من طرب أو حزن أو قبض أو شوق أو انزعاج أو هيبة أو احتياج . فالأحوال مواهب والمقامات مكاسب والأحوال تأتى من غير الوجود والمقامات تحصل ببذل المجهود . وصاحب المقام ممكن في مقامه وصاحب الحال مترق عن حاله .

بينا حتى الآل ما يذكره بعض المتصوفة عن الفرق بين الأحوال والمقامات وقد قصدنا من من ذلك كما أشرنا أكثر من مرة إلى أن هذه الأحوال والمقامات، إن دلتنا على شيء، فإنما تدلنا كيف أن مبتداها ومنتهاها إنما يتمثل في الجانب العملي الوجداني القلبي وهذا الجانب يتعارض مع خصائص البرهان بمعناه الفلسفي . ولا يتفق مع شروط المعرفة اليقينية (راجع الفصل الأول من هذا الكتاب).

<sup>(</sup>١) السراج الطوسى : اللمع ص ٦٦ - ٦٧ ، وأيضاً : الرسالة القشيرية ص ٣٢ ـ

<sup>(</sup>٢) السراج الطوسى :اللمع ص ٦٦ – ٦٧ .

<sup>(</sup>٣) السراج الطوسى : اللمع ص ٦٥.

<sup>(</sup> ٤ ) سورة إبراهيم آية ١٤ .

<sup>(</sup> ه ) سورة الصافات آية ١٦٤ .

<sup>(</sup>٦) الرسالة القشيرية ص ٣٢.

وإذا كان بعض الزهاد والمتصوفة قد ذكروا الكثير من المقامات والأحوال . فإننا نود الآن الإشارة الى بعض المقامات والأحوال ، حتى يكون ذلك من جانبنا تأكيداً على ما قلناه عن الحال والمقام ، وكيف أن لهما حذورها العملية . ويعبران قلباً وقالباً عن جانب وجدانى

#### ٢ ــ مقام التوبة :

يرى المتصوفة أن التوبة تعد أول مقام من مقامات المنقطعين إلى الله تعالى . ونجد لديهم الكثير من الأقوال التي تبين لنا معنى التوبة . ومنها :

- ١ الرجوع من كل شيء ذمه العلم إلى ما مدحه العلم .
  - ٢ -- عدم نسيان الذنب .
- ٣ توبة العوام تكون من الذنوب وتوبة الخواص تكون من الغفلة .
  - ٤ -- التوبة أن تتوب من ذكر كل شيء سوى الله عز وجل (١١) د

#### ٣ - مقام التوكل:

إذا كان الزهاد والعباد والمتصوفة قد أفاضوا فى معنى التوبة ، وطبقوا هذا على مساك حياتهم ، بمعنى أننا نجد عند بعضهم رجوءاً عن طريق يظنون أنه لا يتفق وطريق الزهد ، إلى طريق يعتقدون أنه الطريق الأسلم والأصوب ، فإنهم أيضاً قد تحدثوا وأكثروا الحديث عن معنى التوكل . إن لهم العديد من الأقوال التى تكشف عن حقيقة التوكل .

وهم يذكرون الكثير من الآيات القرآنية التي تدعو إلى التوكل .كقوله تعالى : و «علىالله فليتوكل المتوكل المتوكل » <sup>(٣)</sup> ، وقوله تعالى : « وعلى الله فليتوكل المؤمنون » <sup>(٣)</sup> . وقوله تعالى :

« وتوكل على الحى الذى لا يموت وكنى به »(١٤) ، وقوله تعالى : « وتوكل على العزيز الرحيم الذى يراك حين تقوم » ، وقوله تعالى : « ومن يتوكل على الله فهو حسبه(٥)» .

<sup>(</sup>۱) الكلاباذي : التعرف لمذهب أهل التصوف ص ۹۲ -- ۹۳ وأيضاً اللمع للسراج الطوسي ص ۹۸ -- ۹۳ وأيضاً اللمع للسراج الطوسي ص ۹۸ -- ۹۹ . ويرى أبو سعيد الخراز في كتابه «الصدق»، أن أول التوبة : الندم على ما كان من التفريط في أمر الله ونهيه والعزيمة على ترك العود في شيء مما يكره الله ودوام الاستغفار ورد كل مظلمة للعباد من مالهم والاعتراف لله تعالى ولهم ولزوم الخوف والحزن .

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهم آية ١٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة آية ١١ .

<sup>( ؛ )</sup> سورة الفرقان آية ٨ ه .

<sup>(</sup> ٥ ) سورة الطلاق آية ٣ .

قلنا إن الزهاد والمتصوفة قد تحدثوا طويلاً عن التوكل . ومن أقوالهم التي يكشفون بها عن معنى التوكل .

التوكل : ترك تدبير النفس والانحلال من الحول والقوة .

التوكل : رد العيش إلى يوم واحد و إسقاط هم غد .

التوكل: الثقة بالوعد.

التوكل : الاسترسال مع الله تعالى على ما يريد .

التوكل : الإيواء إلى الله وحده في جميع الأحوال .

التوكل: اعتماد القلب على الله تعالى(١).

#### ع سمقام الرضا :

إذا كان المتصوفة قد تكلموا عن مقام التوكل ، فإنهم تكلموا أيضًا عن مقام الرضا ، الذكل يقتضى الرضا (٢) .

ومن أقوالهم في الرضا:

الرضا : رفع الاختيار .

الرضا: سكون القلب بمر القضاء.

الرضا: نظر القلب إلى قديم اختيار الله تعالى للعبد ، لأن يعلم أنه اختار له الأفضل ، فيرضى به ويترك السخط (٣) .

فإبراهيم بن أدهم يقول في دعائه الذي أورده أبوطالب المكى في كتابه: قوت القلوب : بسم الله الحميد المجيد الرفيع الودود الفعال في خلقه ما يريد . أصبحت بالله مؤمناً وبلقائه مصدقاً وبحجته معترفاً ومن ذنبي مستنفراً ولربوبية الله خاضماً ولسوى الله عز وجل في الإلهية جاحداً وإلى الله فقيراً وعلى الله متوكلا وإلى الله منيباً .

ومعروف الكرخى هو الآخر ، يدعو إلى التوكل ، فيقول تؤكل على الله حتى يكون هو معلمك ومؤنسك وموضع شكواك ، وأن الناس لا ينفمونك ولا يضرونك .

<sup>(</sup>۱) السراج الطوسى: اللمع ص ۷۸ -۷۹. وأيضاً الكلاباذي: التعرف لملهب أهل التصوف

<sup>(</sup>٢) السراج الطوسى: اللمع ص ٧٩.

<sup>(</sup>٣) الكلاباذى: التعرف لمذهب أهل التصوف ص ١٠٢ –١٠٣ ، وأيضاً : السراج الطوسى: اللمع ص ٨٠ – ٨١ . ونود أن نشير إلى أن الزهاد والمتصوفة لم يكتفوا بتعريف التوكل والرضا وبيان حقيقة كل منهما ، بل إن لهما الكثير من الأقوال التي إذا حالناها وجدنا أنها تدلنا على إيمانهم بالتوكل والرضا .

ويذكر الصوفية بعض الآيات القرآنية للاستدلال بها على أن الرضا يعد مقاماً شريفاً . منها قوله تعالى : «ورضوان من الله أكبر » (١) . منها قوله تعالى : «ورضوان من الله أكبر » (١) .

ونود أن نشير إلى أن كلاً من مقام النوكل ومقام الرضا ، يدلان على أن المتصوفة يؤمنون بالقضاء والقدر أى الإيمان بالجبر وعدم التسليم بحرية الإرادة (٣) . وهذا ما سوف نجده عند ابن سينا في رسالته في القدر وفي رسائل أخرى له، ولكن بصورة فيها بعض الاختلاف وأكثر شمولاً وعمقاً .

هذا عن مقام الرضا . و إذا كنا قد أشرنا منذ قليل إلى التفرقة بين المقامات والأحوال . وتحدثنا بإيجاز عن بعض المقامات ، قاصدين من ذلك إلى بيان كيف أنها تعبر أساساً عن معنى عملى وجدانى فإننا تشير الآن إشارة موجزة إلى بعض الأحوال ، حتى تكتمل جوانب الصورة ، أى لكى يتبين لنا أن الكثير من المصطلحات الصوفية ، سواء ما تعلق منها بالمقام أو تعلق منها بالحال ، إنحا تعبر عن هذا الجانب العملى الوجدانى القلى أساساً .

#### حال المحبة :

عبر الزهاد والصوفية من خلال أقوال كثيرة تركوها لنا عن هذا الحال ، حال المحبة ، ومعانيه العديدة (٤) . .

وهم يذكرون بعض الآيات القرآنية التي تفيد معنى المحبة . منها قوله تعالى : « فسوف يأتى الله بقوم يحبهم و يحبونه » (٥) . وقوله تعالى : « قل إن كنتم تحبون الله فاتبعون يحببكم الله » (٦) .

وقوله تعالى : ﴿ يَحِبُونُهُم كَحْبُ الله ، والذين آمنوا أَشْدَحَبًّا لله ﴾ (٧) .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية ١١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية ٧٢.

<sup>(</sup>٣) وعلى سبيل المثال ، يقال إن أبا سليان الداراني يرى أن عمل الماقل إذا كان من الله ، فإنه لا مبرر للإعجاب بالعمل . ويقول : كيف يعجب عاقل بعمله ، وإنما عمله عطية من الله ونعمة منه عليه شكرها . وهذا قد أدى به بالتالي إلى نقد القدرية ، حين قال : إنما يعجب بعمله القدرية ، الذين يزعمون أنهم يعملون أعمالم ، أما الذي يرى أنه مستعمل ، فبأى شيء يعجب .

<sup>(</sup> ٤ ) ذكر الكلاباذي في كتابه «التعرف لمذهب أهل التصوف» الكثير من معانى المحبة ص ١٠٩ – ١١١ .

<sup>(</sup> ه ) سورة المائدة آية ؛ ه .

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران آية ٣١.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة آية ١٦٥.

ويرى الطوسى فى كتابه « اللمع » (١) ، وهو بصدد دراسته لحال المحبة ، أن أهل المحبة على ثلاثة أحوال :

(۱) الحال الأول من المحبة ، محبة العامة . ويتولد هذا الحال من إحسان الله تعالى إلى الناس وعطفه عليهم . يبرر ذلك ما يروى عن الرسول (ص) أنه قال : «جبلت القلوب على حب من أحسن إليها و بغض من أساء إليها » .

ولكن ما شرط هذا الحال ؟

يرى الصوفية أن شرط هذا لحال من المحبة ، صفاء الود مع دوام الذكر ، إذ أن من أحب شيئًا أكثر من ذكره .

ويقولون عن هذا النوع من المحبة عدة أقوال ، منها :

موافقه القلوب لله ، والتزام الموافقه ، واتباع الرسول ( ص ) مع دوام الولع به والشغف به بذكر الله تعالى و وجود حلاوة المناجاة لله عز وجل .

ومنها شغف القلوب بالثناء على المحبوب وإيتار طاعته والموافقة له ، كما قال القائل : لو كان حبك صادقًا لأطعته إن المحب لمن يحب مطيع

(س) النوع الثانى من المحبة يتولد من نظر القلب إلى غناء الله وجلاله وعظمته وعلمه وعلمه وقدرته . وهذا النوع من المحبة ، ، هو حب الصادقين والمتحققين .

أما عن شروط هذا النوع ، فهى : هتك الأستار وكشف الأسرار ، وهى أيضاً محو الإرادات واحتراق جميع الصفات والحاجات .

ويقول أبو سعيد الخراز عن هذا النوع : طوبى لمن شرب كأساً من محبته ، وذاق نعيما من مناجاة الجليل وقربه بما وجد من اللذات بحبه ، فملئ قلبه حباً وطار بالله طرباً وهام إليه اشتباقاً ؟

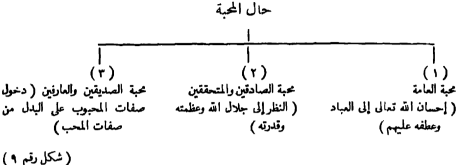
(ح) النوع الثالث والأخير من المحبة ، فهو محبة الصديقين والعارفين . وهذا النوع من المحبة يتولد من نظر العارفين ومعرفتهم بقديم حب الله تعالى بلا علة ، فكذلك أحبوه بلا علة .

و إذا كنا قد ذكرنا قول أنى سعيد الحراز عن النوع الثانى ، فإننا نود أن نذكر ما يقوله كل من ذى النون المصرى ، والجنيد ، عن النوع الثالث .

يرى ذو النون المصرى أن حب الله الصافى الذى لا كدرة فيه يتمثل فى سقوط المحبة عن القلب والجوارح حتى لا يكون فيها المحبة ، وتكون الأشياء بالله ولله ، فذلك المحب لله .

<sup>(</sup>١) ص ٨٦ وما بعدها .

ويعبر الجنيد عن هذا النوع من المحبة بقوله : إنه عبارة عن دخول صفات المحبوب على البدل من صفات الحب ، وهذا معنى قوله : « حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت عينه التي يبصر بها وسمعه الذي يسمع به ويده التي يبطش بها . (انظر شكل رقم ٩) ٦ ـ حال اليقين:



#### ٦ ـ حال القين:

هذا عن حال المحبة ، ونود أن نشير قبل أن ننهى حديثنا عن بعض الناذج المقامات والأحوال ، إلى حال اليقين ، إذ أن ذلك يدلنا تمام الدلالة على أن اليقين بمعناه الصوفي ، غير اليقين بمعناه الفلسفي البرهاني.

نقول إن اليقين بمعناه الصوفي يعد مخالفًا لليقين بمعناه العقلي<sup>(١)</sup>. إذ أننا لو رجعنا على سبيل المثال إلى كتاب « التعرف لمذهب أهل التصوف » الكلاباذي (٢) ، وجدنا شاهداً على ذلك وخير شاهد .

فاليقين عند المتصوفة يعني المشاهدة . كما أنهم يذهبون - على حد تعبير ذي النون : إلى أن كل ما رأته العيون نسب إلى العلم ، وما عامته القاوب نسب إلى اليقين وهذا القول يعني . التعارض بين الطريق الحسى النظرى والطريق القلبي الصوفي ۽ كما أنهم أيضًا يو ون أن اليقين هو عين القلب.

وقد اهم الصوفية بهذا الحال اهماماً كبيراً ، إذ أنه عندهم ، أصل جميع الأحوال وإليه تنتهى جميع الأحوال ، بحيث إن جميع الأحوال غير هذا الحال تعد معبرة عن ظاهر الىقىن .

وهم يرون أن نهاية اليقين تتمثل في تحقيق التصديق بالغيب بإزالة كل شك ، ﴿ ا تتمثل

<sup>(</sup>١) راجع الفصل الأول من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>۲) ص ۱۹۳.

فى الاستبشار وحلاوة المناجاة وصفاء النظر إلى الله تعالى بمشاهدة القلوب بحقائق اليقين (١) كما يدلنا على ذلك قوله تعالى : و « فى الأرض آيات للموقنين » (٢) .

وإذا كان الصوفية يذكرون فى معرض أقوالهم عن حال اليقين ، بعض الآيات القرآنية ، كتلك الآية النى ذكرناها منذ قليل ، فإنهم يذكرون أيضًا بعض الأحاديث النبوية منها قول الرسول (ص) : سلوا الله تعالى العفو والعافية واليقين فى الدنيا والآخرة .

ويرى الصوفية أن العبد إذا استكمل حقائق اليقين ، صار البلاء عنده نعمة ، والرخاء مصيبة .

وإذا كنا قد ذكرنا ونحن بصدد بيان الفرق بين اليقين البرهانى واليقين الصوفى ، أن المقين عند المتصوفة ، يعنى المشاهدة أو المكاشفة فإننا نود أن نشير إلى أنهم يرون أن المكاشفة على ثلاثة أوجه ، هى مكاشفة العيون بالأبصار يوم القيامة ومكاشفة القلوب بحقائق الإيمان بمباشرة اليقين بلاكيف ولاحد ، ومكاشفة الآيات بإظهار القدرة للأنبياء بالمعجزات ولغيرهم والإجابات .

كما يقسم الصوفية أهل اليقين إلى ثلاثة أقسام أو أحوال :

( 1 ) الأصاغر وهم المريدون والعموم (العلوم ). وهذا الحال هو أول اليقين ، إذ أنه يعنى الثقة بما فى يد الله تعالى واليأس مما فى أيدى الناس ، أو كما يعبر عن ذلك الجنيد فى قوله : إن اليقين ارتفاع الشك . كما يقولون أيضًا : إن العبد إذا وجد الرضا بما قسم الله له ، فقد تكامل فيه اليقين .

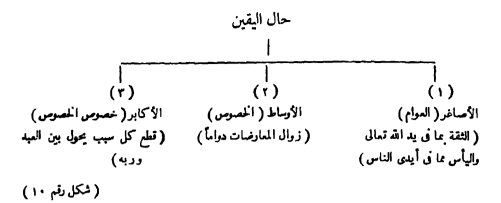
(س) الأوساط ، وهم الخصوص . واليقين بالنسبة لهم يتمثل فى زوال المعارضات على دوام الأوقات إذ أنهم يرون أن العبد إذا تحقق باليقين . فقد ترحل من يقين إلى يقين حتى يصير اليقين له وطناً .

(ح) الأكابر ، وهم خصوص الحصوص . ويقولون عن هذا النوع إنه تحقيق الإثبات لله عنه كل عنه بكل صفاته . ويقولون عنه أيضًا : لا يستحق العبد اليقين حتى يقطع عنه كل سبب حال بينه وبين الله تعالى ، من العرش إلى الثرى ، حتى يكون الله لا غير ، وبحيث يؤثره تعالى على كل شيء سواه (٣) . ( انظر شكل ١٠)

<sup>(</sup>١) السراج الطوسى : اللمع ص ١٠٢ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات آية ٢٠ .

<sup>(</sup>٣) السراج الطوسى : اللمع ص ١٠٢ – ١٠٣ - ١٠٤ ، وأيضاً : الكلاباذى : التعرف لمذهب أهل التصوف ص ١٠٣ .



ونود أن نشير فى ختام دراستنا لبعض النماذج من هذه المصطلحات الصوفية ، سواء ما تعلق منها بالمقام ، أو مما تعلق من الفكر ، منها بالحال ، إلى أن هذه المصطلحات تعبر عن نمط من الفكر ، يعد نمطاً قلبيًّا وجدانيًّا ، لا نمطاً فلسفيًّا برهانيًّا .

ولعل الدارس لمصادر المعرفة اليقينية وغير اليقينية عند مفكرى العرب ، يدرك ذلك تمام الإدراك . نقول هذا ونعتقد أنه لا مفر من القول به ، ونحن نكشف اليوم عن أسس معينة محددة، نتخذ منها أساسًا لثورة العقل في مجال الفلسفة العربية .

### ثالثاً - مسلك الزهاد والصوفية وتعبيره عن الجانب الوجداني لا العقلي ( الغزالي ) :

« إنى علمت يقينًا أن الصوفية هم السالكون لطريق الله تعالى خاصة . وأن سيرتهم أحسن السير ، وطريقهم أصوب الطرق ، وأخلاقهم أزكى الأخلاق . بل لو جمع عقل العقلاء ، وحكمة الحكماء ، وعلم الواقفين على أسرار الشرع من العلماء . ليغيروا شيئًا من سيرهم وأخلاقهم ، ويبدلوه بما هو خير منه ، لم يجدوا إليه سبيلاً ، فإن جميع حركاتهم وسكناتهم ، في ظاهرهم وباطنهم ، مقتبسة من نور مشكاة النبوة ، وليس وراء النبوة على وجه الأرض نور يستضاء به » .

(الغزالى: المنقذ من الضلال ص١٣١)

« فرأيت رجلاً من أهل العلم – الغزالى – قد نهضت به فضائله واجتمع فيه العقل والقهم وممارسة العلوم طول زمانه ، ثم بدا له الانصراف عن طريق العلماء ودخل غمار العمال ، ثم تصوف فهجر العلوم وأهلها ، ودخل فى علوم الخواطر وأرباب القاوب ووساوس الشيطان ، ثم شابها بآراء الفلاسفة ورموز الحلاج »

(أبو الوليد الطرطوشي في رسالة إلى ابن مظفر ــ طبات الشافعية الكبرى للسبكي جزء ٤ ص ١٢٢ ) .

### الله أ - مساك الزهاد والصوفية وتعبيره عن الجانب الوجداني لا العقلي: (الغزالي):

بينا فيما سبق كيف أن التصوف يعنمد أساساً على الجانب العملى ، جانب الزهد والعبادة ، وما يتعلق بهما من جوانب ، وهذا الجانب ، جانب الزهد ، والعبادة ، يحمل في طياته افتراقاً عن المسلك النظرى الفلسني .

ثم درسنا بعض الناذج من المصطلحات الصوفية . وكان قصدنا من ذلك ، بيان كيف كانت هذه المصطلحات الصوفية تعبيراً عن جانب وجدانى أساساً ، بحيث أن المتصوفة إذا تحدثوا مثلاً عن اليقين ، فإن هذا اليقين لا يعنى اليقين الفلسفى البرهانى من قريب أو من بعيد ، ولكنه يقين القلوب المشاهدة ، يقين المكاشفة .

نقول هذا منبهين إلى أننا يجب ألا نخدع بمجرد اللفظة ؛ بل يجب أن نبحث عن مداول اللفظة . لفظة اليقين يستعملها المتصوفة . وهذه اللفظة يستعملها الفلاسفة كابن رشد مثلاً . ولكن لاصلة إطلاقاً بين اليقين بالمعنى الأول ، اليقين الصوفى ، واليقين بالمعنى الثانى ، اليقين الفلسى النظرى البرهانى . إنهما يتناقضان مع بعضهما البعض تناقضاً ما بعده تناقض .

وما يقال عن هذه اللفظة ، يقال عن ألفاظ كثيرة . منها مثلاً لفظة « العلم » . الغزالى يستعمل هذه اللفظة ويدعونا إلى العلم . والفلاسفة والعلماء يستخدمون هذه اللفظة فإذا وجد أشباه الدارسين للفلسفة أن لفظة العلم مستعملة عندكل من الغزالى والعلماء والفلاسفة ، ظنوا أن لفظة العلم عند الغزالى تستعمل بنفس المعنى الذى نجده عند العلماء والفلاسفة ، جاهلين أو متجاهلين ، أن اللفظة إذا كانت واحدة عند الغزالى والعلماء والفلاسفة . إلا أنها تعنى عند الغزالى العلم بالأمور الإلهية أساساً . أى العلوم الفقهية ، في حين أنها عند الفلاسفة والعلماء لا تقتصر على الجوانب الإلهية . بل تضيف إليها حوانب إنسانية ومادية ، بحيث تصبح نظرتهم إلى « العلم » أكثر شمولاً واتساعاً .

ونريد الآن أن ندرس بإيجاز شديد ، نموذجاً واحداً من الماذج التي تمثل لنا المسلك الصوفى . اخترنا ممثلاً له ، الغزالى المفكرى الأشعرى الصوفى .

ولن نقف وقفه طويلة عند تحليل كل الجوانب الصوفية عند هذا المتصوف ، لأن قصدنا له ذكرنا أكثر مرة له ليس دراسة التصوف دراسة شاملة ، سواء التصوف على وجه العموم ، أو التصوف عند واحد أو أكثر من المتصوفه ، بل كل قصدنا هو بيان الفرق والفرق الدقيق بين جانب وجدانى قلبى عبر عنه متصوفة ومنهم الغزالى . وبين مسلك فلسنى برهانى عقلى ، عبر عنه فلاسفة ، حتى يكون ذلك تطبيقاً لما دكره فى الفصل الأول عن مقدمات البرهان وشروط هذه المقدمات ، والفرق بين هذه المقدمات اليقينية ، والمقدمات غير اليقينية .

وإذا فرقنا بين جانب وجانب ، بين نوع من المقدمات ونوع آخر ، فقد استطعنا لله فيا يبدو لنا لل التعبير بصورة من الصور عن ثورة العقل ، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار أنها ثورة من الداخل ، تنفذ إلى شرائح من الأفكار التي تركها لنا نفر من المفكر بن ، فلاسفة كانوا أو متصوفة أو متكلمين ، وتأخذ بعد تحليل هذه الأفكار في تحديد اتجاه صاحبها ، وإذا وضعنا أيدينا على اتجاه صاحبها ، فقد عرفنا موقف العقل من هذا الاتجاه أو ذاك من الاتجاها .

ومن هنا فإن الاتجاه يهمنا بالدرجة الأولى أكثر من مجموعة الأفكار التي تركها لنا المفكر . ولا يعنى هذا بطبيعة الحال ، تغافلاً عن هذه الأفكار ، بل كل ما نقصده هو عدم الوقوف فحسب عند هذه الأفكار ، بل لا بد من الصعود من هذه الأفكار إلى تحديد اتجاه صاحبها ، ومعرفة إلى أى مدى كان ملتزماً بالعقل و بخصائص الفكر الفلسفي . ومن هنا لم تكن كما قلنا ثورة من الداخل .

ونظراً لأن قصدنا لم يكن أساساً الالتزام بالإطار التاريخي ، فإننا نعتقد أنه لاضير من عرض مسلك الغزالى قبل دراسة موقف ابن سينا من التصوف ، إذ أن حديثنا عن الغزالى يعد داخلاً في الإطار الذي حددناه لهذا القسم الأول من أقسام هذا الفصل ، وهو الإطار الذي تبين من خلاله كيف كان التصوف طريقاً عمليًا وجدانيًا لا فلسفييًا نظريًا. أما القسم الثانى من هذا الفصل فيدور حول نقد موقف ابن سينا تعبيراً من جانبنا عن ثورة العقل ، وخاصة أن للتصوف عند ابن سينا - كما سترى - جذوره الفلسفية .

قلنا إن الغزالى يفضل الاتجاه الصوفى على الاتجاه الفلسنى . وبوجه عام يمكن القول بأن من يتخذ من التصوف مذهباً له بعد دراسته للفلسفة ، يصبح عادة عدوًا للفلسفة إلى درجة كبيرة جدًا ؛ أى أن الغزالى عندما أصبح صوفيًا ، فإنه قدحاول أثبات عجز العقل من أساسه (۱) .

بل إنه فى تقسيمه للعلوم الفلسفية ، يقسمها إلى قسمة دينية . فقسم يجب التفكير به وقسم يجب التفكير به وقسم يجب التبديع به ، وقسم لا يجب إنكاره أصلا (٢) .

كما أن الغزالي حين يعلن كفر الفلاسفة ، يعتمد إلى حدكبير على الأساوب الحطابي الذي

E. Renan: Averroes et 'averroisme P. 89.

وانظر أيضاً كتابنا : النزعة العقلية في فلسفة بن رشد ص ٩٩ - ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) المنقذ من الضلال ص ١٠١.

نجد فيه مبالغة كبيرة وتهويلاً لا مبرر له ، بحيث كان بعيداً عن الأسلوب البرهاني الدقيق .

خدعلى دلك أيها القارئ ، وذجاً واحداً يتمثل فى عبارة للغزالى فى كتابه «تهافت الفلاسفة فهو يقول: وإنما مصدر كفرهم ، سماعهم أسماء هائلة كسقراط وأبقراط وأفلاطون وأرسطوطاليس وأمثالهم . . . وهم مع ررانة وغزارة فضلهم ، منكرون للشرائع والنحل وجاحدون لتفاصيل الأديان والملل ، ومعتقدون أنها نواميس مؤلفة وحيل مزخرفة . فلما قرع ذلك سمعهم ووافق ما حكى من عقائدهم ، طبعهم ، تجملوا باعتقاد الكفر تحيزاً إلى عمار الفضلاء بزعمهم وانخراطاً في سلكهم ، وترفعاً عن مسايرة الجماهير والدهماء ، واستنكافاً من القناعة بأديان الآباء (١) .

يهاجم الغزالى إذن الفلاسفة ، ولا يوافق على السير فى الاتجاه الفلسفى ، وهو إذا كان قد نقد الطريق الفلسفى ، فإنه نقد قبل ذلك علم الكلام . فهر يقول : ثم إنى ابتدأت بعلم الكلام فحصلته وعقلته وطالعت كتب المحققين منهم وصنفت فيه ما أردت أن أصنف، فصادفته علماً وافياً بمقصوده ، غير واف بمقصودى ، وإنما مقصوده حفظ عقيدة أهل السنة وحراستها عن تشويش أهل البدعة (٢) .

و إذا كان الغزالى قد هاجم الفلاسفة ( الاتجاه العقلى) ونقد المتكلمين( الاتجاه الجدلى)(<sup>٣)</sup> فإذن ماذا يتبثى أمامه ؟ .

لقد بحاً إلى دنيا التصوف ، مرتمياً فى أحضانه . فهو يقول : ثم إنى لما فرغت من هذه العلوم ، أقبلت بهمتى على طريق الصوفية وعلمت أن طريقتهم إنما تتم بعلم وعمل . كان حاصل عملهم قطع عقبات النفس والتنزه عن أخلاقها المذمومة وصفاتها الحبيثة ، حتى يتوصل بها إلى تخلية القلب عن غير الله تعالى وتحليته بذكر الله (٤) .

ويثنى الغزالى على المنصوفة وطريقتهم ثناءاً كبيراً . إنهم أرباب الأحوال لا أصحاب الأقوال . إن سيرتهم أحسن السير . إن أخلاقهم أزكى الأخلاق . إن جميع حركاتهم وسكناتهم فى ظاهرهم وباطنهم مقتبسة من نور مشكاة النبوة. إن طريقة الصوفية ، أول شروطها

<sup>(</sup>۱) ص ۲۰.

<sup>(</sup>٢) المنقذ من الضلال ص ٩٠. ونود أن نشر إلى أن النزال برغم نقده لعلم الكلام ، فإن هذا النقد يمد نقداً في الظاهر فقط ، إذ أن النزال قد غلبت عليه إلى حد كبير جداً النزعة الأشرية .

<sup>(</sup>٣) نقد النزال أيضاً الباطنية ، وهم من غلاة الشيعة الإساعيلية، ويرون أنهم أصحاب التعليم المخصوصون بالاقتباس من الإمام المعصوم . ولم نتمرض لنقد النزالىالمباطنية نظراً لأنه ليس متعلقاً بما نتحدث عنه الآن من النرق بين الطريق البرهاني الفلسي والطريق الوجداني القلبي .

<sup>(</sup>٤) المنقذ من الضلال ص ١٢٥.

تطهير القلب بالكلية عما سوى الله تعالى ، ومفتاحها استغراق القلب بالكلية بذكر الله ، يلجأ وآخرها الفناء بالكلية في الله ١١٠

بل إن الغزالي في سبيل الدفاع عن رأيه في أن المعرفة الصوفية بعد أسمى معرفة يلجأ إلى المغالطة متجاهلاً حقائق كثيرة .

فآراء الفلاسفة لا تعجبه . وإدا سألناه لماذا أيها الشيخ؟ أجابنا بأن آراءهم تتعارض مع بعضها البعض ، ولو كانت صحيحة لكانت كالحقائق الرياضية ليس فيها خلاف .

والمفكر ، بل الفرد العادى ، حين يقرأ هذا الرأى من جانب الغزالى يبدى دهشته من إنسان يطالبنا بصب التفكير في قالب واحد ، ناسياً أو متناسبًا أن الفلسفة ما وجدت إلا لتكون بحثاً عن الحقيقة ، وخلافاً حول أدلة العقول .

حدت هذا منذ سأت الفلسفة وسيظل هدا حالها إلى أبد الآبدين . وليس من المعقول إطلاقاً ونحن نتحدث الآن من جانبنا تعبيراً عن ثورة العقل ، أن نتغافل عن هذه الآراء المتعددة والحصبة والعميقة التي أدلى بها الفلاسفة في معرض بحثهم عن الحقيقة ، ونصغى إلى دعوة يدعونا إليها الغزالى الذي يعلم تماماً أن مشاهدات القلوب وهكاشفات الأسرار تعد حالة فردية لا يمكن أن يحدث بالنسبة لها اتفاق بين كل أفراد البشر .

دليل هدا أن هذه المشاهدات تحدث عنها مجموعة من الكرامات التي يختص بها الصوفية ، فهل الكرامات ثابتة بإجماع الناس ؟ لقد حاول الغزالى جهده الدفاع عنها مرجعًا إياها إلى هذه المشاهدات القابية والمكاشفات الروحانية . ومن هذه الأوجه من الدفاع ماكتبه في فصل من إحياء علوم الدين عنوانه : بيان شواهد الشرع على صحة طريق أهل التصوف في اكتساب المعرفة لا من التعلم ولا من الطريق المعتاد (٢). ولكن هل من الضروري أن يكون تأويل الغزالى لشواهد الشرع تأويلاً صحيحاً سليماً .

هذا بالإضافة إلى أنه حين ببين لنا سمو المعرفة الصوفية على المعرفة العادية والمعرفة الكلامية ، يلجأ إلى مثال يعد خاطئاً إلى أكبر حد ، كما سنرى الآن .

في كتاب إحياء علوم الدين (٣)، يرى أن الإيمان له ثلاث مراتب:

<sup>(1)</sup> المنقذ من الضلال ص ١٢٧ وما بعدها . وراجع أيضاً الفصل الذي كتبه الدكتور أبو الوفا التفتازاني في كتابه : «مدخل إلى التصوف الإسلامي «عن الغزالي والتصوف السي ص ١٨٢ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) جزء ٢ ص ١٤ – ١٥.

١ ـــ المرتبة الأولى : إيمان العوام وهو إيمان التقليد المحض .

٢- المرتبة الثانية : إيمان المتكلمين وهو ممزوج بنوع استدلال ودرجته قريبة من درجة
 إيمان العوام .

٣ ـــ المرتبة الثالثة : إيمان العارفين ، وهو المشاهد بنور اليقين .

إلى هنا فلا ضبر على الغزالى ولا لوم عليه ، فى أن يرجع إيمان العارفين إلى المشاهدة . فقد كان ذلك متوقعاً منه \_ كما سبق أن ذكرنا \_ بعد أن هاجم الفلسفة . كان ذلك منتظراً منه لأنه لم يهتم اهتماماً كبيراً بالفلسفة على غير ما هو شائع فى أقوال الباحثين . بل لم يكن لديه الحس الفلسنى فى بعض جوانب تفكيره فكتابه مقاصد الفلاسفة يعتمد فيه على ابن سينا اعتماداً يقرب من النقل عنه فى بعض الأحيان . وكتابه تهافت الفلاسفة لم يؤلفه إلا لكى يعترض ويهدم ، كما يقول هو نفسه (۱) فهل هذا القول يصبح صدوره عن فرد من الواجب عليه الالتزام بخصائص الفكر الفلسفى قبل أن يكتب حرفاً واحداً فى الفلسفة ويسمى كتابه « تهافت الفلاسفة . إن هذا القول الذي قال به الغزالى أو هذا القصد من جانبه ، يعد \_ فيا يرى ابن رشد (۲) \_ قصداً لا يليق به ، بل بالذين فى غاية الشر .

قلنا إن الغزالي لا ضير عليه في أن يرجع إيمان العارفين إلى المشاهدة القلبية ، ولكن أين الحطأ والمغالطة في بيانه لمراتب الإيمان ؟

لنكشف أولاً عن هذه المراتب على ضوء ما يقوله الغزالى عن طريق مثال يضربه هو من جانبه .

إن يرى أن تصديقك بكون زيد مثلاً في الدار له ثلاث درجات :

١ - الأولى أن يخبرك من جربته بالصدق ولم تعرفه بالكذب ولا اتهمته فى القول ، فإن قلبك يسكن إليه ويطمئن بخبره بمجرد الساع ، وهذا هو الإيمان بمجرد التقليد ، وهو مثل إيمان العوام . فإنهم لما يلغوا سن التمييز سمعوا من آبائهم وأمهاتهم وجود الله تعالى وعلمه وإرادته وقدرته وسائر صفاته و بعث الرسل وصدقهم وما جاءوا به . وهذا الإيمان سبب النجاة فى الآخرة (٣) .

۲ — الثانية : أن تسمع كلام زيد وصوته من داخل الدار ولكن من وراء جدار ، فتستدل
 به على كونه فى الدار ، فيكون إيمانك وتصديقك ويقينك بكونه فى الدار أقوى من تصديقك

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة ص ٦٦ .

<sup>(</sup>٢) تهافت التهافت ص ٨٨.

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم اللين جزء ٣ ص ١٥.

بمجود السماع . فإنه إذا قيل لك إنه في الدار ثم سمعت صوته ازددت به يقيناً ، لأن الأصوات تدل على الشكل والصورة عند من يسمع الصوت في حال مشاهدة الصورة ، فيحكم قلبه بأن هذا صوت دلك الشخص .

٣ - الثالثة : أن تدخل الدار فتنظر إليه بعينك وتشاهده (١) .

و يرفع الغزالى المرتبة الثالثة على المرتبة الأولى والمرتبة الثانية . فيقول : إن هده هي المعرفة الحقيقية والمشاهدة اليتمينية وهي تشبه معرفة المقربين والصديقين لأنهم يؤمنون عن مشاهدة ، فينطوى في إيمانهم إيمان العوام (المرتبة الأولى) والمتكلمين (المرتبة الثانية) ، ويتميزون بمزية بينة يستحيل معها إمكان الحطأ(٢) .

وإذا كنا قد ذكرنا أن الغزالى ياجأ فى هذا التقسيم إلى المغالطة ، فإن دليلنا على ذلك أنه فى رفعه للمرتبة الثالثة وهى مرتبة المتصوفة ، يستدل على ذلك بأننا قد شاهدا زيداً فى الدار . وواضح أن المشاهدة بمعناها الحسى تختلف اختلافاً تاملًا عن المشاهدة بمعناها القلبى الصوفى .

قلنا إن الغزالى قد فضل الجانب القلبى العملى على الجانب العقلى النظرى (٣٠) . وميز بين طريق الإلهام وطريق التعلم ، ونريد الآن أن نقف وقفة قصيرة عند هذا المجال ، حتى نتبين مسلك الغزالى .

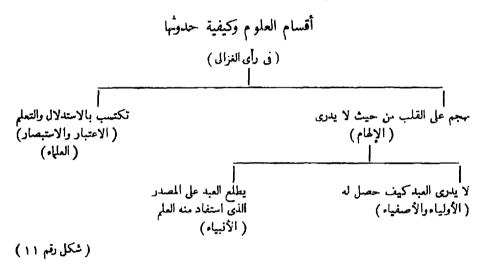
لو رجعنا إلى كتاب إحياء علوم الدين ، وجدناه وهو بصدد دراسته للمعرفة . يبين لنا موقف القلب بالقياس إلى العلوم العقلية والدينية والدنيوية والأخروية ، ثم ينتقل من ذلك إلى بيان الفرق بين الإلهام والتعلم ، أى التفرقة بين طريق الصوفية في استكشاف الحق ، وطريق النظار .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٥.

<sup>(</sup>٣) يقول الغزال في المنقذ من الضلال (ص ١٢٧): فقد علمت يقيناً أنهم أرباب الأحوال لا أصحاب الأقوال ، وأن ما يمكن تحصيله بطريق العلم فقد حصلته. ولم يبق إلا مالا سبيل إليه بالتعلم ، بل بالنوف والسلوك. وكان قد حصل معي من العلوم التي مارسها والمسالك التي سلكها ، في التفتيش عن صنى العلوم الشرعية والعقلية - إيمان يقيني بالله تعالى وبالنبوة وباليوم الآخر فهذه الأصول الئلاثة من الإيمان ، كانت رسخت في نفسى ، لا بدليل معين محرر ، بل بأسباب وقرائن وتجارب لا تدخل تحت المصر تفاصيلها . وكان قد ظهر عندى أنه لا مطمع لى في سعادة الآخرة إلا بالتقوى وكف النفس عن الحوى ، وأن رأس ذلك كله ، قطع علاقة القلب عن الدنيا ، بالتجافى عن دار الغرور والإنابة على دار الخرور والإنابة عن الحرام عن الحاه والمال

فهو يذهب إلى أن العلوم التى ليست ضرورية (١) ، وإنما تحصل فى القلب فى بعض الأحوال ، تختلف الحال فى حصولها ، إذ أنها تارة تهجم على القلب كأنه ألتى فيه من حيث لا يدرى ، وتارة تكتسب بطريق الاستدلال والتعلم . فالذى يحصل لا بطريق الاكتساب وحيلة الدليل يسمى إلهاماً . والذى يحصل بالاستدلال يسمى اعتباراً واستبصاراً . والواقع فى القلب بغير حيلة وتعلم واجتهاد من العبد ينقسم إلى ما لا يدرى العبد أنه كيف حصل له ومن أين حصل ، وإلى ما يطلع معه على السبب الذى منه استفاد ذلك العلم ، وهو مشاهدة الملك أين حصل ، وإلى ما يطلع معه على السبب الذى منه استفاد ذلك العلم ، وهو مشاهدة الملك ولأق فى القلب . والأولى يسمى إلهاماً ونفئاً فى الروع . والثانى يسمى وحياً ويختص به الأنبياء ، والأولى يختص به الأولياء والأصفياء . أما العلوم التى تكتسب بطريق الاستدلال ، فيختص بها العلماء (٢) ( انظر شكل رقم ١١ ) .



وبعد أن يفرق لنا الغزالى تفرقه مبدئية بين الإلهام بقسميه (الأنبياء والأولياء) وبين طريق الاستدلال (طريق العلماء) ، يبين لنا بمثال ، كيف تتجلى حقائق العلوم فى القلب .

إنه يرى أن هذا التجلى يشبه انطباع صورة من مرآة فى مرآة تقابلها . والحجاب بين المرآتين ، تارة يزال باليد ، وتارة أخرى يزول بهبوب الرياح التي تحركة .

<sup>(</sup>١) بقصد بها الغزالى الأشياء غير البديهية . فالبديهى أو الضرورى يعد فيها يرى الغزالى مفطوراً في النفس ولا يدرى العبد متى حصل له ذلك العلم . كالعلم بأن الشخص الواحد لا يكون في مكافين في وقت واحد . والشيء لا يكون حادثاً قديماً موجوداً معدوماً معاً (إحياء علوم الدين – الجزء الثالث ص ١٥ - ١٦) .

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين حزء ٣ ص ١٧ – ١٨.

وبالمثل فقد تهب رياح الألطاف وتنكشف الحجب عن أعين القلوب ، بحيث ينجلي فيها بعض ما هو مسطور في اللوح المحفوظ .

وهذا التجلى يكون تارة عند المنام ، بحيث يعلم عن طريقة ما يكون فى المستقبل ، وتمام ارتفاع الحجاب بالموت ، بحيث ينكشف الغطاء . وتارة يكون فى اليقظة ، إذ يرتفع الحجاب بلطف خفى من الله تعالى ، فيلمع فى القلوب شىء من غرائب العلم ، تارة يكون كالبرق الحاطف ، وتارة أخرى يكون على التوالى إلى حدما ، ولكن دوامه يكون غاية فى الندور .

و بهذا نستطيع القول بأن الإلهام لا يختلف عن الاكتساب إلا من حيث زوال الحجاب ، إذ أن زوال الحجاب في حالة الإلهام لا يكون باختيار العبد :

كما لا يختلف الوحى عن الإلهام إلا فيما يتعلق بمشاهدة المفيد للعلم ، إذ أن العلم يحصل في قلوبنا بواسطة الملائكة وإن كنا لا نراها . وإليه الإشارة بقوله تعالى : ( وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً ، أو من وراء حجاب ، أو يرسل رسولاً فيوحى بإذنه ما يشاء ) .

هذا ما يقدم به الغزالى لتبرير ميل أهل التصوف إلى العلوم الإلهامية ، وتفضيلهم للجانب العملى لا الجانب النظرى .

فهو يقول: فإذا عرفت هذا فاعلم أن ميل أهل التصوف إلى العلوم الإلهامية دون التعليمية. فلذلك لم يحرصوا على دراسة العلم وتحصيل ما صنفه المصنفون والبحث عن الأقاويل والأدلة المذكورة، بل قالوا: الطريق تقديم المجاهدة، ومحو الصفات المذمومة، وقطع العلائق، والإقبال بكنه الهمة على الله تعالى (١).

ثم يبين لنا الغزالى أحوال السالك لهذا الطريق الصوفى ، وما يحدث له وذلك فى عبارات أدبية وصفية .

فهو يذهب إلى أن الله هو المتولى لقلب عبده ، والمتكفل بتنويره بأنوار العلم . وإذا تولى الله أمر القلب ؛ يأفاضت عليه الرحمة ، وأشرق النور فى القلب ، وانشرح الصدر ، وانكشف سر الملكوت ، وتلألأت فى القلب حقائق الأمور الإلهية (٢) .

ولكن ما هو أواجب العبد حتى يصل إلى هذه الحالة ؟

إن واجب العبد ، الاستعداد بالتصفية المجردة ، وإحضار الهمة مع الإرادة الصادقة والتعطش التام والترصد بدوام الانتظار لما يفتحه الله تعالى من الرحمة . إذ أن الأنبياء والأولياء

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٨.

انكشف لهم الأمر ، وفاض على صدورهم الدور ، لا بالتعلم والدراسة والكتابة للكتب ، بل بالزهد في الدنيا ، والتبرى من علائقها ، وتفريغ القلب من شواغلها ، والإقبال بكنه الهمة على الله تعالى ، فمن كان لله كان الله له .

ويرى الغزالى أن الصوفية قد زعموا أن الطريق فى ذلك أولاً بانقطاع علائق الدنيا بالكلية ، وتفريغ القلب منها، وبقطع الهمة عن الأهل والمال والولد والوطن وعن العلم والولاية وإلحاه ، بحيث يصير قلبه إلى حالة يستوى فيها وجود كل شيء وعدمه ثم يخلو بنفسه فى راوية مع الاقتصار على الفرائض ، ويجلس فارغ القلب مجموع الهم ، ولا يفرق فكرة بقراءة قرآن ولا بالتأمل فى تفسير ولا بكتب حديث ولا غيره ، بل يجتهد أن لا يخطر بباله شيء سوى الله تعالى ، فلا يزال بعد جلوسه فى الخلوة ، قائلا بلسانه : الله ، الله ، على الدوام ، مع حضور القلب ، حتى ينتهى إلى حالة يترك تحريك اللسان ، ويرى كأن الكلمة جارية على لسانه ثم يصبر عليه إلى أن يمحى أثره عن اللسان ، ويصادف قلبه مواظباً على الذكر ، ثم يواظب عليه ، إلى أن يمحى عن القلب صورة اللفظ وحروفه وهيأة الكلمة ، بحيث يبنى معنى الكلمة مجرداً فى استدامة عصى عن القلب صورة اللفظ وحروفه وهيأة الكلمة ، بحيث يبنى معنى الكلمة مجرداً فى استدامة علم الحالة بدفع الوسواس ، وليس له اختيار إلى أن ينتهى إلى هذا الحد ، واختيار فى استجلاب رحمة الله تعالى ، بل هو بما فعله صار متعرضاً لنفحات رحمة الله ، فلا يبنى إلا الانتظار لما يفتح الله من الرحمة كما فتحها على الأنبياء والأولياء بهذا الطريق .

وعند ذلك إذا صدقت إرادته ، وصفت همته ، وحسنت مواظبته ، فلم تجاذبه شهوات نفسه ، رلم يشغله حديث النفس بعلائق الدنيا ، تلمع لوامع الحق فى قلبه ، ويكون فى ابتدائه كالرق الحاطف ، لا يثبت ثم يعود ، وقد يتأخر . وإن عاد فقد يثبت وقد يكون محتطفاً ، وإن ثبت قد يطول ثباته وقد لا يطول (١) .

واضح من هذا كله ، كيف أن الغزالى يفضل الطريق الوجدانى القلبى عن الطريق النظرى الفلسنى ؛ وإذا كان يضيف إلى هذا الطريق الوجدانى العملى بعداً علمياً نظرياً ، فإن هذا البعد كان عنده غير محدد المعالم ولا واضح الصورة ، لأنه اختفى إلى حد كبير جداً ، إن لم يكن تاماً وسط هذا الوصف الأدبى البلاغي لحالة السالك فى هذا الطريق .

ونحن مع اعترافنا بخصب هذه المحاولة من جانب الغزالى إلا أنها محاولة ليست داخلة – فى المحال الفلسفى العقلانى من قريب أو من بعيد . إذ من الصعب ، إن لم يكن من المستحيل ، أن يلتمى وصفه لهذه التجربة الروحية ، مع التحديد الدقيق لحصائص وشروط المعرفة اليقينية والى لا يصل إلى جذورها الحقيقية وأبعادها الدفينة إلا كل سالك للطريق الفلسفى البرهانى .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق جزء ٣ ص ١٨.

وقديماً نبهنا ابن رشد إلى أن هذه التجربة لا تعدو أن تكون نجربة ذاتية ، لا تصل إلى مستوى الموضوعية ، تجربة فردية ، ولا تصل إلى حدود الإطار الكلى .

قلنا هذا ونحن بصدد تحليل عنصر عنصر من العناصر التي سبق لنا دراستها ، ونؤكد على القول به الآن ، ونحن ندرس شريحة من فكر الغزالى ، شريحة تعبر عن فكر وجدانى قلبى ، ونبين موقف العقل منها ، حتى نرتفع إلى التعبير عن ثورة العقل .

وإذا كنا قد انتهينا من دراسة هذه الشريحة ، وبينا موقف العقل إزاءها ، فقد آن الأوان لأن ننتقل تحت مظلة العقل دواماً ، إلى شريحة أخرى متعددة الألوان والظلال ، لنكشف ما فيها عن أوجه الصواب وأوجه الحطأ ، وسنقف عندها وقفة أطول ، وهذه الشريحة هي موضوع القسم الثاني من هذا الفصل .

# القسم الثانى: موقف ابن سينا من التصوف (نقد اتجاهه تعبيراً عن ثورة العقل)

« أما الصوفية فطرقهم فى النظر ليست طرقاً نظرية ، أعنى مركبة من مقدمات وأقيسة . وإنما يزعمون أن المعرفة بالله وبغيره من الموجودات شيء بلنى فى النفس عند تجريدها من العوارض للشهوانبة » .

( ابن رشد : مناهج الأدلة في عقائد الملة ص ١٤٩)

### أولاً: تمهيد

« هذه الحال من الاتحاد هي التي ترومها الصوفية . وبين أنهم لم يصلوها قط ، إذ كان من الضروري في وصولها معرفة العلوم النظرية وإنما يدركون من ذلك أشياء شبيهة بهذا الإدراك ، وذلك كاجياع القوى الثلاث ، وغير ذلك من الأمور التي أعطيت أسبابها في كتاب الحس والمحسوس . ووجه شبهها بها ما يعترى فيها من تعطيل الحواس وإبعاد سائر قوى النفس . ولذلك كانت هذه الحال كأنها كمال إلهي للإنسان ، فإن الكمال الطبيعي إنما هوأن يحصل له في العاوم النظرية الملكات لتي عددت في كتاب البرهان »

(ابن رشد: تلخيص كتاب النفس لأرسطو ص ٩٥)

### أولاً \_ تمهيد:

درسنا فى القسم الأول من هذا الفصل ، بعض جوانب التصوف دراسة غاية فى الإيجاز ، وكان قصدنا من ذلك بيان اختلافى المسلك الصوف الوجدانى عن المسلك العقلى البرهانى حتى نصعد من ذلك إلى ثورة العقل .

كما كان قصدنا أيضاً التمهيد لبيان موقف اين سينا ، إذ سنرى كيف أن ابن سينا يعرض في أقسام من تصوفه لبعض الرموز والاصطلاحات والموضوعات التى ترتبط من قريب أو من بعيد بالتصوف الإسلامى على وجه العموم - كالتمييز بين الطريق الإلهامى الوهبى والطريق النظرى المجرد ، والتمييز بين الزهد والعبادة عند العارف ، وكيف أن مسلك المجرد ، والتمييز بين الزهد والعبادة عند العارف ، وكيف أن مسلك الزهاد والصوفية هو الذى يؤدى بهم إلى حدوث عجائب وغرائب تصدر عنهم دون غيرهم من أفراد البشر .

إنه حين يعلن في مجال من مجال تصوفه آن اللذة الباطنة أعلى من اللذة الحسية الظاهرة، فإن هذا يستند \_ كما سبق أن رأينا \_ إلى جذوره فى التصوف ، بل يستند إلى جذور له فى حياة الزهاد والعباد -

وحين يبين لنا المقامات والصفات والأخلاق التي نجدها عند العارفين دون سواهم، فإن هذا الجانب عنده يستند إلى حد كبير إلى الدراسات الصوفية قبله

وهكذا وجدنا أنه من اللازم ومن الضرورى ، أن نشير إشارات سريعة موجزة إلى مجموعة من النقاط تمثلت فى بيان كيف ـ يعتمد التصوف على الجانب العملى (الزهد والعبادة) ، وتمثلت فى عرض بعض المصطلحات الصوفية وكيف تعبر جانب قلبى وجدانى لا عن جانب فلسنى يرهانى . كما تمثلت أيضًا فى دراستنا لمسلك بعض الزهاد والعباد والصوفية ، وكيف كان هذا المسلك تعبيراً عن الجانب الوجدانى لا الجانب الفلسنى النظرى .

هذا كله سيؤدى بنا - كما سنرى - إلى فهم موقف ابن سينا من التصوف من بعض الزوايا ، كما سيوضح ويبرر نقدنا لموقف ابن سينا . لأننا حين نتحدث اليوم عن ثورة العقل فى الفلسفة العربية ، نجد أنه من أوجب واجباتنا توجيه سهام النقد إلى مواقف سينوية ابتعدت عن الجانب العقلانى ابتعاداً تارة ، وابتعاداً شبه تام تارة أخرى .

إننا وقد رأينا أن كلمة العقل من أعلى الكلمات وأسماها وأشرفها ، وأن اتباع المسلك العقلانى يؤدى بنا إلى تجديد النظر إلى الفلسفة العربية ومشكلاتها العديدة بصورة أو بأخرى ، كما سيكون

فى اتباعه احتراماً لشروط وخصائص التفكير الفلسنى . نقول بعد أن رأينا ذلك كله ، فلابد أن نبين مواطن القوة والضعف عند ابن سينا في موقفه من التصوف .

ونود أن نشير إلى أننا سنجمع فى دراستنا لموقفه هذا بين الطابع الموضوعى . والطابع الذاتى م سنكون منصفين له غاية الإنصاف بأن نعرض لموقفه عرضًا تحليليًّا من خلال أمهات كتبه فى هذا المجال وخاصة كتابه الإشارات والتنبيهات ، ثم بعد العرض والتحليل - سنوجه مجموعة من أوجه النقد للعديد من آرائه سواء من حيث الإطار العام ، أو من حيث الآراء الجزئية الفرعية . وهذا المنقد سيكون معبراً إلى حد كبير عن بعد ذاتى من جاسنا حتى لا تتحول الدراسة الفلسفية إلى نوع من الرواية والحكاية عن السابقين . وهذا للأسف الشديد ما نجده عند مجموعة من الدارسين حشروا حشراً فى إطار المشتغلين بالفلسفة وأرادوا للفلسفة أن تصبح بهذه الصورة التى تذكر من بعض الزوايا بقصص وروايات كالى نجدها فى ألف ليلة وليلة .

ونحسب أنّنا بذلك نكون معبرين عن ثورة العقل ، إذ سير القارئ كيف أن نفدنا يرتكز على تمسكنا بالعقل وإعلاء كلمة فوق كل كلمته حتى يكون هذا العقل معبراً عن عظمة الفكر التي لا تداينها ولا تقترب منها عظمة أخرى .

كما سيدرك القارئ تماماً أننا إذا كنا اليوم نعلن عن ثورة للعقل فى مجال الفلسفة العربية ، فإن تلك الثورة - كما بينا فى تصديرنا لهذا الكتاب - تعد ثورة من الداخل ، لا ثورة من الحارج . نعم ثورة من الداخل ، لأنها تكشف أولاً عن موقف الفيلسوف أو المفكر بأمانة موضوعية وبعدها يجئ النقد داخليًّا لا خارجيًّا ، وليست ثورة من الحارج تعبر إلى حد كبير عن موقف الرفض النام المطلق .

فرق وفرق كبير بين موقفين : موقف يحمل فى طيانه ثورة داخلية يكون لها جذ ورها وأسسها ، وعلى أساس هذه الجذور وتلك الأسس ، نقيم مختلف الآراء التى تركها لنا فلاسفة التزموا بخصائص محددة وشروط معينة للفكر الفلسفى ، وعلى أساس هذه الحصائص وتلك الشروط ، نستطيع أن نحدد الفرق بين فكر فلسنى وفكر غير فلسنى .

فرق بين هذا الموقف ، وموقف آخر يعبر ـ كما قلنا ـ عن وقف الرفض والهنجوم لأسباب قد نجد أكثر أسباباً غير علمية .

هذه الثورة الداخلية لا تكون إلا بعد دراسه المشكلات الى بحث فيها المفكرون والفلاسفة . وغير خاف على أحد أن تلك الثورة بغيتها الإصلاح الفكرى وقصدها التجديد وإعادة بناء فكرنا الفلسفى العربى حتى نعود مرة أخرى إلى عمود الفلسفة كما أرادلها أصحابها أن تكون ، لا كما يريد لها نفر من أشباه الدارسين .

أما الثورة من الخارج ، فإننا 1' نرتضيها لأنفسنا ، فما ترك لنا فلاسفتنا ومفكرونا أمانة في أعناقنا ، ولهذا يكون من الحطأ أن نعلن الثورة من الحارج لأنها تعد تعبيراً عن موقف الرفض ، دون أن تقدم لنا في كثير من الحالات مبررات لذلك ، بل إن بعض المبررات عندها ، قد تمثل موقف التعصب تارة والسخرية تارة أخرى وهي مواقف لا نوافق عليها من جانبنا لأنها غير فلسفية وغير علمية :

نعم ارتضينا لأنفسنا إحداث تورة عقلانية من الداخل . داخل الفكر الفلسني العربي ذاته . ولم نرتض تلك التورة الحارجية ، للأسباب العديدة التي قدمناها منذ قليل .

وإذا كنا قد عبرنا عن هذه الثورة العقلانية في عديد من موضوعات هذا الكتاب ، وبنا نعبر عنها الآن ونحن بصدد دراسة موقف ابن سينا من التصوف .

لعلنا قد أطلنا بعض الشيء في حديثنا عن هذا المجال . ولكن قارئنا العزيز سيدرك أن هذا التمهيد من جانبا سيكون ضوءاً ومرشداً ، على أساسه سندرس ونقيم موقف ابن سينا تماماً كما فعلنا في الفصل الأول والفصل الثاني .

وعلى هذا الأساس الذى ملتزم به من جانبنا . نستطيع القول بأننا سنسلك فى دراسة هذا الحجال من مجالات الفكر السينوى مسلكاً يفيدنا فى المقارنة بين اتجاه واتجاه . المقارنة بين موقف وموقف آخر ، بين التزام بطريق العقل والبرهان ، والتزام بطريق القلب والوجدان .

وعلى هذا الأساس أيضاً سننظر إلى تصوف ابن سينا وما قيل حوله من آراء . تلك الآراء التي تعددت حوله تصوفه : هل تصوفه له مقدمات فلسفية راسخة في مذهبه ؟ هل تصوفه يعد تاجاً للمذهب لا غير ؟ هل يعبر ما كتبه في مجال التصوف عن نوع من التوبة أو الرجوع من الفكر الفلسفي إلى الفكر الصوفى ؟ هل يعد تصوفه خروجاً عن بقية جوانب فلسفته ؟ هل يعد القسم الصوفى من كتاب الإشارات والتنبيهات معبراً عن تصوف حقيقى لدى ابن سينا . أم أنه لا يخرج عن كونه مجرد كتاب ألف في التصوف ، وليس من الضروري أن يكون مؤلف الكتاب صوفياً ؟ هل يعد تصوفه تعبيراً وتدليلاً من جانبه على إفلاس العقل ، بحيث يكون الحل هو الارتماء في أحضان القلب والوجدان ؟ هل تصوفه ليس صادراً عن عاطفة قلبية . بل إنه كونه بالعقل البارد ؟ هل تتناسب عباراته وأقواله عن التصوف والتي عبرت \_ كما سنري \_ عن درجة كبرى من شفافية الروح وصفاء القلب والوجدان . هل تنفق وتتناسب مع حياته التي عاشها، والتي كان يغشاها في بعض جوانبا ثقل الجسد وظلام المادة كما يقال ؟ إلى آخر التساؤلات والتي كان يغشاها في بعض جوانبا ثقل الجسد وظلام المادة كما يقال ؟ إلى آخر التساؤلات والشكلات التي أثيرت حول موقفه من التصوف :

ولكننا - كما قلنا \_ سوف لا للتزم التزاماً رئيسيًّا بذلك كله . بل سيكون الأساس عندنا

في دراستنا لموقفه هو : متى كان ابن سينا معبراً في هذه الفكرة أو تلك عن العقل ومتى كان معبراً في فكرة أخرى عن إطار آخر غير الإطار العقلى :

وقد تعترض هذا الطريق الذى نسلكه اليوم فى دراسة موقف ابن سينا كثرة من المصاعب . ولا يخالجنا الشك فى أن قارئنا سيشعر بذلك . ولكن كان من الضرورى أن نسلك هذا الطريق دون غيره لأننا نعتقد من جانبنا أن سلوك هذا الطريق يعد تعبيراً بصورة أو أكثر من صورة عن ثورة العقل . بمعنى أنه يوجد فرق بين من يقصد دراسة الفكر الصوفى السينوى حتى يقدم إجابة عن تساؤل أو أكثر من التساؤلات التى أثيرت حول تصوفه ، وبين من يريد دراسة الفكر السينوى فى هذا المجال ، لكى يعبر – بعد نقد موقعه – عن ثورة العقل فى مجال الفلسفة العربية .

نقول إن سلوك هذا المسلك الثانى يعد من أوجب الواجبات علينا ، لأننا مادمنا بصدد التعبير عن ثورة العقل، فلا بد أن يترتب على ذلك الننبيه على أن هذا العنصر أو ذلك من عناصر فلسفة ابن سينا ، لا نجد فيها التزاماً بالعقل وخصائصه واحتراماً للبرهان ومبادئه .

ومهما يكن من أمر ، فإننا إذا كنا قد اختلفنا مع فريق من الباحثين حول رأى أو أكثر من الآراء التي تدور حول هذا الحجال من مجالات الفكر السينوى ، فإن الخلاف فى الرأى من طبيعة الفلسفة والتفلسف . هذا ما تدعونا إليه الفلسفة، وهذا أيضًا ما تلزمنا به شروط وخصائص الفكر الفلسفي .

# ثانياً - رسائله وكيف تحمل دلالة صوفية لا اتجاها عقلياً

« أما كتاب » الإشارات والتنبيهات » ، فإن النسخة لا تخرج منها إلا مشافهة مواجهة ، وبعد شروط لا تعقد إلا مكافحة ، وليس يمكن أن يستفتح بها ويطلع معه غريب عليها ، فإنه لا يمكن أن يطلع عليها إلا هو والشيخ الفاضل أبو منصور بن زيلة . وأما الرعاع والمُضْغة ومن ليس من أهل الحقيقة والحومة ، فلا سبيل إلى عرض تلك الأقاويل عليهم والفُتُحة بها مما يعرضها لذلك العرض ، والاحتياط في التأخير ، إلى أن يتبح جامع التقدير » \*

(ابن سينا: رسائل)

« إنى قد مخضت لك في هذه « الإشارات » عن زبدة الحق . وألقمتك قفي الحكم في لطائف الكلم . فصنه عن الجاهلين والمبتذلين ومن لم يرزق الفطنة والوقادة والدربة والعادة وكان صغاه مع الغاغة ، أو كان من ملاحدة هؤلاء الفلاسفة ومن همجهم » :

( ابن سينا : الإشارات والتنبيهات : خاتمة ووصية )

## ثانياً - رسائله وكيف تحمل دلالة صوفة لا اتجاهاً عقلياً

بينا فها سبق، الطريق الذي سنسلكه في دراسة موقف ابن سينا من التصوف. ونود الآن - قبل دراسة موقفه ــ أن نعرض لأهم كتبه ورسائله (١) التي نجد في بعض موضوعاتها أو كلها بعض

(١) يمكن الرجوع إلى كتاب مؤلفات ابن سينا (ص ٢٦٨ وما بمدها) الذي وضعه الأب جورج قنواتي لمعرفة بعض التفصيلات حول الكتب والرسائل الصوفية التي نسب لابن سينا .وهذه الكتب والرسائل طبقاً لما يذكره الأب قنواتي - هي :

١ - إجابة النعاء وكيفية الزيارة

٢ – الأحاديث المروية

٣ - الاشارات والتنبهات

ع -حث الذكر

و سالة في ماهية الحزن

٣ -حكمة الموت

ν ــ حى بن يفظان

٨ - خطبة الشيخ (نصائح دينية)

۹ - الحلوة

١٠ - النعاء

١١ – رفع الغم والحم

١٢ – دفع الهم عند وقوع الموت

٣١ - الزهد

ع ١ - السمادة والشقاوة الدائمة في النفوس

ه ١ - الصلاة وماهيما

١٦ – العلىر

١٧ - رسالة في المشق

١٨ - العلم اللدني

١٩ -- المهد

٠٠ - الفردوس في ماهية الإنسان

۲۱ – فوائد ونکت

٢٢ ـ قصة سلمان وأبسال

٢٣ - رسالة في كلبات الصوفية

ع ٧ - مخاطبات الأرواح بعد مفارقة الأشباح

الدلالات الصوفية ، منبهين منذ البداية إلى أنه ليس من الضرورى الذهاب إلى أن ابن سينا كان يقصد عن عمد خلع هذه الدلالات الصوفية :

نقول هذا لأننا لسنا من أنصار المبالغة فى التأويل وخاصة حين لا نجد مبرراً للتأويل . ولسنا من أنصار الجرى وراء تفسيرات متعسفة خاطئة لفلسفة هذا الفيلسوف أو ذاك من فلاسفة العرب. ولكن كل قصدنا مجرد التنبيه على أن هذا الرأى أو ذاك من آراء ابن سينا قد يحمل فى طياته بعداً صوفياً .

٢٥ - في بيان المعجزات والكرامات

٢٦ – المواعظ

٧٧ - مواقع الإلهام

٢٨ – الموت والحياة

٢٩ – الورد الأعظم

## ١ - كتاب الإشارات والتنبيهات (١):

الأنماط التى يبحث فيها ابن سينا فى مجال التصوف فى هذا الكتاب ، أنماط ثلاثة ، هى النمط الثامن والنمط التاسع والنمط العاشر .

موضوع النمط الثامن ، البهجة والسعادة ، و يتضمن هذا النمط تسعة عشر فصلاً . وموضوع النمط العاشر التمط التاسع ، مقامات العارفين ، و يحتوى على سبعة وعشرين فصلاً . وموضوع النمط العاشر والأخير ، أسرار الآيات ، و يعنى بها العجائب والغرائب التي تحدث عن العارفين الأولياء ، ويندرج تحت هذا النمط ثناً وثلاثين فصلاً .

ونود أن نشير إلى أن كتاب الإشارات والتنبيهات إذا كان ينقسم إلى قسم منطقى وقسم طبيعى وقسم الصوفى وقسم الصوفى وقسم صوفى ، إلا أن ذلك لا يعنى أن الأفكار الصوفية، تعد موجودة داخل القسم الصوفية فحسب ، إذ أن أن الدارس للقسم الطبيعى والقسم الإلهى ، يجد بعض الأفكار والاتجاهات الصوفية متناثرة هنا وهناك ، وخاصة فى القسم الإلهى من هذا الكتاب .

نقول هذا حتى لا يحسب القارئ أن كل آراء ابن سينا فى بجال التصوف ، إنما تعد محصورة داخل القسم الصوفية فى أقسام أخرى داخل القسم الصوفية فى أقسام أخرى من كتاب « الإشارات والتنبيهات ، تمامًا كما نقول إننا نجد بعض الأفكار الصوفية فى القسم الإلهى من كتاب « الشفاء » .

ونظراً لأننا سنعول إلى حد كبير في تحليل موقف ابن سينا من التصوف ، على كتابه هذا ، أى كتاب الإشارات والتنبيهات (٢) ، فإننا نكتني بما ذكرناه الآن عن هذا الكتاب .

<sup>(</sup>١) راجع دراستنا لهذا المؤلف ، في كتابنا : الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ص ٤٨ وما بعدها

<sup>(</sup>٢) يقول الدكتور إبراهيم مدكور عن هذا الكتاب : إنه بين المؤلفات السينوية، يتيمة العقد وجوهرة التاج الثمينة وعُمرة النضوح الكامل يمتاز بسمو أسلوبه وعمق أفكاره وتعبيره عن آراء ابن سينا الحالصة التي لا تشويها نظريات المدارس الأخرى . وقد وقف صاحبه الحزه الأخير منه على البحوث التصوفية . ويقع في نحو خسين صفحة تعدمن أحسن ما خلفته المدرسة الفلسفية الإسلامية في هذا الباب فقد أخذ ابن سينا على حسب عادته أفكار الفارابي وفصل القول فيها وعرضها عرضاً مسهباً مرتباً فهو يحدثنا عن والتجريد» والبهجة والسعادة «ومقامات العارفين» «وأسرار الآيات» ، وبشرح نظرية الاتصال شرحاً مستغيضاً (في الفلسفة الإسلامية : "منهج وتطبيقه» ص ٤٩ - ٥٠)

## ٢ - رسالة في ماهية العشق Amour):

تتضمن هذه الرسالة سته فصول ، بالإضافة إلى فصل سابع يهد الحاتمة لهذه الرسالة : والفصول السته هي:

- ١ في ذكر سريان العشق في كل واحد من الموجودات ؟
- ٢ ــ فى ذكر وجود العشق فى الجواهر البسيطة غير الحية :
- ٣ في ذكر وجود العشق في الموجودات ذوات القوى المغذية من جهة قواها المغذية .
  - ٤ في ذكر وجود العشق في الجواهر الروحانية من حيث لها قواها الحيوانية.
    - ف ذكر عشق الظرفاء والفتيان للأوجه الحسان :
      - ٦ في ذكر عشق النفوس الإلهية (٢).

ونود أن نشير إلى أننا نجد خلافاً بين الباحثين حول حقيقة هذه الرسالة ، هل يفصل فيها بن سينا أمر العشق كشيء نفساني ، أم أنها رسالة صوفية تعالج العشق كما يفهمه المتصوفة :

و إذا درسنا فصول هذه الرسالة ، تبين لنا أن الكثير من الموضوعات الموجودة بين ثناياها ، لا تخرج عن الموضوعات التي يبحثها ابن سينا في الفلسفة العامة ، طالما أنه يبحث في سريان العشق في الكائنات :

بيد أن هذا لا يمنع من القول بأن لها صلة بالناحية الصوفية ، وإن كانت صلة ليست مباشرة ، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار أن ابن سينا في القسم الحاص بالتصوف في كتابه و الإشارات والتنبيهات و يشير إلى بعض الجوانب التي تتعلق نوعاً من التعلق بموضوع هذه الرسالة ، وخاصة حين يشير في الإشارات إلى الفرق بين مرحلة الشوق ومرحلة العشق كما سنرى ذلك في موضعه حين دراسة موقفه من التصوف :

وبوجه عام يمكن القول بأن ابن سينا يرى أن الموجودات تعد تمرة من ثمرات عشقها للخير الأسمى وشوقها إليه (٣) ي

<sup>(</sup>١) نشرها مهرن mehren ضمن مجموعة رسائل صوفية لابن سينا (ليلذ عام ١٨٨٩ م).

<sup>(</sup>٢) راجع إشاراتنا المتعددة إلى هذه الرسالة في كتابنا « الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا »

ص ۱۲۹ وما بعدها ، وق كتابنا : مذاهب فلاسفة المشرق ص ۲۵۰ – ۲۵۱ . وراجع أيضاً : Louis gardet : La Connaissance mystique Chez Ibn Sina

et Ses Présupposés philosophiques.

 <sup>(</sup>٣) يقول الدكتور محمد مصطلى حلمى : لعل اتحاد العاشق والمعشوق عند الصوفية هو أقوى
 ما يظهر فيه قبول تجلى الحير المطلق المعشوق ، وأقصى مايطمح إليه العاشق فى عشقه للخير المطلق وقربه =

هذا بالإضافة إلى أن الخير المطلق يتجلى لعاشقه . وهذا العاشق يقبل على المعشوق ويتصل به ، بحيث تكون الموجودات كلها بسيطة كانت أو مركبة ، عليا كانت أودنيا تجمعها حركة العشق .

أما لو اقتصرنا على المستوى الطبيعي الصرف . فإننا نجد أنه من المبالغة تحميل هذه الرسالة الكثير من الدلالات الصوفية ؟

نقول هذا لأن ابن سينا حين دراسته للعلاقة بين المادة والصورة ، يشير إلى مسألة الشوق ، شوق الهيولى للصورة . فهذه القطعة من الحجر مثلاً مادامت موجودة فهى مركبة من هيولى وصورة ، والهيولى تنزع دواماً إلى الصورة، إنها دائمة العشق لها ولا يمكن أن تتجرد عن الصورة . إنها لو تخلت عن صورتها ، بادرت إلى استبدالها بصورة أخرى .

وما يقال عن قطعة الحجر ، يقال على كل الموجودات سواء كانت حية أو غير حية ، أى أن الهيولى عاشقة للصورة ، والصورة عاشقة لمواضعها الطبيعية واكمالاتها، والأعراض عاشقة لموضوعها الذى تقوم به وهكذا (١٠) :

ولا نريد أن نفيض فى دراسة هذا الموضوع: نظراً لأن العناصر الصوفية فى هذه الرسالة عناصر عناصر عليه . وابن سينا نفسه حين كان بصدد دراسة موضوع العلاقة بين المادة والصورة فى كتابه « الشفاء » . ومناقشة هذه المسألة ، مسألة الشوق أو العشق ، قال إن هذه الأشياء يعسر عليه فهمها . إذ هى أشبه بكلام الصوفية منه بكلام الفلاسفة ، وعسى أن يكون غيرى يفهم هذا الكلام حق الفهم (٢).

ويبدو لنا أن المبالغة فى تفضيل الصورة على المادة من جانب ابن سينا قد أدى إلى القول بمسألة الشوق أو العشق . صحيح أن أرسطو يعلى من شأن الصورة على المادة وخاصة إذا أدخلنا فى الاعتبار نقده مثلاً لأنطيفون المادى ، ولكننا نجد عند ابن سينا مبالغة كبيرة فى هذا المجال .

<sup>-</sup> منه واتصاله به ، وذلك بأن الصوفية إنما يقبلون تجلى الحير المطلق على الحقيقة أي على أكل ما فى إمكانهم. ومن هنا يقال فى لغة الصوفية إن الله تجلى لهم أو تجلى عليهم ، فى حين أنه احتجب عن سواهم . والحقيقة أن ذات الحير المطلق لا تحتجب أبدأ ، وإنما هى متجلية دائماً ومتجلية بذاتها، غير أن بعض النوات قد قصر عن قبول تجليها ، فقيل إن الذات الإلهية قد احتجبت عن تلك النوات ، وليس الحجاب فى ذات الله ، وإنما هو فى ذوات المحجوبين عن إدراكه ، القاصرين عن قبول تجلياته (مقالة العشق بمجلة الكتاب - مجلد ١١ - جزه ٤ ص ١٥١)

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا: الفلسفة الطبيعية عند ابنسينا ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) الشفاء - الإلهيات ن ١م١ ف ٢ ص ٩.

ومن المرجع أن ذلك كان من جانبه نتيجة لإضافته أبعاداً أفلوطينية (١) ، وأبعاداً دينية ، بالإضافة إلى تأثره بالفارابي (٢) . إنه – أى بن سينا – بالغ فى تفضيل الصورة على المادة ، ونظر إلى المادة على أنها شيء لا محدد ، وإلى الصورة على أنها التي تعطى التحديد للمادة ، ومن هنا اتصفت بصفات الجوهرية والكمال . وهذا قد يسر له إثبات خلود النفس باعتبارها صورة مفارقة للجسد بعد الموت :

<sup>(</sup>١) التوضيح الفروق بين نظرة أرسطو إلى المادة والصورة ونظرة أفلوطين ومقارنتهما بآراء ابن سينا مكن الرجوع إلىكتاب : Duhem : Le système du monde II P. 454

 <sup>(</sup>٢) راجع الجزء الحاص بطبيعة واجب الوجود وصفاته عند الفاراب (الفصل الثانى من هذا
 الكتاب) وخاصة فكرة العاشق والمعشوق .

## ٣ \_ رسالة العروس (١):

هذه الرسالة لا تتضمن إلا القليل جداً من العناصر التي ترتبط بموقف ابن سينا من التصوف .

ونجد فيها إشارة إلى بعض الموضوعات الَّتي يبحث ابن سينا فيها باستقاضة في كتابه « الإشارات والتنبيهات » .

فهو على سبيل المثال ، حين يبحث في هذه الرسالة في ترتيب الموجودات ، ويتحدث عن العقل الفعال ، وعن النفس القدسية ، يريد من ذلك كله إثبات النبوة .

فهو يرى أن أشرف الناس فى هذا العالم من كانت نفسه النطقية عقلاً بالفعل ، وأشرف من كانت نفسه النطقية عقلاً بالفعل ، من له النفس القدسية النبوية .

ويخرج ابن سينا من ذلك إلى القول بضرورة وجود السنن من جهة أقوى الناس عقلاً وأزكاهم نفساً ، لا يهمه فى الدنيا إلا الضروريات ، ولا يتوخى الرياسة فيما يفعل ، بل يفعل ابتغاء لمرضاة الله ، ويكلم الناس على قدر عقولهم ويفهمهم أمر المبدأ أو المعاد ، مفرقاً بين معاد الأنفس الشريرة ومعاد الأنفس المقدسة (٢) . وهذه كلها موضوعات سيدرسها ابن سينا على نحو أكثر تفصيلاً فى القسم الصوفى من كتاب الإشارات والتنبيهات كما سنرى حين عرض موقفه من التصوف .

<sup>(</sup>١) راجع ما كتبناء بشأن الاختلافات حول تسمية هذه الرسالة ، في كتابنا : مذاهب فلاسفة المشرق من ٢٥١

<sup>(</sup>٢) رسالة المروس – تحقيق شارل كونس بمجلة الكتاب – مجله ١١– عدد ٤ ص ٣٩٨ -

# ع ــ رسالة في النبوات وتأويل رموزهم :

تتضمن هذه الرسالة بعض الجوانب الصوفية ، وإن كانت جوانب قليلة للغاية ؛ وهذه الجوانب ترتبط ببعض الموضوعات التي يبحثها فى القسم الصوفى من كتاب الإشارات والتنبيهات. وسنشير إليها حين عرض موقف ابن سينا من التصوف ، والذى يتعلق ببيان وجه الحاجة إلى النبي .

## ٥ ــ الرسالة النيروزية في معانى الحروف الهجائية :

لا نجد فى هذه الرسالة أفكاراً صوفية ، إلا الفكرة الحاصة بالعشق عشق ما هو أدنى لما هو أعلى ؟ أعلى ?

ويقسم ابن سينا هذه الرسالة إلى ثلاثة فصول هي :

١ ــ ترتيب الموجودات والدلالة على خاصية كل مرتبة من مراتبها :

٢ ــ الدلالة على خاصية كل مرتبة من مراتبها ؟

٣ ــ الغرض من هذه الحروف :

# ٢ ــ رسالة فى علم الأخلاق:

هذه الرسالة التى يعرض فيها ابن سينا لمعانى كثير من الفضائل الحلقية كالقناعة والعفة والسخاء ، وإذا كانت تدلنا على استفادة ابن سينا من أفلاطون وأرسطو ، إلا أنه يضيف إلى هذه الاستفادة أبعاداً دينية . ثم سنجده يشير إلى هذه الفضائل بأبعادها الفلسفية والدينية ، في كتابه الإشارات والتنبيهات ، وخاصة حين حديثه عن درجات العارفين وتمييزه بين الزاهد والعابد العارف ، والزاهد العابد غير العارف .

ويقول ابن سينا فى مفتتح هذه الرسالة: إن المعتنى بأمر نفسه، المحب لمعرفة فضائله وكيفية اقتنائها لتزكو بها نفسه ومعرفة الرذائل وكيفية توقيها لتنطهر منها نفسه . . . يجب عليه تكميل قوته النظرية بالعلوم المحصاة المشار إلى غاية كل واحد منها فى كتب إحصاء العلوم ، وتكميل قوته العملية بالفضائل التى أصولها العفة والشجاعة والحكمة والعدالة المنسوبة إلى كل قوة من قواه ، وتجنب الرذائل التى بإزائها (١).

<sup>(</sup>١) ص ١٥٢ فسن «تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات » – طبعة القاهرة .

## ٧ ــ رسالة في العهد:

هذه الرسالة كسابقتها ـ أى رسالة فى علم الأخلاق ـ تتضمن تحليلاً موجزاً لبعض الفضائل التى يغلب عليها الجانب الحلق . وابن سينا يشير إلى هذه الفضائل بصورة أو بأخرى في القسم الصوفي من كتابه « الإشارات والتنبيهات » كما سنرى ذلك في موضعه .

ويقول ابن سينا فى أول هذه الرسالة : إنه أى ابن سينا — عاهد الله بتزكية نفسه بمقدار ما وهب لها من قوتها ليخرجها من القوة إلى الفعل ، عالماً من عوالم العقل ، فيه الهيئة المجردة عن المادة ، وتحصيل كما لها من جهة العلم والحكمة . ثم يقبل على هذه النفس المتربية بكمالها الذاتى فتحرسها عن التلطخ بما يشينها من الهيئات الانقيادية للنفوس المادية ، التى إذا ثبتت فى النفس ؟ كان حالها عند الانفصال كحالها عند الاتصال ، إذ جوهرها غير مخالط ولا مشاوب وإنما يدنسها الهيئة الانقيادية لتلك الصواحب (١).

<sup>(</sup>١) رسالة في الدهد ص ١٤٢ ضمن «تسع رسائل في الحكمة والعلبيعيات».

## (۱) درسالة حي بن يقظان (۱) :

نستطيع القول بأن لهذه الرسالة بعض المداولات الصوفية ، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار - كما سنشير بعد ذلك - أنها تعتمد من بعض الوجوه على أسطورة قديمة ، وهي قصة الأخوين سلامان وأبسال (٢).

ويرى دى بور أن شخصية حى بن يقظان الرمزية ، تبين صعود النفس من عالم العناصر ، مجتازة عوالم الطبيعة والنفوس والعقول ، حتى تبلغ عرش الواحد القديم ،

ويظهر حى بن يقظان لابن سينا شيخًا بهى الطلعة قد أوغل فى السن ولكنه لايظهر عليه الضعف والمشيب ، ويتطوع بهدايته إلى السبيل .

وقد حاول ابن سينا ــكما تحكى القصة ــ معرفة الأرض والسموات بحواسه الظاهرة والباطنة، وينفتح أمامها طريقان: طريق إلى المغرب ويعمى به طريق المادة والشر وطريق إلى المشرق ويعمى به طريق الصور المعقولة التي لا تلامسها المادة ويقود حى بن يقظان ابن سينا في هذا الطريق، ويددان معاً شرعة الحكمة الإلهية، حيث الحسن والنور والسر الأزلى.

فحى بن يقظان يعد هادى النفوس الناطقة الإنسانية ، وهو العقل الفعال ، وهو الذى يؤثر فى العقل الإنساني (٣).

قلنا إن ابن سينا يعتمد من وجه الوجوه ، فى رسالة حى بن يقظان ، على قصة سلامان وأبسال ، وهى التى ترجع إلى العصر اليوناني المتأخر .

ويشير ابن سينا \_ كما سنرى حين دراسة موقفه من التصوف فى مفتتح النمط التاسع من كتاب الإشارات والتنبيهات ، وموضوعه \_ كما قلنا \_ مقامات العارفين \_ إلى هذه الأسطورة ، فيقول : وإذا قرع سمعك فيما يقرعه . وسرد عليك فيما تسمعه ، قصة لسلامان وأبسال ، فاعلم أن

<sup>(</sup>١) نشرها مهرن mehren مع شرح لها ، بالإضافة إلى مجموعة رسائل أخرى لابن سينا ، كرسالته فى العشق ورسالته فى القدر وغيرهما (طبعة ليدن – عام ١٨٨٩ م)

<sup>(</sup>۲) ترجمها حنين بن إسحق عن اليونانـة ونشرت ضمن «تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات من ص ۱۹۸ حتى ص ۱۹۸

<sup>(</sup>٣) دى بور: تاريخ الفلسفه فى الإسلام ص ٢٠٥-٢٠٦ من النرجمة العربية للدكتور عمد عبد الهادى أبوريدة .

سلامان مثل ضرب لك، وأن أبسالاً مثل ضرب لدرجتك في العرفان ، إن كنت من أهله، ثم حل الرمز إن أطقت (١).

(١) ص . ٧٩٠ – ٧٩٣ ويعطينا نصير الدين الطوسي في شرحه على الإشارات والتنبيهات (من ٧٩٧ - ٧٩٨) ، عدة تأويلات الرموز الموجودة في هذه القصة . فيقول : إن ﴿ سلامان مثل النفس الناطقة» وأبسالا للمقل النظرى المترق إلى أن حصل عفلا مستفاداً ، وهو درجتها في العرفان ، إن كانت تترق إلى الكمال «وامرأة سلامان القوة البدنية الأمارة بالشهوة والغضب المتحدة بالنفس صائرة شخصاً من الناس . « وعشقها أبسال» ، ميلها إلى تسخير العقل ، كما سخرت سائر القوى، ليكون مؤتمراً لها في تحصيل مآربها الفانية «وإباؤه»، انجذاب العقل إلىعالمه . «وأختها التي ملكمها»، القوة العملية المسهاة بالعقل العملي ، المطيع للعقل النظرى ، وهو النفس المطمئنة . «وتلبيسها نفسها بدل أختها »، تسويل النفس الأمارة، مطالبها الحسيسة وترويجها على أنها مصالح حقيقية . « والبرق اللامع من الغيم المظلم » هي الخطفة الإلهية التي تسنح في أثناء الاشتغال بالأمور الفانية وهي جذبة من جذبات الحق . « وإزعاجه المرأة» ، إعراض العقل عن الهوى «وفتحه البلاد لأخيه» ، اطلاع النفس بالقوة النظرية على الحبروت والملكوت ، وترقيها إلى العالم الإلهي وقدرتها بالقوة العملية على حسن تدبيرها في مصالح بدنها وفي نظم أمور المنازل والمدن، ولذلك سهاه، بأول ذي قرينن » ،فإنه لقب لمن كان يملك الخافقين. «ورفض الجيش له» ، انقطاع القوى الحسية والحيالية والوهمية عنها عند عروجها إلى الملأ الأعلى، وفتور تلك القوى لعدم التفاته إلها « وتغذيته بلين الوحش » إفاضة الكهال إليه عما فوقه من المفارقات لهذا العالم « واختلال حال سلامان لفقده أبسالا » ، اضطراب النفس عند إهمالها بتدبيرها شغلا بما تحمّها . « ورجوعه إلى أخيه » ، التفات العقل إلى انتظام مصالحه في تدبيره البدن. «والطابخ»،هو القوة النضبيةالمشتعلة عندطلب الانتقام . « والطاعم »، هو القوة الشهوية الحاذبة لما يحتاج إليه البدن « وتواطؤهم على هلاك أبسال» ، إشارة إلى اضمحلال العقل في أرذل العمر ، مع استمال النفس الأمارة إياهما، لازدياد الاحتياج بسبب الضمف والعجز . « وإهلاك سلامان إياهم» ، ترك النفس استعال القوى البدنية آخر العمر وزوال هيجان ً الغضب والشهوة وانكسار غاذيتهما . «واعتزال الملك وتفويضه إلى غيره» ، انقطاع تدبيره عن البدن، وصيرورة البدن نحت تصرف غيره .

هذا ما يقول نصير الدين الطوسى ونجده ما يشبهه تماماً عند دى بور في كتابه تاريخ الفلسفة في الإسلام ( ص ٢٠٦ – ٢٠٧ من الترجمة العربية . فتأويلات الرموزكالآتي :

سلامان = النفس الناطقة

أبسال = العقل النظرى ( درجة العرفان بالنسبة النفس )

زوجة سلامان = القوة البدنية الأمارة بالشهوة .

إباء أبسال = انجذاب العقل إلى عالمه

الاستمانة بأخها = القوة العملية التي تسمى العقل المطيع العقل النظرى

تلبيسها نفسها بدل أختها = تسويل النفس الأمارة

برق الساء = الحطفة الإلهية : وهي جذبة من جذبات الحق .

## ٩ ـ رسالة في دفع الغم من الموت:

تتضمن هذه الرسالة بعض الجوانب التي تتصل من فريب و من بعيد بالتصوف وهي جوانب موجزة ، سنجد لها أكثر من إشارة في كتاب ابن سينا « الإشارات والتنبيهات » .

من هذه الجوانب التي نجدها في هذه الرسالة (١)، أقوال ابن سينا عن سعادة النفس الحيرة العارفة ، والتي تتمثل في انحادها بالعقل الفعال ، وإن كان اتحاداً ليس تامنًا بطبيعة الحال . أما النفوس الأخرى فمصيرها الشقاء الأبدى ، ومن هنا يكون عزاء النفوس الصافية متمثلاً في أملها في الخلود . أي أن هذا الأمل في الخلود سيكون معينًا لهذه النفوس على نسيان الحباة الدنيا على الم .

ومن هده الجوانب أيضًا ، وصفه للعارفين ــ وهو بصدد بيان أخلاقهم وأحوالهم ــ بالشجاعة لأنهم بمعزل عن تقية الموت .

ويحدد ابن سينا في رسالته . هذه المخاوف ، مخاوف الموت ، فيما يلي :

- ١ لايدرى الإنسان ماهية الموت على الحقيقة .
  - ٢ لا يعلم الإنسان مصير نفسه .
- ٣ ــ الظن بأنه إذا تحلل جسده ، فقد بطات نفسه واندثرت .
  - ٤ الحهل بيقاء النفس وكيفية معادها.
- الظن بأن للموت ألمًا عظيمًا ، غير ألم الأمراض التي سبقت موته وأدت إلى موته .
  - ٦ ــ اعتقاده بأن عقوبة ستنزل به بعد الموت .
    - ٧ الأسف على ما تركه من المال والولد(٢).

وبعد أن يحدد ابن سينا محاوف الموت ، يدهب إلى أن هذه المحاوف تعد باطلة . وهو في أدفعه لبعض هذه المحاوف يعتمد – كما سنرى – على ما يقرره فى كتبه النفسية ، حول جوهر الإنسان ، وكيف أن هذا الجوهر (المفس) يعد شيئًا متميزًا عن البدن الإنساني ، وكيف ترتب على ذلك اعتقاده أساسًا بالمعاد الروحاني .

هذا بالإضافة إلى أننا لا نعدم حسًّا صوفيًّا عنده وهو بصدد اعتراضه على هذه المخاوف ، ويتمثل ذلك إلى حدما في تسليمه بالقضاء والقدر .

<sup>(</sup> ۱ ) نشرها مهرن Mehren مع مجموعة أخرى من رسائل ابن سيما الصوفية .

<sup>(</sup>٢) ص ٩٩ وما يعدها من نشرة مهرن .

قلنا إن ابن سينا يدفع محاوف الموت ، ويرى أنها محاوف لا مبر رلها . ونريد الآن أن نقف وقفة قصيرة عند دفعه لهذه المحاوف ( راجع الشكل التوضيحي رقم ١٢ )

| بطلانها | وسان | الموت | الخوف من | أسباب |
|---------|------|-------|----------|-------|
|         |      | _     |          |       |

| دفع سبب الخوف                                                             | سبب الخوف                           |   |
|---------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|---|
| الموت ليس شيئاً أكثر من قرك النفس استعال آلاتها                           | جهل ماهية الموت                     | 1 |
|                                                                           | الإنسان لا يعلم مصير نفسه           | ۲ |
| النفس تبتى فى راحة سرمدية ولذة أبدية                                      | الظن بأن تحلل الجسد يعنى تحلل النفس | ٣ |
|                                                                           | الجهل ببقاء النفس وكيفية معادها     | Ł |
| الأُلم بالإدراك والإدراك للحى لا للميت لأنه فقد نفسه                      | ألم المرت                           | • |
| الحوف من الذنوب لا من الموت و يجب عليه الابتعاد<br>عن الذنوب              | خوفه من العقوبة بعد الموت           | ٦ |
| الحزن لأجل شيء مكروه ، ولو بني الناس على ما هم<br>عليه لما وسعتهم الأرض . | الأسف على ما تركه من مال وولد       | ٧ |

(شكل رقم ١٢)

فإذا كان الحوف من الموت راجعاً إلى أن الإنسان لا يدرى ماهية الموت على الحقيقة، فإن ابن سينا يذهب إلى أن الموت ليس شيئًا أكثر من ترك النفس استعمال آلاتها ، أى الأعضاء التي من مجموعها يتكون البدن . وإذا فسد البدن ، فليس معنى ذلك فساد النفس .

يقول ابن سينا محاولاً إثبات ذلك ومستفيداً من براهينه على جوهرية النفس الناطقة و روحانيتها (۱) وأنت إذا تأملت الجوهر الجسمانى الذى هو أخس من ذلك الجوهر الكريم ، وجدته غير فان ولا متلاش من حيث هو جوهر ، وإنما يستحيل بعضه إلى بعض ، فتبطل خواص شيء منه وأعراضه ، فأما الجوهر نفسه فهو باق لا سبيل إلى عدمه و بطلانه . وأما الجوهر الروحانى الذى لايقبل استحالة ولا تغيراً في ذاته ، وإنما يقبل كما لاته وتمامات صورته ، فكيف يتصور فيه العدم والتلاشي » (۲) .

<sup>(</sup>١) راجع براهين ابن سينا على جوهرية النفس الناطقة وروحانيتها في كتابنا : مذاهب فلاسفة المشرق من ص ١٧٢ إلى ص ١٨٠ .

<sup>(</sup>٢) رسالة في دفع الغم من الموت ص٠٥.

وإذا قبل إن سبب الحوف من الموت يرجع إلى أن الإنسان لايدرى مصير نفسه ويخشى من تحللها ، فإن ابن سينا يرى أن النفس تبقى فى راحة سرمدية ولذة أبدية ، إذ أن هذا الموت يعد كمالاً للإنسان ، لأن حد الإنسان هو أنه حيوان حى ناطق ماثت ، ومن هنا يكون الموت تمامًا له وكما لاً ، وبه يصير إلى أفقه الأعلى .

ولا ينسى ابن سينا – مستشهداً فى ذلك برأى الحكماء – أن يقسم الحياة إلى قسمبن : حياة إرادية وحياة طبيعية ، ويقسم الموت إلى قسمين : موت إرادى وموت طبيعي (١) ( راجع الشكل التوضيحي رقم ١٣ ) .

أما إذا قيل بأن الحوف من الموت راجع إلى ألم الموت العظيم، إذ هو ألم أكبر من ألم الأمراض التي سبقت الموت وأدت إليه ، فإن ابن سينا يرى أن هذا يعد ظنًّا كاذبًّا ، لأن الألم إنما يرجع إلى الإدراك ، والإدراك للحي ، والحياة ، ترجع إلى النفس ، فإذا فقد الإنسان أنفسه ، فإنه لا يتألم طالما أن جسمه ليس فيه أثر للنفس (٢)

و إذا قبل بأن الخوف من الموت راجع إلى الخوف من العقاب ، فإن ابن سينايرى أن هذا لا يعد خوفًا من الموت ، بل خوفًا من العقاب على الذنوب ، و يجب على الإنسان الابتعاد عن الذنوب ، وأن يفعل الحسنات دائمًا حتى يتخلص من هذا الخوف : بمعنى أن الإنسان الذى يفعل ذنوبًا في حياته ، هو الذى يخاف من الموت ، أما الإنسان الذى يقعل الحسنات ، فإنه يقدم على الموت غير هياب ولا وجل به

يقول ابن سينا . أما من يخاف الموت لأجل العقاب ، فليس يحاف الموت ، بل يخاف العقاب ، والعقاب إنما يكون على شيء باق منه بعد الموت ، وهو لا محالة يعترف بذنوب له و بأفعال سيئة يستحق عليها العقاب ، وهو مع ذلك معترف بحاكم عدل ، يعاقب على السيئات لا على الحسنات . فهو إذن خائف من ذنوبه لا من الموت : ومن خاف عقوبة على ذنب وجب عليه أن يحترز ذلك الذنب و بجتنبه (٢٠) م ؟

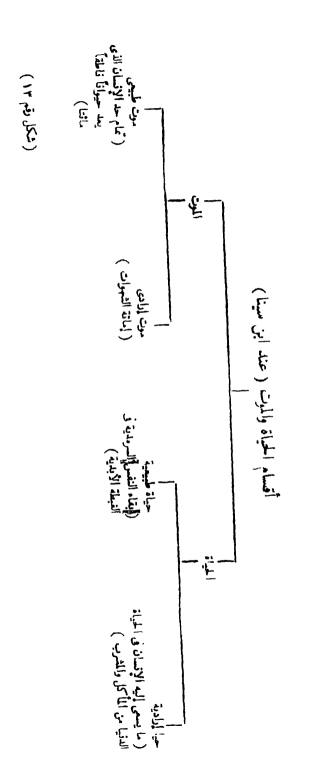
بقى إرجاع خوف الناس من الموت ، إلى حزنهم على ما تركوه من مال وولد : وابن سينا ــ شأنه فى ذلك شأن ما فعله بالنسبة لإبطال مخاوف الموت السابقة ــ يحاول أن يبطل هذا السبب .

فهو يذهب إلى أن الإنسان من الموجودات الكاثنة الفاسدة ، وكل كاثن فاسد لا محالة ،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٥١ - ٢٥ - ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٥٣.

 <sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٣٥ – ٤٥.



بحيث إن من أحب أن لا يفسد ، فقد أحب أن لا يكون (١).

هذا بالإضافة إلى أننا لو قلنا بأنه من الأفضل بقاء الإنسان دواماً ، فإن هذا يؤدى إلى أن الأرض سوف لا تسع الناس إن مساحة الأرض محدودة ، ومن هنا فهى لا تسع الناس حتى لو كانوا قياماً ومتراصين . فكيف الحال إذن بالنسبة للناس فى حالة سعيهم على الأرض إن هذه الأرض ليس فيها الآن موضع لقدم ، حدث هذا فى مدة يسيرة ، فكيف إذن يكون الحال لو امتد الزمن وتضاعف الناس على هذه المساحة الأرضية المحدودة ؟ إن من يشتهى الحياة الأبدية ، ويكره الموت ، ويظن أن هذا ممكن ؛ فإنه قد وصل إلى حد كبير من الجهل والغباء (٢).

يقول ابن سينا مبرراً موت الإنسان ومبطلاً لخوفه من الموت : إن الحكمة الإلهية البالغة والعدل المبسوط بالتدبير المحكم ، هو الصواب الذي لا معدل عنه ، وهو غاية الجود الذي ليس وراءه غاية فا لحائف من الموت هو الحائف من عدل الله وحكمته ، بل هو الحائف من جوده وعطائه . فالموت إذن ليس بردى ، وإنما الردى هو الحوف منه ، فإن الذي يخاف منه هو الجاحد به وبذاته (٣) ج

وهكذا يرد ابن سينا على المخاوف التى تقال حول الموت . ولعلنا – كما أشرنا – نلاحظ حسنًا صوفيًا عند ابن سينا فى هذا المجال ، وراتباطًا بين ما يذكره فى هذه الرسالة ، وما يذكره فى كتاب الإشارات وانتنبيهات حين حديثه عن أخلاق العارفين .

بيد أننا نلاحظ \_ فى معرض نقد ابن سينا \_ أنه أخذ يدور حول مشكلة الموت دون أن ينفذ إلى صميم فلسفة الموت \_ . إنه يكتنى بعرض مخاوف الموت تم سرعان ما يتجاوزها إلى الاعتراض لمليها بطريقة تبتعد إلى حد كبير عما ينبغى أن يلتزم به الفيلسوف إن ابن سينا يعتقد بفكرة مسبقة ، هى أنه لا مبرر للخوف من الموت . فإذا وجد أفكاراً تعارض تماماً هذه الفكرة المسبقة ، لم يكلف نفسه الوقوف وقفة أطول عند هذه الأفكار ، لأنه بناء على الاعتقاد بهذه الفكرة ، يسارع بالرد على غيرها من أفكار تتنافى معها .

نقول أيضاً ، إن الحس الغائى الصوفى قد غلب عليه ، بل سيطر عليه سيطرة شبه تامة : وأنا هنا لست في مجال نقد أو معارضة لهذا الحس الصوفى الغائى في حد ذاته ، ولكنني أنقد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٤٥ – ٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٥٥ -- ٢٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٥٦.

استخدامه بهذه الطريقة ، بحيث إن بحثه فى مجال الموت قد اصطبغ اصطباعًا شبه تام بهذا الحس الغائى الصوفى ، ولو كان ابن سينا ملتزمًا بما ينبغى على الفيلسوف ، ملتزمًا بخصائص الفكر الفلسفى ، لتوقف طويلاً قبل أن يسارع بدفع محاوف الموت ودفعه لهذه المحاوف نابع من إيمانه بالنفاؤل وتغليب الحير على الشر وغيرها من أفكار واتجاهات.

هذا بالإضافة إلى استخدامه عبارات خطابية تارة وإقناعية تارة أخرى . وهذه العبارات الإقناعية الحطابية - كما رأينا في الفصل الأول - لا ترقى إلى مستوى البرهان .

صحيح أنه بذل جهداً في هذه الرسالة ، ولكنه لم يتقدم خطوة لها أهميتها الفلسفية ، نحو تبديد مخاوف الموت. ودليلنا على ذلك ، أنه برغم ما بذله ، فإن مشكلة الموت ما زالت من المشكلات التي يبحث لها الإنسان عن حل ، تماماً كما نبحث في مشكلة الحياة .

إننا لا نطالب ابن سينا بحل قاطع لهذه المشكلة ، فهدا ليس من طبيعة الفلسفة والتفلسف ، ولكن فرق وفرق كبير بين أن نتقدم خطوة نحو البحث فى مشكلة الموت ، وبين أن تعالج المشكلة بهذه الصورة السينوية .

## ١٠ - رسالة في معنى الزيارة وكيفية تأثيرها:

هذه الرسالة تعد إجابة عن سؤال سأله لابن سينا . أبو سعيد بن أبى الحير إنه يسأله عن سبب إجابة الدعاء وكيفية الزيارة وحقيقتها وتأثيرها في النفوس اوالأبدان (١) .

ونستطيع القول بأن لهذه الرسالة بعض الدلالات الصوفية . وإذا تساءلنا عن وجه النشابه بين محتويات هذه الرسالة ، وبين أى نمط من أنماط الإشارات والتنبيهات ، باعتباره أهم كتبه في هذا الحجال ، مجال التصوف . قلنا إن هذه الرسالة تشبه من بعض الوجوه ما يحدثنا ابن سينا عنه في النمط العاشر ، من بيان الأسرار الآيات ، أى الأفعال الغريبة والكرامات التي تحدث عن العارفين دون غيرهم ، وكيف أننا نجد تأثيرات من العالم العلوى في العالم السفلي ، وتحدث عن هذه التأثيرات مجموعة من الأفعال على يد بعض الناس دون غيرهم من بقية أفراد البشر .

وابن سينا فى هذه الرسالة يتحدث عن تأثير النفوس التى غادرت الأبدان بعد الموت ، فى نفوس أخرى فى هذا العالم ، نقول إن العقول السهاوية تؤثر فى عالمنا الأرضى . ومن هنا نجد ـ فيما يرى ابن سينا ـ فائدة للدعاء والزيارة .

فنى الدعاء والزيارة اتصال بين نفوس فارقت أبدانها ونفوس غير مفارقه ، بغية جلب خير أو دفع ضرر . وفى الزيارة أيضاً ، كزيارة بيت الله حيث تجتمع العقائد ، نجد حكماً عجيبة فى خلاص النفوس من عذابها ، وإعراضاً عن متاع الدنيا وطيباتها ، وانصرافاً للفكر إلى قدس الجبروت ، والاستدامة بشروق نور الله تعالى فى السر (٢) ه

<sup>(</sup>۱) س ٤٤ – ه٤ من نشرة مهرن mehren

<sup>(</sup> ٢ ) رسالة في معنى الزيارة وكيفية تأثيرها من ص ٥ ٤ حتى ص ٤٨ .

#### ١١ ــ رسالة في ماهية الصلاة (١):

هذه الرسالة تتضمن بعض الجوانب التي ترتبط من قريب أو من بعيد بما نجده في رسائله النفسانية والإلهية ، وأيضاً رسالته التي حللناها منذ قليل ، وهي رسالته في دفع الغم من الموت ، حين حديثه عن سعادة النفس وشقائها ، وعن المعاد الروحاني .

إنه يذهب إلى أن سعادة النفس الخيرة تتمثل فى اتحادها بالعقل الفعال ، وإن كان اتحاداً ليس تامنًا . أما النفوس الأخرى فحظها الشقاء الأبدى . وكما نقول إن ضعف الجسم يترتب عليه المرض ، فكذلك نقول إن العذاب يعد نتيجة لازمة للنفس الشريرة (٢).

كما نجد نوعاً من الارتباط بين ما يبحثه ابن سينا في هذه الرسالة ، وبين حديثه في الإشارات والتنبيهات عن مقامات العارفين وأحوالهم ودرجاتهم .

وتنقسم هذه الرسالة إلى ثلاثة فصول . يتحدث ابن سينا فى الفصل الأول عن ماهية الصلاة : ويبين فى الفصل الثانى ، كيف أن الصلاة تنقسم إلى ظاهر وباطن ، ويدرس فى الفصل الثالث كيفية تعلق كل قسم من هذين القسمين ، بصنف من الناس :

قلنا إن موضوع الفصل الأول البحث في ماهية الصلاة . فابن سينا يبين لنا أن فعل النفس الإنسانية الناطقة يعد أشرف الأفعال ، لأنها أشرف الأرواح ، ففعلها هو التأمل في الصنائع والتفكر في البدائع (٣). وهذا الفعل ، أي فعل النفس الإنسانية الناطقة يختلف عن أفعال النفس النباتية والنفس الحيوانية .

ويرى ابن سينا أن الصلاة هي تشبه النفس الناطقة الإنسانية بالأجرام الفلكية ، والتعبد الدائم للحق المطلق طلبًا للثواب السرمدى ومن هذا نفهم قول الرسول ( ص ) الصلاة عماد الدين والمدين يعد تصفية للنفس الإنسانية عن الهواجس الشيطانية والبشرية والإعراض عن الأعراض الدنيوية .

معنى هذا أن ابن سينا إذا كان يرى فى الصلاة تشبها من جانب النفس الناطقة بالأجرام الفلكية ، فإن مرد ذلك أن هذه الأجرام الساوية والجواهر العلوية تعد أتم المخلوقات لبعدها عن الفساد والتغير . وإذا كان الدين يصفى النفس من الشوائب ، والصلاة عماد هذا الدين ، فإن

<sup>(</sup>١) نشرها مهرن mheren ضمن مجموعة رسائل ابن سبنا الصوفية من ص ٢٨ إلى ص ٤٣.

<sup>(</sup>٢) دى بور : تاريخ الفلسفة فى الإسلام ص ٢٠٥ من الترجمة العربية .

<sup>(</sup>٣) رسالة في ماهية الصلاة ص ٣٢ - ٣٣.

في الصلاة اقترابًا من الكمال ، كما تكون الأجرام الفلكية مقتربة من الكمال .

ويبدو لنا أن هذه الفكرة من جانب ابن سينا تشبه من بعض الزوايا ، فكرة الكندى التي يعبر عنها من خلال رسالته في « سجود الجرم الأقصى وطاعته لله عزوجل » فالأجرام العلوية تطبع الله كما نطيعه نحن أفراد البشر عن طريق الصلاة والصيام وغيرهما من عبادات .

ويختم ابن سينا الفصل الأول من رسالته ، مبيناً حقيقة الصلاة ، ومعبراً عن ذلك بلغة صوفية إلى حد كبير .

فهو يقول: « إن العبادة هي معرفة واجب الوجود ، وعلمه بالسر الصافي ، والقلب النبي ، والنفس الفارغة : فإذا حقيقة الصلاة معرفة علم الله تعالى بوحدانية ووجوب وجوده وتنزيه ذاته وتقديس صفاته في سوانح الإخلاص في صلواته . وأعنى بالإخلاص ، أن يعلم صفات الله بوجه لا يبقى للكثرة فيه مشرع ، ولا للإضافة فيه منزع . فمن فعل وصلى هذا ؛ فقد أخلص وما غوى . ومن لم يفعل ؛ فقد افترى وكذب وعصى (١)» .

و إذا كان ابن سينا قد بين لنا فى هذا الفصل حقيقة الصلاة ، فإنه حين ينتقل من هذا الفصل الأول إلى الفصل الثانى ، يبين لناكيف أن الصلاة تنقسم إلى قسم ظاهر وقسم باطن . إن القسم الظاهر هو القسم الرياضي والقسم الباطن هو القسم الحقيقي .

ويبدو لنا ابن سينا فى هذه الفرقه مفرقاً بين ظاهر الشرع وباطن الشرع ، وهى تلك التفرقه التي نجدها عند بعض المتصوفة ( راجع القسم الأول من هذا الفصل) .

فهو يرى أن الظاهر هو المأمور به شرعاً والمعلوم وضعاً ، ألزمه الشارع وكلف الإنسان به وسماه صلاة ، فإن هذه الصلاة تعد قاعدة الإيمان . ومن هنانفهم قول الرسول (ص) لا إيمان لمن لا صلاة له . كما أن هذه الصلاة تعد أشرف الطاعات ومرتبتها أعلى من سائر العمادات (٢).

وإذا كان هذا القسم من الصلاة يعد قسماً معبراً عن الظاهر والرياضي ، فإن سبب ذلك أنه يرتبط بالأجسام كالقراءة والركوع والسجود . والهدف منها متابعة روح الإنسان لحسمه حتى يفترق الإنسان عن الحيوان . فالله قد كلف بها إنساناً عاقلاً بالغاً لكى يتشبه جسمه بروحه ، من التضرع إلى خالقه تعالى ، حتى يفارق البهائم . فإن البهائم متروكة عن الحطاب، لا تخضع للثواب والعقاب والحساب . وأما الإنسان فإنه مخاطب معاقب مثاب لا متثال الأوامر ولنواهي الشرعية والعقلية (٣) ؟

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٣٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣٥ - ٣٦ .

<sup>(</sup>٣) الممدر السابق ص ٣٦ .

يقول ابن سينا إن الشارع قد علم أن جميع الناس لا يرتقون مدارج العقل ، فلابد لحم من من سياسة ورياضة بدنية تكليفية تخالف أهواءهم الطبيعية ، فسلك طريقه ومهد فاعدة ترتبط بظواهر الإنسان وبها يفترق الإنسان عن التشبه بالبهائم (١) .

هذا عن القسم الأول ، وهو القسم الظاهر . أما القسم الثانى ، فهو الباطن الحقيقي . إنه مشاهدة الحق بالقلب الصافى والنفس المجردة المطهرة عن الأمانى .

إن هذا القسم يجرى مجرى الخواطر الصافية والنفوس الباقية . إنه يتمثل في مناجاة الرب .

ونود أن نشير إلى أن المناجاة التي يقصدها ابن سينا ، ليست مناجاة بالأعضاء الجسمية ولا بالألسن الحسية ، ولكنها تضرع إلى الرب بالنفس الناطقة العالمة العارفة بوحدانية الله الحق من غير إشارة بجهة .

ويدافع ابن سينا عن ذهابه إلى أن هذه المناجاة ليست بالأعضاء الحسية ، بالقول بأن المناجاة الحسية لا تصلح إلا بالنسبة لمن يحيط به مكان ويطرأ عليه زمان . أما الواحد المنزه الذى لا يحيط به مكان ، ولا يدركه زمان ، ولا يشار إليه بجهة من الجهات ، ولا تتغير ذاته فى وقت من الأوقات ، فمناجاته لا تكون مناجاة حسية لأنه عائب عن الحس غير مرئى . ومن عادة الجسم أن لا يناجى ولا يجالس إلا من يراه ويشير إليه . فحينئذ تكون المناجاة الحسبة مع الغائب محالة ، ولا بدأن تكون مناجاة نفسية .

يقول ابن سينا: إن مناجاته تعالى بالظواهر بحسب المظنونات والموهومات أمحل المحالات . وقول النبي (ص) إن المصلى يناجى ربه ، محمول على عرفان النفوس المجردة الحالية الفارغة عن حوادث الزمان وجهات المكان . فهم يشاهدون الحق مشاهدة عقلية . ويبصرون الإله بصيرة ربانية لا رؤية جسمانية . فيبين أن الصلاة الحقيقية هي المشاهدة الربانية ، والتعبد المحض هو المحبة الإلهية والرؤية الروحانية (٢)

وإذا كان ابن سينا قد بين لنا الفرق بين القسم الظاهرى والقسم الباطني ، ورفع من شأن القسم الباطني على القسم الظاهرى ، فإنه يرى أن لكل قسم فريقيًا من الناس .

ولكن كيف توصل إلى ذلك ؟

إنه يذهب إلى أن الإنسان متفاوت بحسب تأثير قوى الأرواح المركبة فيه . فمن غلب عليه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٣٦ – ٣٧ .

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٣٧ – ٣٨ . و إذا كان ابن سينا يعلى القسم الباطني على القسم الظاهري، فإنه يستدل على ذلك بقوله تعالى : إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ، ولذكر الله أكبر ، والله يعلم ما تصنعون .
ثورة العقل

طبعه الحيوانى فإنه عاشق للبدن . و يحب نظامه وتربيته وصحته وأكله وشربه ولبسه وجلب منفعته ودفع مضرته . وهذا الصنف يعد من عداد الحبوانات . إن أيامه مستغرقه فى الاهتمام ببدنه ، وأوقاته موقوفة على مصالح شخصه . إنه غافل عن الحالق . جاهل بالحق . ولا يجوز له أن يتهاون بأوامر الشرع حتى يفيض الله عليه بجوده ويسجيه من عذاب وجوده ويوصله إلى مسمهى أمله(١).

أما الصنف الثانى . فهو من غلبت عليه فواه الروحانية ، وسيطرت عليه النفس الناطقة . وتجرد عن الاشتغال بالأشياء الدنيوية وهذا الصنف هم أصحاب التعبد الروحانى (٢) .

وهكذا يكشف لنا ابن سينا عن ماهية الصلاة ومعناها ، وكيف تنقسم الصلاة إلى ظاهر وباطن . وتعلق كل قسم بصنف من الناس .

 <sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٤٠ – ١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٤١ .

#### ١٢ ـ رسالة الطير:

هذه الرسالة بتشبيهاتها ورموزها تذكرنا من بعض الجوانب بقصة حي بن يقظان لابن سينا .

ولا تخلو هذه الرسالة من بعض الدلالات الصوفية ولكنها دلالات لا يعبر ابن سينا عنها بوضوح ، ولذلك قد تختلف التأويلات بشأنها .

وعلى كل فإننا نجد فيها دعوة إلى التخلص من قيود المادة سمياً وراء الروح وهذا التخلص مما هو مادى (الأدنى) إلى ما هو روحى (الأعلى) هو ما يسعى إليه الصوفية بمجاهداتهم. وعن طريق المقامات التي يرتقون فيها من مقام إلى مقام .

بيد أنه من التعسف تأويل هذه الرسالة فى كثير من جوانبها تأويلاً صوفياً ، نظراً لأنها غير مقطوعة الصلة ببعض الجوانب الفلسفية الرئيسية عند ابن سيا . إنه إذا كان يفضل الروح على الجسد الذى يعد سجناً للروح ، فإننا نجد هذا الموقف من جانبه حين يتحدت عن مجالات الهية ومجالات نفسية فى مؤلفاته العديدة . ولكن الأثر الأفلاطوني يعد موجوداً فى هذه الرسالة أكثر من رسائل أخرى له فيها الأثر الأرسطى .

وكل ما نريد قوله هو أن المعانى والرموز الصوفية موجودة فى ثنايا هذه الرسالة ، وإن كان من الصعب تأويل كل الرسالة تأويلا صوفيًّا (١) .

<sup>(</sup>١) نشرها مهرن mehren مع مجموعة رسائل ابن سينا الصوفية من ص ٣٢ إلى ص ٤٨ وراجع تعليق الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريدة . على هذه الرسالة ومقارنتها برسالة الطير للغزالى ، وذلك فى حواشى ترجمته لكتاب تاريخ الفلسفة فى الإسلام « لدى بور من ص ٢٢٤ إلى ص ٢٢٨ وراجع أيضاً .

H. Corbin: Histoire de a philosophie Islamique P. 242-293.

#### 17 ـ رسالة في القدر (١):

هذه الرسالة لا تخاو هي الأخرى من بعض الدلالات الصوفيه . بل إن هذه الدلالات في هذه الرسالة تعد أكثر بروزاً مما نجده في رسائل أخرى له كرسالة العروس ورسالة العشق وغيرها .

والموضوع الرئيسي الذي يبحثه ابن سينا في هده الرسالة ــ كما يدل على ذلك عنوانها ــ هو موضوع القضاء والقدر .

وإذا كنا قد قلنا بأن ابن سينا يتجه فى هده الرسالة اتجاهاً صوفياً ، فإن سبب ذلك أنه يسلم بالقضاء والقدر ، ويتجه اتعاهاً جبرياً ، وهو الاتجاه الذى نجده عند الزهاد والعباد والمتصوفة . إنهم لا يوافقون على القول بحرية الإرادة عند الإنسان ، قائلين إن كل ما فى الكور من كاثنات ، ومن أفعال لهذه الكائنات ، إنما ينسب إلى الله تعالى .

ونود أن نشير إلى أن ابن سينا إذا كان يتجه فى هذه الرسالة نحو القول بالجبر والتسليم بالقضاء والقدر . فإن هذا الاتجاه من جانبه يعد مخالفًا لكثير من الآراء التى نجدها فى مجالات فلسفية عديدة بحث فيها ولا نجد فيها هذا الاتجاه .

فدراسته مثلاً للعلاقة بين الأسباب والمسببات ، وقوله بعلل أربع هي العلة المادية والعلة الصورية والعلة العاعلة والعلة الغائية ، هذا الحجال من الدراسة عنده يعد مجالاً يتجه فيه ابن سينا اتجاهاً عقلانياً إلى حد كبير وذلك غير اتجاهه في هذه الرسالة وغيرها من رسائل تتسم بالسمة الصوفية .

قلنا إن ابن سينا يؤيد فى هذه الرسالة القول بالجبر إلى حد كبير . ولكن المقدمات الني أدت به إلى هذا القول ، غير المقدمات التي أدت بالأشاعرة إلى الاتجاه اتجاهاً جبرياً برغم قولهم بفكرة الكسب والتى فيا نرى من جانبنا أنها فكرة جبرية .

صحيح أن النتيجة التي وصل إليها ابن سينا تعد مطابقة إلى حد كبير مع النتيجة التي وصل إليها الأشاعرة . ولكن المقدمات عنده تختلف عن المقدمات عند الأشاعرة . إن الحس الصوفى عنده يعد مقدمة أدت به إلى نتيجة تتمتل في نسبة كل شيء إلى الله تعالى . والحس الجدل

<sup>(</sup>١) نشرها مهرن nichren مع مجموعة رسائل ابن سينا الصوفية من ص ١ إلى ص ٢٥. وانطر أيضاً تحليل الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريدة لهذه الرسالة ، وذلك فى حواشى ترجمة لكتاب تاريح الفلسفة فى الإسلام لدى بور من ص ٢١٢ إلى ص ٢٢٤.

الديني يعد مقدمة أدت بالأشاعرة إلى القول بالجبر أو هكذا يظنون .

وفى هذه الرسالة نجد شخصيات ثلاثة يدور بينهم الحوار شخصية المتكلم ، وهو متكلم معتزلى لا أشعرى ، نظراً لأنه يقول بالاختيار ويرى أن المقدر لا سلطان له إلا على عدد من الأسباب مضبوط . إذ لو كان القدر مصدر أفعالنا ، لما وعدنا الله بالثواب وتوعدنا بالعقاب ، كما أنه يتخذ من العقل مرشداً له وهادياً ؛ ومن هنا فإن هذه الشخصية التي نجدها في هذه الرسالة تعد كما قلنا شخصية معبرة عن الرأى الاعتزالي في موضوع القضاء والقدر لا عن الرأى الأشعرى . والشخصية الثانية هي شخصية حى بن يقظان ، وابن سينا يعبر عن آرائه من خلال شخصية حى بن يقظان .

## ثالثاً: اللذة الباطنة الحسية

« العارفوب المتنزهون إذا وضع عنهم درن مقارنة البدن . وانفكوا عن الشواغل ، خلصوا إلى عالم القدس والسعادة ، وانتقشوا بالكمال الأعلى وحصلت لهم اللذة العليا » .

( ابن سينا : الإشارات والتنبيهات ط ٨ ف ١٤ ص ٧٧٧)

# ويتضمن هذا الجزء العناصر والنفاط الآتية :

- ١ تمهيد .
- ٢ اللذات الباطنة والعقلية أفضل من اللذات الحسية .
- ٣ الارتباط بين البعد الفلسفي والبعد الصوفي في هذا المجال .
- ٤ ــ نقد فكرة الأفضل والأشرف عند ابن سينا من خلال منظور عقلانى .

## ثالثاً \_ اللذة الباطنة واللذة الحسية :

#### ١ - تهيد :

اتضح لنا فيا سبق كيف أن بعض مؤلفات ابن سينا تتضم جذوراً وجوانب صوفية . هذا إذا نظرنا إلى التصوف لا على أنه تجربة روحية عاطفية عاشها صاحبها ، بل على أنه تعبير بصورة من الصور عن جانب وجدانى غير عقلى . بمعنى أن حياة ابن سينا المغرقة فى اللذات الحسية والشهوات ، بالإضافة إلى مشاغله السياسية والاجماعية العديدة (١) ، لم بتيحا له الفرصة لأن يعيش كما ينبغى أن يعيش الزاهد العابد . ولا أن يحبا كما يحيا المتصوف الذى يمر بالأحوال والمقامات .

قد يقال إن ابن سينا قد ارتضى التصوف طريقاً له فى نهاية حياته ، بدليل الجزء الذى كتبه فى الإشارات والتنبيهات ، والذى يعد – كما يذهب كثير من المصنفين لكتبه آخركتبه .

ولكن هذا القول لا نرتضيه ولا نوافق عليه ، طالما أننا نجد بعض الجذور الصوفية فى فلسفته والتي عبر عنها فى كتب أخرى غير كتاب الإشارات والتنبيهات ، ومنها كتب متقدمة . وكل ما فى الأمر أن الجزء الذى كتبه فى آخر مؤلفاته يعد — كما سبق أن ذكرنا — أو فى وأدق ماكتبه عن الجانب الصوفى . وإذا كنا قد نبهنا أكثر من مرة إلى أن التصوف عنده ليس كتصوف الكثيرين ممن أقاموا تصوفهم على أسس راسخة من الزهد والعبادة ، فإن هذا يؤكد لنا أن هذا الجزء الذى كتبه فى الإشارات والتنبيهات لا يعنى تحولاً رئيسيًا من منهج فلسنى إلى منهج صوفى .

معنى هذا كله أن المشكلة الرئيسية التى نجب أن ندير بحثنا حولها حين دراسة فكر ابن سينا ، وخاصة أننا بصدد الحديث عن ثورة العقل فى الفلسفة العربية ، هى كالآتى : هل كان ابن سينا فى هذه المشكلة أو تلك من المشكلات التى بحثها معبراً عن منهج عفلى فلسنى أم معبراً عن منهج صوفى قلبى وجدانى ؟ متى كان ابن سينا ملتزماً بالمنهج العقلاني ومتى كان متخلياً عن منهج إلى منهج آخر ؟

قلنا هذا فيما سبق ونكرر على القول به لأنه سيتبين لنا عند ابن سينا نوعًا من التزاوج بين بعد فلسفى و بعد صوفى . قد نجد عنده فكرة فلسفية لها جذورها الصوفية . وقد نجد عنده فكرة

<sup>(</sup> ١ ) وأجع في تفصيلات حياة ابن سينا،كتابنا : الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ص ٣١ – ٣٧ .

صوفية ترتبط من قريب أو من بعيد بالبعد الفلسني . ومهمتنا الآن الفصل والكشف عن كل فكرة من الأفكار وهل لها بعدها الفلسني أم كان لها بعدها الصوفي . وبما سيسهل مهمتنا إلى حد ما في القيام بهذا الفصل والكشف أن خصائص الفكر الفلسني يختلف عن خصائص الفكر الصوفي :

وإذا كنا نركز دراستنا الآن على كتاب الإشارات والتنبيهات ، فإن سبب ذلك – كما سبق أن أشرنا أكثر من مرة – أنه أوفى ما كتبه فى هذا الحجال ، كما يمثل بلورة لكثير من المبادئ والجلور التي سبق أن عبر عن بعضها بصورة متناثرة فى مؤلفات ورسائل أخرى له ، وسبق أن أشرنا إليها (راجع ثانياً من هذا الفصل)

## ٢ ــ اللذات الباطنة والعقلية أفضل من اللذات الحسية :

يبدأ ابن سينا بحثه للجانب الصوفى فى كتابه « الإشارات والتنبيهات » ، بالنمط الثامن وموضوعه « البهجة والسعادة » ، فيرى أن العوام قد يرون أن اللذات القوية هى اللذات الحسية ، بحيث تكون ما عداها من لذات ، لذات ضعيفه ، أقرب إلى الحيال منها إلى الحقيقة •

ويرد ابن سينا على هذا الزعم ، بأن يبين لهذا الفريق من الناس بأننا قد نترك لذة حسية ، في سبيل لذة أخرى غير حسية ومن أمثلة ذلك :

١ -- لاعب الشطرنج مثلاً قد يعرض له نوع من الطعام فيرفضه مفضلاً اللذة الى يجدها فى لعب الشطرنج .

٢ ــ طالب العفة والرئاسة قد يؤثر الحشمة على المنكوح والمطعوم .

٣ ــ الكريم قد يؤثر لذة إيثار الغير على نفسه فيما يحتاج إليه ضرورة ، على لذة التمتع به .

٤ - كبير النفس ينظر باستخفاف إلى الجوع والعطش ويقاسى أهوال الموت والهلاك فى سبيل المحافظة على ماء الوجه . بل إنه قد يهجم على العدو متعرضًا للخطر ، نظراً لما يتوقعه من لذة الحمد ولو بعد الموت . فهذه اللذة أفضل عنده من لذة الحياة .

ومن هذه الأمثلة وغيرها ينتهى ابن سينا إلى القول بأن اللذات الباطنة تعد أعلى وأسمى من اللذات الحسية (١).

ونستطيع اعتماداً على شرح الطوسي (٢)لهذا الجانب ، وضعه فى صورة قياسية كالآتى :

<sup>(</sup>١) ابن سينا: الإشارات والتنبيهات ط ٨ ص ٧٤٩ – ٧٥٠ – ٧٥١. ويقول ابن سينا في القسم الإلهي من كتاب الشفاء (ص ٤٤٧): «وأنت تعلم إذا تأملت عويصاً يهمك ، وعرضت عليك شهوة ، وخيرت بين الظفرين ، استخففت بالشهوة ، إذا كنت كريم النفس . والأنفس العامية أيضاً ، فإنها تترك الشهوات المعترضة وتؤتر النرامات والآلام الفادحة بسبب افتضاح أو خجل أو تعيير أو سوه قالة . وهذه كلها أحوال عقلية تؤثر هي وأضدادها على المؤثرات الطبيعية ، ويصبر لها على المكروهات الطبيعية . فيعلم من ذلك أن الغايات العقلية أكرم على النفس من محقرات الأشياء . فكيف في الأمور البهية العالية ؟ ألا إن النفس الحسيسة تحس بما يلحق المحقرات من الحير والشر ولا تحس بما يلحق الأمور البهية لما قيل من المعاذير . » .

<sup>(</sup>٢) شرح الإشارات والتنبيهات ت ط ٨ ف ا ص ٧٥٠ - ١٥١ .

الفرد قد يؤثر لذة غير حسية على لذة حسية ( مقدمة صغرى )

كل ما هو آثر عند شخص فهو ألذ بالقياس إليه لأن اللذة مؤثرة والمؤثر لذيذ (مقدمة كبرى).

..: اللذة غير الحسية (الباطنة) أعلى من اللذة الحسيه (النتيجة)

ولم يقتصر ابن سينا على إثبات ذلك بالنسبة لكائن الناطق فقط . أى الإنسان . بل إنه يدلل عليه بالنسبة للحيوانات العجم . فهو يرى مثلاً أن كلاب الصيد قد تؤثر اللذة (١)الوهمية التي تنالها حين تتوقع إكرام صاحبها لها . على لذة الأكل برغم جوعها .

والمرضعة من الحيوانات قد تفضل أولادها على نفسها. بل إنها قد تخاطر للدفاع عن أولادها وحمايتهم أعظم من مخاطرتها للدفاع عن نفسها (٢٠).

وإذا قال قائل بأننا لو وصلنا إلى حالة لا نأكل فيها ولا نشرب ولا ننكح فإننا لا نجد سعادة لنا ، فإن ابن سينا يرى فى معرض الرد على هذا القول . أن القائل بهذا يجب أن يبهَصَر ويقال له : يا مسكين ! لعل الحال التي للملائكة وما فوقها ألذ وأبهج من حال الأنعام ، بل كيف يمكن أن يكون لأحدهما إلى الآخر نسبة يعتد بها (٣) .

وبهذا يدلل ابن سينا بعد ضرب أمثلة من أفعال الحيوانات الناطقة وغير الناطقة على أن اللذات الباطنة أعظم من اللذات الحسية الظاهرة .

و إذا كانت هذه اللذات الباطنة لذات غير عقلية ، فكيف الحال إذن في اللذات العقلية ؟ إن هذه اللذات العقلية أفضل وأعظم من اللذات الأخرى .

يقول ابن سينا فى آخر الفصل الأول من النمط الثامن : إذا كانت اللذات الباطنة أعظم من الظاهرة ، وإن لم تكن عقلية ، فما ظنك بالعقلية (٤) .

<sup>(</sup>١) يعرف ابن سينا اللذة بأنها إدراك ونيل لوصول ما هو عند المدرك كمال وخير من حيث هو كذلك . ويعرف الألم بأنه إدراك ونيل لوصول ما هو عند المدرك آفة وشر (الإشارات والتنبهات ط ٨ ف ٣ ص ٧٥٣ – ٧٥٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ط ٨ ف ١ ص ١٥١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ط ٨ ف ١ ص ٧٥٢ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ط ٨ ف ١ ص ٧٥١ ,

## ٣ ـ الارتباط بين البعد الفلسني والبعد الصوفى في هذا المجال :

نود الآن الإشارة إلى بعض الأمور التي تنهض دليلاً على ما قلناه من أننا نجد في تصوف ابن سينا تأثراً بأبعاد فلسفية ، وتأثراً في أفكاره الفلسفية بأبعاد صوفية . أي ذلك الارتباط بين البعد الفلسفي والبعد الصوف .

(١) حين يبرهن ابن سينا على جوهرية النفس الناطقة (١) وخاصة فى دليل الإنسان المعلق فى الفضاء نراد يميز تمييزاً حاسماً قاطعاً بين النفس والجسد ، ويثبت وظائف للنفس لا يستطيع الجسم أن يقوم بها . وهذه التفرقه الحاسمة بين نفس وجسد فى معرض تدليله على جوهرية النفس يذكرنا بتفرقته بين لذات عقلية باطنية ولذات حسية . فإذا كانت النفس أعلى وأسمى من الجسد ، فإذ نتج له القول بأن اللذات الباطنية العقلية أسمى من اللذات الظاهرة الحسية .

(س) إذا كان تفصيلة للصورة على المادة وللنفس على الجسد نذيراً بما انتهى إليه في تصوفه ، فإن نظر بنه في المعرفة كانت كذلك أيضًا (٢).

إننا لو قارنا بين مختلف كتبه ورسائله فى هذا الحجال ، وجدنا آراء متعارضة فى بعض جوانبها وهذه الآراء تتجه نحو تفسير المعرفة تفسيراً حسيًّا عقليًّا تارة وتفسيراً إشراقيًّا تارة أخرى إنه تارة يفسر عمل العقل باعتماده على الحواس ، أى استخلاص الكليات بتجريدها من الجزئيات التى تدركها الحواس . وتارة ينسب إلى العقل الفعال وهو خارج عن القوى العقلية ، إدراك هذه الكليات وتفسير عملها ، بمعنى أن تصور الكلى يكون راجعًا إلى العقل الفعال أكثر من رجوعه إلى قوة التجريد الحاصة بالعقل الإنسانى .

إنه يذهب فى طبيعيات « الشفاء » وفى رسالته فى « أحوال النفس » إلى أن العقل بالقوة إنما يخرج إلى الفعل بسبب عقل هو دائمًا بالفعل ، وأنه إذا اتصل العقل بالقوة بذلك العقل الذى بالفعل نوعاً من الاتصال ، انطبع فيه نوع من الصورة تكون مستفادة من خارج .

وهو يرى أن هذا العقل تكون نسبته إلى نفوسنا كنسبة الشمس إلى أبصارنا ، فإذا كانت الشمس تبصر بذاتها بالفعل ، وتبصر بنورها بالفعل ما ليس مبصراً ، كذلك حال هذا العقل عند نفوسنا .

<sup>(</sup>١) راجع تفصيلات هذا الموضوع في كتابنا: مذاهب فلاسفة المشرق ص ١٧٢ وما بعدها .

<sup>(</sup> ٢ ) راجع فى هذا المجال كتابنا : مذاهب فلاسفة المشرق» ص ١٨٣ وما بعدها تحت عنوان « وي النفس الإنسانية والعقول التي توجد لها » .

بل إنه فى بعض الفصول من القسم الطبيعى من كتاب الإشارات والتنبيهات ، يشبه عمل العقول وخاصة العقل الفعال ، تشبيهات تعد قريبة إلى حد ما من التشبيهات الصوفية ، مشيراً إلى الآية القرآنية : « الله نورالسموات والأرض . مثل نوره كمشكاة فيها مصباح ، المصباح فى زجاحة . الزجاجة كأنها كوكب درى يوقد من شحرة مباركة زيتونة ، لا شرقية ولاغربية . يكاد زيتها يضىء ، ولو لم تمسمه نار نور على نور . يهدى الله لنوره من يشاء ، ويضرب الله الأمثال للناس . والله بكل شيء عليم .

دليل هذا قول ابن سينا : ومن قواها – أى النفس الإنسانية – مالها بحسب حاجها إلى تكميل جوهرها عقلا بالفعل . فأولها : قوة استعدادية لها نحو المعقولات ، وقد يسميها قوم عقلا هيولانيا وهي المشكاة . ويتلوها قوة أخرى نحصل لها عند حصول المعقولات الأولى فتهيأ بها لاكتساب الثوانى : إما بالفكرة وهي الشجرة الزيتونة إن كانت ضعنى ، أو بالحدس ، فهي ريت أيضاً إن كانت أقوى من ذلك ، فتسمى عقلا بالملكة ، وهي الزجاجة والشريفة البالغة منها قوة قدسية يكاد زينها بضيء ولو لم تمسسه نار . ثم يحصل لها بعد ذلك قوة وكمال : أما الكمال فأن تحصل لها المعقولات بالفعل مشاهدة متمثله في الذهن وهي بور على نور . وأما القوة . فأن يكون لها أن يحصل المعقول المكتسب المفروغ منه كالمتاهدة متى شاءت من غير افتقار إلى اكتساب وهو المصباح . وهذا الكمال يسمى عقلا مستفاداً . وهذه القوة تسمى عقلا بالفعل والذي يخرج من الملكة إلى الفعل النام ، ومن الهيولاني أيضاً إلى الملكة ، فهو العقل الفعال ، وهو النار (۱) .

ويمكن اعتماداً على رسالة ابن سينا « فى إثبات النبوات وتأوبل رموزهم (٢٠) وأمثالهم » وعلى شروح قصير الدين الطوسى (٣) على الإشارات والتنبيهات . توضيح ذلك عن طريق الشكل

<sup>(</sup>١) الإشارات والتنبيهات – القسم الطبيعي – الفصل العاشر من ص ٣٦٣ حتى ص ٣٦٧ .

<sup>(</sup>۲) ص ۱۲۰ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) يرى نصير الدين الطوسى في معرض شرحه (ص ٣٦٦ وما بعدها) ، على هده الفكرة ، أن هذه الفكرة لما كانت مطابقة لقول الله تعالى ، وقد قيل في الحبر : من عرف نفسه فقد عرف ربه ، فإن ابن سينا قد فسر مراتب العقل بما تشير إليه الآية القرآنية على النحو التالى :

١ - « المشكاة » شبيهة بـ « العقل الهيولانى » ، لكونها مظلمة فى ذاتها قابلة للنور - لا على
 التساوى لاختلاف السطوح والثقب فيها .

٢ - « الزجاجة » شبهة « بالعقل بالملكة » لأنها شفافة في نفسها قابلة للنور أتم فبول .

٣ -- « الشجرة الزيتونه » شبيهة « بالفكرة » لكونها مستعدة لأن تصير قابلة للنور بذاتها ،
 لكن بعد حركة كثيرة وتعب .

٤ - « الزيت » شببه « بالحدس » لكونه أقرب إلى ذلك من الزيتونة .

الآتى (انظر شكل رقم ١٤) الذى نجد فيه ما يقابل الكلمة القرآنية (الطابع الصوفى) مر مصطلح فلسنى فى نظرية ابن سينا فى المعرفة .

# الكلمة القرآنية والمصطلح الفلسني ( عند ابن سينا )

--- المقل الفمال النار المصياح — المقل بالفعا --- العقل المستفاد نور على نور --- القوة القدسية يكاد زيتها يضيء ولولم تمسسه نار --- الحدس الزيت --- الفكرة الشجرة الزيتونة ---- المقار بالملكة الزجاجة العقل الهيولاني المشكاة

(شكل رقم ١٤)

ه -- والتي « يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار » ، شبيه « بالقوة القاسية » ألأنها تكاد تمقل بالفعل ولو لم يكن شيء بخرجها من القوة إلى الفعل .

٣ - « نور على نور» « بالعقل المستفاد» ، فإن الصورة المعقولة نور والنفس القابلة لها
 نور آخر

V- « المصباح » شبیه « بالعقل بالفعل» لأنه ینیر بذاته من غیر احتیاج إلى نور یکتسبه  $\Lambda-$  « النار » \* بالعقل الفعال » لأن المصابیح تشتعل منها .

## غد فكرة الأفضل والأشرف عند ابن سينا فى خلال منظور عقلانى :

بود قبل أن ننتقل من دراستنا لهذا الحجال من التصوف السينوى ، إلى البحث فى مجال آخر من مجالات هذا التصوف ، أن نقول فى معرض نقد ابن سينا ، إنه كان يجدر به عدم الفصل بهذه الصورة بين نفس وجسد ، أو بين لذات عقلية باطنية ولذات حسية .

ولكنها فكرة الأفضل والأشرف التي تمسك بها فلاسفة العرب والتي أدت بهم إلى نتائج خاطئة إلى أكبر حد .

إنهم إذا وجدوا شيئين ١، ب كانوا يصرون على مفاضلة واحد مهما على الآخر ، بدلا من القول بالتكامل بيهما .

ولكن ما الفائدة التي نجنيها من ضرورة القول بفكرة الأفضل والأشرف والتي تقدم لنا تصوراً كيفيًّا لا تحديداً كميًّا . ما فائدة الاستناد إليها في مجال المقارنة بين النفس والحسد أو في مجال اللذات الحسية واللذات العقلية .

إن ابن سينا كان بإمكانه الابتعاد عن هذه التفرقة الحاسمة والتى قد لا تتبيح مجالا للالتقاء بين ا ( تفس مثلا ) ، ب ( جسد مثلا ) ، والقول بدلا من ذلك بفكرة التكامل والتعاون والاتصال .

ولكنها التفرقة بين الصورة والمادة ، هذه التفرقة هي التي أدت به إلى ما أدت . الصورة أسمى من المادة لأن الصورة تمثل الشيء بالفعل والمادة تمثل الشيء بالقوة . وما هو بالفعل أفضل مما هو بالقوة ، فينتج إذن أن الصورة عنده أفضل من المادة ، وهذه المادة هي التي تتحرك شوقاً نحو الصورة . وإذا كانت النفس توازى الصورة بالنسبة للكائنات الحية ، فلا بد في رأيه من القول بأفضلية النفس على البدن ، وهذه الأفضلية هي نفسها التي طبقها في معرض مقارنة بين لذات عقلية باطنة ولذات حسية ظاهرة (راجع شكل رقم ١٥) .

اللذات للعقلية والحسية وارتباطها بالنفس والجسد



(شکل رقم ۱۵)

# رابعاً ـ العارفون: مقاماتهم وصفاتهم

« العارف يريد الحق الأول لا لشيء غيره ، ولا يؤثر شيئاً على عرفانه وتعبده له فقط ، ولأنه مستحق للعبادة ، ولأنها نسبة شريفة إليه . لا لرغبة أو رهبة ، وإن كانتا ، فيكون المرغوب فيه أو المرهوب منه . هو الداعى ، وفيه المطلوب ، ويكون الحق ليس الغاية ، بل الواسطة إلى شيء غيره هو الغاية ، وهو المطلوب دونه » .

## ( ابن سينا : الإشارات والتنبيهات . ط ٩ ف ٥ ص ١٠٨ – ٨١٥ )

ويتضمن هذا الجزء العناصر الآتية :

- ١ تمهيد .
- ٢ ــ العارفون المتنزهون وخارصهم إلى عالم القدس .
- ٣ \_ مراتب الجواهر العاقلة من خلال فكرتى العشق والشوق .
  - ٤ الأمور الظاهرة والأمور الحفية للعارفين .
    - التفرقة بين الزاهد والعابد والعارف .
  - ٣ ــ الصلة بين فعل الزاهد والعابد ، و إثبات النبوة .
    - ٧ قصد العارف أفضل من قصد غير العارف.

#### رابعاً \_ العارفون : مقاماتهم وصفاتهم :

#### (۱) تمهید :

بيما في اسبق كيف أن ابن سينا قد ذهب إلى النعط الثامن من كتاب الإشارات والتنبيهات إلى أن اللذات الباطنة والعقلية أفضل من اللذات الحسية الظاهرة مقدماً على ذلك بعض الأدلة سواء من السلوك الإنساني أو السلوك الحيواني . كما كشفنا عن مدى الارتباط بين البعد الفلسني والبعد الصوفي في هذا الحجال من مجالات دراسته للتصوف . وأخيراً اقتصرنا على توجيه النقد إلى فكرة واحدة من الأفكار التي نرى من جانبنا أنها تعد الأساس لتفرقته هذه بين اللذات الباطنة العقلية واللذات الحسية ، وهي فكرة الأفضل والأشرف .

ونريد الآن أن ننتقل من دراستنا لهذا المجال . إلى مجال آخر من المجالات التي بحث فيها ابن سينا ، وهذا المجال يتركز صول دراسة مقامات العارفين وصفاتهم .

ونود أن نشير إلى أن ابن سينا إذا كان قد بحث فى النمط التاسع من كتاب الإشارات والتنبيهات فى مقامات العارفين ، محدداً الصفات التى يتصفون بها ، ومبيناً لنا الفروق بين الزاهد والعابد والعارف ، إلا أن حديثه فى هذا المجال لا يبدأ بالنمط التاسع ، بل يبدأ ببعض الفصول الأخيرة من النمط الثامن ، وهى فصول ستة تبدأ من الفصل الرابع عشر وتنتهى بالفصل التاسع عشر .

لهذا نجد أنه من المناسب الإشارة بإيجاز شديد إلى موضوع هذه الفصول ، إذ تعتبر كما ذكرنا مقدمات يبدأ بعدها في دراسة مقامات العارفين والصفات التي يتصفون بها .

ونستطيع أن نبلور المجالات التي بحث فيها ابن سينا قبل حديثه عن هذه المقامات والضفات، والتي تعدكما ذكرنا مجموعة من المقدمات ، حول موضوعين هما : ما يحدث للعارفين المتنزهين . الله تخلصهم من أدران البدن ، وأيضاً : مراتب الجواهر العاقلة من خلال فكرتى العشق والشوق .

#### ٢ ــ العارفون المتنزهون وخلوصهم إلى عالم القدس:

نستطيع القول بأن هذا الموضوع ، والموضوع الذى يليه ، يعتبران حلقة الاتصال بين ما سبق أن بحثه ابن سينا ( اللذات العقلية والحسية ) ، وبين ما سيبحث فيه بعد ذلك وهو مقامات العارفين وصفاتهم .

فابن سينا يرى أن العارفين المتنزهين (١) ، إذا تخلصوا من أدران البدن ومن الشواغل ، خلصوا إلى عالم القدس والسعادة ، وحصلت لهم اللذة العليا (٢) .

ونود أن نشير إلى أن ابن سينا يرى أن هذه اللذة لا تعد مقصورة على حالة ما بعد الموت ، بل إنها قد توجد والنفس فى البدن ، أى والإنسان على قيد الحياة . إذ أن من يستغرقون فى تأمل الحبروت ، ويعرضون عن الشواغل الدنيوية ، يكون نصيبهم من هذه اللذه نصيباً كبيراً لدرجة أنه يشغلهم عن كل شىء .

ولعل هذا سبب قول ابن سينا عهم ، بأنهم خلصوا إلى عالم القدس . إذ كان هذا القول — فيا يرى الطوسى (٣) ــ يعنى أن العارفين كانوا على علم به ، فصار وا بعد الموت ذوى عيان له ، بمعنى أنهم إذا كانوا قد ذهبوا إلى عالم القدس أثناء الحياة ، فإن هذا لا يعد ذهاباً كلياً ، أما بعد الموت فإنه يعد ذهاباً بالكلية ، بحيث تحدث لهم اللذة العليا .

وإذا كان ابن سينا ـ كما سبق أن ذكرنا ـ قد دلل على أن اللذات الباطنة أفضل من اللذات الحسية الظاهرة ، فإنه في هذا الحجال ، وهو في معرض القول بأن العارفين تحدث لهم اللذة حتى قبل الموت ، يدلل على ذلك ، بأن بعض النفوس إذا سمعت ذكراً روحانياً ؛ أصابها الوجد واللذة والفرح .

يقول ابن سينا : والنفوس السليمة التي هي على الفطرة، ولم يفظظها مباشرة الأمور الأرضية الجاسية ، إذا سمعت ذكراً روحانياً ، يشير إلى أحوال المفارقات ، غشبها غاش شائق لا يعرف

<sup>(</sup>١) يرى الطوسى أن ابن سينا يقصد من لفظه «العارف» ، الكامل بحسب القوة النظرية ، ويقصد «بالمتنزه» ، الكامل بحسب القوة العملية ، فإن كمال القوة العملية هو التجرد عن العلائق الجسمانية . (شرح الطوسى على الإشارات والتنبيهات ص ٧٧٤ – ٧٧٥) .

<sup>(</sup>٢) الإشارات والتنبيهات ( القسم الصوفى ) ط ٨ ف ١٤ ص ٧٧٤ – ٧٧٥ . وراجع أيضاً كتاب الدكتور إبراهيم بيومى مدكور « فى الفلسفة الإسلامية » ص ٥١ – ٥٢ .

<sup>(</sup>٣) شرح الطوسي ص ٧٧٥ .

سببه ، وأصابها وجد مبرح مع لذة مفرحه ، يفضى ذلك بها إلى حيرة ودهش وذلك للمناسبة وقد جرب هذا تجريباً شديداً (١) .

وهكذا يكشف لنا ابن سينا عن اللذة التي تحدث للعارفين المتنزهين في حالة ذهابهم إلى عالم المقدس والسعادة ، سواء كان ذهاباً كليًا ( بعد الموت ) أو ذهاباً غير كلي ( قبل الموت ) .

<sup>(</sup>١) الإشارات والتنبيهات . ط ٨ ص ٧٧٦ .

#### مراتب الجواهر العاقلة من خلال فكرنى العشق والشوق:

ذكرنا فيا سبق أن ابن سينا ، قبل بحثه فى مقامات العارفين وصفاتهم ، يدرس موضوعين فى الفصول الستة الأخيرة من النمط الثامن من كتاب الإشارات والتنبيهات .

وإذا كنا قد درسنا الموضوع الأول منهما . فإننا ننتقل الآن إلى دراسة الموضوع الثانى من هذين الموضوعين .

ونود أن نشير إلى أن حديث ابن سينا عن مراتب الجواهر العاقلة (١) يرتبط ارتباطاً رئيسيًّا بما نجده في رسالته في « العشق » والتي لا تخلو \_ كما سبق أن ذكرنا \_ من بعض الدلالات الصوفية يذهب ابن سينا إلى أن الجواهر العقلية مرتبة في خس مراثب هي :

۱ - المرتبة الأولى : • رتبة الله تعالى ، الواجب الأول . يقول ابن سينا : « أجل مبتهج بشيء ، هو الأول ، بذاته ، لأنه أشد الأشياء إدراكاً لأشد الأشياء كمالا ، الذى هو برىء عن طبيعة الإمكان والعدم ، وهما منبعا الشر (٢).

وإذا كان ابن سينا يرتب هذه الجواهر على أساس فكرتى العشق والشوق ، فإنه يرى أن هذه المرتبة الأولى مرتبة عشق لا شوف . ( راجع الشكل التوضيحي رقم ١٦ ) .

وهو يميز بين العشق والشوق . فالشوق يعد حركة نحو الكمال ، أي نحو الابهاج . ولما كان الله كاملا ، لا يغيب عنه شيء ، فإنه تعالى منزه عن الشوق . أما العشق فإنه يعد معبراً عن الكمال .

يقول ابن سينا: كل مشتاق فإنه قد نال شيئاً ما . وفاته شيء ما ، وأما العشق فمعني آخر . والأول عاشق لذان معشوق لذاته ، عشق من غيره أو لم يعشق (٣) .

ونود أن نن إلى أن هذه اللفظة ، لفظة العشق ، عشق الله لذاته ، أخذها ابن سينا عن الفاراني ، حين كان يتحدث عن صفات واجب الوجود ( راجع ثالثاً من الفصل الثاني ) .

<sup>(</sup>١) نود أن نشير إلى أن ابن سيد فبل أن يبين لنا ترتبب الجواهر العاقلة، يتحدث عن الخلود : وعلى أى تحدث عن الخلود : وعلى أى تحويب كوريائة الرائد في هذا المجال لا تخرج عن كتبه و رسائله الأساسية التى درس فيها هذا الموضوع كرسالة الأضحوية فى أمر المعاد (راجع فى ذلك كتابنا : مذاهب فلاسفة المشرق ص ٢٣٢ وما بعدها).

<sup>(</sup> ٢ ) الإشارات والتنبيهات ص ٧٨٧ .

<sup>(</sup>٣) الإشارات والتنبيهات ط ٨ ف ١٨ ص ٧٨٣ – ٧٨٤ . ونود أن نشير إلى أن فكرة الشوق لها بعض الحذو ر الأرسطية ، فالمادة تشتاق الصورة . والعالم يتحرك شوقاً نحو الله الكامل .

#### مراتب الجواهر العقلية

| إل فكرتى العشق والشوق )               | ( من خلا                           |  |
|---------------------------------------|------------------------------------|--|
| مرتبة عشق لا شوق                      | (١) الأول تمالى -                  |  |
| مرتبة عشق لا شوق                      | (٢) العقول                         |  |
| يس الناطقة الفلكية والكاملة الإنسانية | (٣) النفو                          |  |
|                                       |                                    |  |
|                                       |                                    |  |
| في الحياة الأخرى                      | ي الحياة الدنيا                    |  |
| (عشق فقط)                             | ( عشق وشوق )                       |  |
| مرتبة عشق وشوق                        | ( ٤ ) النفوس الناطقة المــــــوسطة |  |
| مرتبة عشق وشوق                        | ( ٥ ) النفوس الناطقة الناقصة       |  |
| (شکل رقم ۱٦)                          |                                    |  |

#### يلاحظ ما يلي :

- ١ العشق أسمى من الشوق
- ٢ العشق لكل المراتب ( المراتب الحسس)
- ٣ الشوق لبعض المراتب ( المرتبة الثالثة (في الحياة الدنيا فقط) والمرتبة الرابعة والمرتبة الخامسة)

هذا بالإضافة إلى أنها مستخدمة عند بعض المتصوفة . وهذا ما أشار إليه الطوسى فى شرحه على الإشارات والتنبيهات لابن سينا (١) ، حين قال إن ابن سينا لم يتحاش عن إطلاق هذا اللفظ ، لفظ العشق ، وإن كان غير مستعمل عند الجمهور ، لأنه مستعمل عند الإلهيين من الحكماء (٢) ، والمحققين من أهل الذوق .

٢ - المرتبة الثانية : مرتبة العقول .

هذه المرتبة لا تخالطها القوة ، ولذلك فهي مرتبة عشق لا شوق .

يقول ابن سينا عن هذه المرتبة الثانية ، بعد حديثه عن المرتبة الأولى ( الله تعالى ) : « ويتلوه \_ أى الله تعالى – المبتهجون به وبذواتهم ، من حيث هم مبتهجون به ، وهم الجواهر العقلية للقدسية . فليس ينسب إلى الأول الحق ولا إلى التالين من خلص أوليائه القديسين ، شوق (٣) .

<sup>(</sup>۱) ص ۷۸٤.

<sup>(</sup> ٢ ) يرجح أنه يقصد بالإلهيين الحكماء ، الفارابي أساساً كما سبق أن أشرنا .

<sup>(</sup>٣) الإشارات والتنبيهات - ط ٨ ف ١٨ ص ٧٨٠ .

٣ - المرتبة الثالثة : مرتبة النفوس الناطقة الفلكية والكاملة الإنسانية :

هذه المرتبة مرتبة عشق وشوق معاً . أى أنها لا تخلص عن غلاقة الشوق الذي يعد أقل مرتبة من العشق . إلا إذا فارقت هذه النفوس الإنسانية الحياة الدنيا إلى الحياة الأخرى .

في الحياة الأخرى تكون عاشقة لا مشتاقة . يقول ابن سينا : والنفوس البشرية ، إذا نالت العبطة العليا في حياتها الدنيا ، كان أجل أحوالها أن تكون عاشقة مشتاقة ، لا تخلص عن علامة الشوق ، اللهم إلا في الحياة الأخرى(١).

#### ٤ - الموتبة الرابعة:

هذه المرتبة هي مرتبة النفوس الناطقة المتوسطة . وهي مرتبة عشق وشوق .

#### المرتبة الخامسة:

هذه المرتبة هي مرتبة النفوس الناطقة الناقصة . وهي مرتبة عسق وشوق .

هذا هو ما نجده فى الفصول الأخيرة من النمط الثامن : حديث عن لذات العارفين المتنزهين ، سواء فى هذه الحياة الدنيا التى نحياها ، أو فى الحياة الأخرى . ودراسة لمراتب الجواهر العقلية من خلال فكرته عن العشق والشوق ، وكيف أن العشق يسرى فى كل الموجودات كاملها وناقصها ، الموجود منها بكيث تخالطه القوة . أما الشوق فلا نستطيع أن نقول بوجوده إلا لبعض هذه المراتب لا كلها ، إذ أنه يعبر عن انتقال من قوة إلى فعل ، من نقصان إلى كمال . ولما كنا لا نجد ذلك فى المرتبة الأولى والمرتبة الثانية ، فإن هذا ما يجعل الشوق مقصوراً على مراتب معينة دون أخرى ، وهى المراتب الثلاث الباقية .

ونود قبل أن ننتقل إلى دراسة مقامات العارفين وصفاتهم ، نود أن نشير ، على سبيل نقد من جانبنا لابن سينا ، إلى أننا نلاحظ أن أفكاره فى هذا المجال ، وخاصة فكرته عن العشق والشوق ، تعد أقرب إلى أفكار الأديب الفنان ، منها إلى أفكار الفيلسوف المحقق المدقق ، إنه يخلط بين أفكار كمية وتصو رات كيفية . إنه يخلع على الوجود ثوباً جميلا براقاً ، ثوباً كيفياً ، ولكنه للأسف الشديد يخلع عنه ثوباً دقيقاً محدداً . ثوباً كمياً .

الثوب الأول هو ما يسعى إليه الفنان الأديب . ويهرب منه الفيلسوف . وخاصة إذا كان

<sup>(</sup>١) الإشارات والتنبهات ط ٨ ف ١٨ ص ٧٨٦ .

فيلسوفاً عقلانيًّا . والثوب الثانى هو ما يهرب منه الأديب الفنان ، ولكن يسمى إليه بكل قوته ، الفيلسوف الذى ينظر إلى العالم نظرة دقيقة محددة الإطار لا مهوشة المعالم .

نقول بهذا ولا مفر من القول به ، ونحن نتحدث اليوم عن ثورة العقل فى الفلسفة العربية . أما إذا لم نميز بين إطار وإطار ، بين ثوب وثوب ، فسوف نظل فى حالة سبات عميق ، ولن تنتهى حالة السبات ، إلا بزلزال عنيف يدك أرض التقليد دكيًّا ، ويكون معبراً عن العقل ، ويحمل فى طياته التجديد .

#### ٤ ــ الأمور الظاهرة والأمور الخفية للعارفين :

إذا كان ابن سينا قد درس موضوعين هما: العارفون المننزهون وخلوصهم إلى عالم القدس ، ومراتب الجواهر العقلية من خلال فكرتى العشق والشوق ، وكان هذان الموضوعان ــ كما سبق أن أشرنا ــ يمثلان المقدمات لما يدرسه ابن سينا بعد ذلك ، من مقامات للعارفين وصفات لهم ، فإن دراسة لمقامات العارفين وصفاتهم ، يمكننا تقسيمها إلى عناصر عديدة ، عديدة ، أولها يتمثل في الكشف عن الأمور الظاهرة والأمور الخفية لهؤلاء العارفين .

ونود أن نشير إلى أن ابن سينا يدرس هذا الحجال وغيره من مجالات متصلة بمقامات العارفين وصفاتهم ، فى النمط التاسع من أنماط الإشارات والتنبيهات ، وهو يعد من أهم أنماط القسم الصوفى فى هذا الكتاب ، إذ نجد فى هذا النمط دراسة للتصوف والصوفية من خلال وجهة نظر ابن سينا ، بمعنى أنه يعرض لنا فى هذا النمط لعلوم الصوفية بصورة تفصيلية دفاعية إلى حد حد كبير .

آن لنا بعد هذا التقديم . أن نذكر الأمور الحفية والظاهرة التي ينسبها ابن سينا للعارفين ، وأيضاً تفرقته بين الزاهد والعابد والعارف ، وغير ذلك من جوانب .

يذهب ابن سينا إلى أن العارفين لهم مقا.ات ودرجات يخصون بها وهم فى حياتهم الدنيا دون غيرهم . « فكأنهم وهم فى جلابيب من أبداتهم ، قد نضوها وتجردوا عنها إلى عالم القدس » (١) ، أى أنهم إذا كانوا فى الظاهر مرتدين ملابس البدن ، إلا أن ملابسهم هذه وكأنها خلعت عنهم ، محيث تجردت نفوسهم الكاملة عن جميع الشوائب المادية وخلصت إلى عالم القدس .

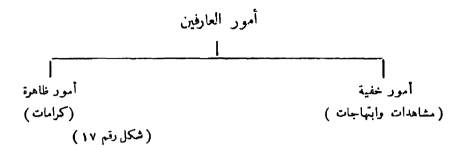
وبيين لنا ابن سينا أن لهؤلاء العارفين أمور خفية وأمور ظاهرة (٢) . الأمور الخفية تتمثل فى مشاهداتهم لأشياء تعجز عن إدراكها الأوهام ، ويعجز اللسان عن وصفها . وابتهاجاتهم بهذه الأشياء التى لا تراها عين ولا تسمعها أذن . وقد يكون هذا هو المراد من قوله تعالى : فلا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين » .

هذا عن الأمور الحفية ، أما الأمور الظاهرة ، فتتمثل في أقوالهم وأفعالهم ، ومنها الكرامات .

<sup>(</sup>١) ألإشارات والتنبيهات . ط ٩ ف ١ ص ٧٨٩ د

<sup>(</sup>٢) يشير ابن سينا في آخر الفصل الأول من النمط التاسع وهو بصدد القول بالأمور الحفية والأمور الخفية والأمور الظاهرة بالنسبة الصوفية (راجع «ثانياً » من هذا الفصل) .

وهذه الأمور يستنكرها البعض ، وينظر إليها بإكبار وتعظيم من يعرفها ويقف عليها (راجع الشكل التوضيحي رقم ١٧) .



#### التفرقة بين الزاهد والعابد والعارف :

إذا كان ابن سينا قد أشار مجرد إشارة إلى الأمور الظاهرة والأمور الحفية بالنسبة للعارفين . فإن سبب ذلك أنه سبحدثنا بالتفصيل عن هذه الأمور فى النمط العاشر والأخير من أنماط الإشارات والتنبيهات وموضوعه «أسرار الآيات».

وهو فى هذا الحجال من مجال دراسته للتصوف ، يفرق لنا بين الزاهد والعابد والعارف ، نظراً لأن هذه الأحوال ( الزهد والعبادة والمعرفة) قد توجد فى الأفراد كل على حدة ، وقد توجد مجتمعة فى فرد واحد .

فالزاهد هو المعرض عن متاع الدنيا وطيباتها (١) : أى يمثل حال الإعراض عن كل شيء ما عدا الحق تعالى ، وخاصة الإعراض عن الأشياء التي تشغله عن زهده .

أما العابد، فهو الذي يواظب على فعل العبادات مثل الصلاة والصيام وغيرهما (٢).

ونود أن نشير إلى أن الزاهد يمثل حال الإعراض ، والعابد يمثل حال الإقبال . بمعنى أن طالب الحق يلزم له فى البداية الإعراض ، أى الإعراض عن الأمور الدينوية التى تشغله عن الله تعالى . ثم يجىء بعد ذلك حال الإقبال ، وهو موقف العابد الذى يقبل على ما يعتقد أنه يقربه من الله تعالى .

هذا عن حال الإعراض (الزهد) ، وحال الإقبال (العبادة). فإذا وجد العابد ، الحق ، فإن أول درجات وجدانه هي المعرفة ، وهذا ما يعنيه يعنيه ابن سيناء بالعارف.

يقول ابن سينا: إن العارف هو المتصرف بفكره إلى قدس الجبر وت ، مستديماً لشروق نور الحق في سره (٣) ( راجع الشكل رقم ١٨ ) .

#### أحوال طلاب الحق ( حال معرفة الحق) ألمابد العابد ( حال الإقبال ) ألزاهد ( حال الإعراض ) ( شكل رقم ١٨ )

<sup>(</sup>١) الإشارات والتنبيهات ت ف ٢ ص ٧٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ط ٩ ف ٢ ص ٨٠٠ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ط ٩ ف ٢ ص ٨٠٠ .

وإذا كان ابن سينا قد أشار إلى أن هذه الأحوال الثلاثة (الزهد والعبادة والمعرفة) قد يتركب بعضها من بعض . بمعنى أننا قد نجد زاهداً ، وقد نجد زاهداً عابداً عابداً عابداً عابداً عابداً عابداً عارفاً ، فإنه كان من الضرورى له أن يبين لنا الفرق بين الزهد والعبادة عند غير العارف ، والزهد والعبادة عند العارف .

فالزهد والعبادة عند غير العارف يعدان نوعاً من المعاملة . إنه في حالة الزهد ، كمن يشترى متاع الدنيا متاع الآخرة . وفي حالة العبادة كمن يعمل في الحياة الدنيا ، نظير أجرة يأخذها في الحياة الأخرى ، وتتمثل هده الأجرة في الثواب (١) .

أما بالنسبة للعارف ، فإن الزهد عنده يعد تنزهاً عما يشغل نفسه عن الحق وتكبراً على كل شيء غير الحق . والعبادة عنده تعد رياضة لإرادته بحيث يبعدها عن الحياة الدنيا ويوجهها إلى جناب الحق (٢٠) . (راجع الشكل رقم ١٩) .

موقف غير العارف والعارف من الزهد والعبادة

| العارف                       | غير العارف                    | الزهد   |
|------------------------------|-------------------------------|---------|
| التنزه عما يشغله عن الحق     | شراء متاع الدنبا بمتاع الآخرة |         |
| ریاضة لقوی نفسه و إرادته حتی | العمل في الدنيا لأجل الأجر    | العبادة |
| يصل إلى معرفة الحق           | والثواب في الآخرة             |         |

( شكل رقم ١٩ )

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ط ٩ ف ٣ ص ٨٠١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ط ف ٣ ص ٨٠١ – ٨٠٠ .

#### ٦ ـ الصلة بين فعل الزاهد والعابد وإثبات النبوة:

إذا كان ابن سينا قد ذهب إلى أن الزهد والعبادة يقوم بهما — كما سبق أن ذكرنا — غير العارف ، لاكتساب الأجر والثواب فى الآخرة ، كان لا بذلابن سينا من إثبات النبوة والشريعة حتى يوجد تبريراً لترك الشيء العاجل ( الحياة الدنيا ) فى سبيل شيء آجل ( الحياة الأخرى ) .

فهو فى رسالته « فى إثبات النبوات وتأويل رموزهم » وأمثالهم ، يبين لنا كيف أن كل فاضل يسود المفضول ويرأسه ، ولما كان النبى أفضل من غيره ، فإذن النبى يسود ويرأس جميع الأجناس التى يفضلها .

كما يصل ابن سينا إلى معنى «الفاضل» عن طريق مجموعة من التقسيات لفكرته في تفاضل الأسباب (راجع الشكل التوضيحي رقم ٢٠).

ويأخذ ابن سينا في الدفاع عن فكرته هذه ، فيرى أن الإنسان لا يمكن أن يستقل بمفرده في أمور معاشه لأنه يحتاج إلى الغذاء والملبس والمسكن والسلاح سواء لنصه أو لأولاده . وهذه أشياء لا يقوم بها صانع واحد ، بل جماعة يتعاونون ويتشاركون في فعلها ، ويعطى الواحد منهم عمله للآخر على سبيل التبادل . فإذن الإنسان محتاج إلى غيره . وهذا معنى القول بأن الإنسان مدنى بطبعه .

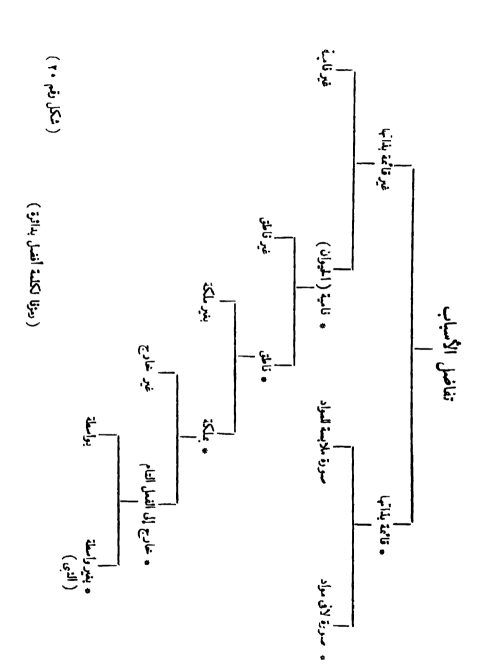
و إذا كان اجمّاع الناس على التعاون يتطلب المعاملة والعدل . منعاً للغضب والظلم . فلا بد م وجود شريعة تنظم هذه الجوانب . والشريعة لا بد لها من واضع أو شارع .

ولكن منعاً للتنازع بين الناس فى وضع الشرع ، فلا بد من امتياز الشارع بميزة معينة ، حتى يطيعه بقية الناس .

هذه الميزة تتمثل فى المعجزات سواء كانت قولا أو فعلا . فإذن لا بد من وجود نبى ذو معجزة .

وإذا كان العوام وضعفاء العقول قد يقدمون على مخالفة الشر ، كان لا بد من وجود الثواب للمحسن والعقاب فاندهان الثواب للمحسن والعقاب والعقاب فاندهان الناس . فلا بد من وجود عبادات تعد تذكاراً مقروناً بالتكرار كالصلاة مثلا.

من هنا كانت دعوة النبى إلى التصديق بوجود خالق قدير خبير ، وإلى الإيمان بشارع مبعوث من قبل الله تعالى ، وإلى الاعتراف بالوعد والوعيد فى الآخرة ، وإلى القيام بعبادات نذكر فيها الحالق وجلاله . وإلى الانقياد لقوانين شرعية يحتاج إليها الناس فى معاملاتهم حتى نستمر الدعوة إلى العدل المقم لحياة النوع الإنساني .



إذا كان هذا يعد نفعاً عظيماً دنيويًا (النفع العاجل) ، فإن العناية الإلهية قد شاءت أن تضيف إليه أجراً جزيلا أخرويًا (النفع الآجل) .

ومن هنا نفهم السبب في زهد غير العارف وعبادة غير العارف. إنهما زهد رعبادة يتمثلان في التضحية بمتاع الدنيا لأجل متاع الآخرة .

أما بالنسبة للعارفين ، فإننا نجد أنه قد أضيف إليهم بجانب النفع العاجل والأجر العاجل كما لا حقيقيًّا بالنسبة لهم . ويتمثل هذا الكمال – كما سبق أن ذكرنا – فى اطلاعهم على نور الحق وفى ابتهاجهم بهجة لا مثيل لها .

يقول ابن سينا مبرراً وجود الشرع ، ومبياً ضرورته بالنسبة للعارف وغير العارف : « لما لم يكن الإنسان بحيث يستقل وحده بأمر نفسه إلا بمشاركة آخر من بني جنسه ، و بمعاوضة (۱) ومعارضة (۲) تجريان بيهما ، يفزع كل واحد مهما لصاحبه عن مهم ، لو تولاه بنفسه لازدحم على الواحد كثير . وكان مما يتعسر إن أمكن وجوب أن يكون بين الناس معاملة وعدل يحفظه شرع ، يفرضه شارع مشميز باستحقاق الطاعة . لاختصاصه بآيات تدل على أنها من عند ربه ووجب أن يكون للمحسن والمسيء جزاء من عند ربه القدير الخبير . فوجب معرفة : المجازى والشارع . ومع المعرفة سبب حافظ للمعرفة . ففرضت عليهم العبادة المذكورة للمعبود وكررت عليهم ليستحفظ التذكير بالتكرير . حتى اشهرت الدعوة إلى العدل المقيم لحياة النوع . ثم زيد لمستعمليها بعد النفع العظيم في الدنيا ، الأجر الجزيل في الأخرى . ثم زيد للعارفين من مستعمليها المنفعة التي خصوا بها فيا هم مولون وجوههم شطره (۳) .

<sup>(</sup>١) المعاوضة : أن يعطى كل واحد صاحبه فى عمله بإزاء ما يأخذه منه ، فى عمله (الطوسى : شرح الإشارات ص ٨٠٣) .

<sup>(</sup>٢) المعارضة : أن يعمل كل واحد مثل ما يعمله الآخر ( الطوسى : شرح الإشارات ص ٨٠٣).

<sup>(</sup>٣) الإشارات والتنبيهات ط ٩ ف ٤ ص ٨٠٢ وما بعدها .

#### ٧ - قصد العارف أفضل من قصد غير العارف:

إذا كان ابن سينا يعلى من درجة العارف على درجة عير العارف ، فإن السبب فى ذلك أننا نجد فرقاً وفرقاً كبيراً بين من يشترى بمتاع الدنيا متاع الآخرة ، وهذا هو قصد غير العارف ، ومن يكون قصده وجه الله فحسب (العارف).

ولعل رغبة ابن سينا في تأكيد هذا المعنى هي التي أدت به إلى عقد الفصل الحامس والفصل السادس من النمط التاسع ، ليتحدث فيهما عن غرص العارف فيا يقصده ، وذلك قبل أن يكشف لنا عن درجات حركات العارفين .

فالعارف يريد الله تعالى . الحق الأول ، لا لشيء غيره ، وتعبده له وحده ، لأنه يستحق العبادة ، لا لرغبة أورهبة .

وهذا القصد يختلف عن قصد غير العارف الدى يجعل الله تعالى واسطة فى تحصيل شىء آخر كالرغبة فى الثواب أو الرهبة من العقاب . إن هذا القصد الأخير يصدر عن فرد لم يطعم لذة البهجة ، ولذلك نراه يعبد الله تعالى ويطيعه . حتى يبعت فى الآخرة لمطعم شهى ومشرب هنى ومنكح بهى على حد تعبير ابن سينا .

إن مثل غير العارف إلى العارف ، مثل الصبيان بالقياس إلى المحنكين . إن الصبيان . حيمًا غفلوا عن الطيبات الله يحرص عليها البالغون ، واقتصر وا على طيبات اللعب ، أصبحوا يتعجبون من المحنكين ، أهل الجد (١) .

هذا بالإضافة إلى أن زهد غير العارف يعد زهداً عن كره ، صحيح أنه فى صورة الزهاد . إلا أنه أحرص الحلق بالطبع ، على اللذات الحسية . إذ أن التارك لشىء ما من أجل إضعاف هذا الشىء ، هو أقرب إلى الطمع منه إلى القناعة .

ونود أن تشير إلى أن ابن سينا إذا كان قد بذل جهده فى التمييز بين درجات الزهاد والعباد من جهة ، ودرجات العارفين من جهة أخرى ، فإن هذا كان نابعاً أساساً من قوله بالمعاد الروحانى لا المعاد الجسمانى .

نوضح ذلك بالقول بأن إذا كان يقول بالمعاد النفساني لا الحسماني ، فإن سبب ذلك اعتقاده بأن الحكماء الإلهيين رغبتهم في إصابة السعادة الروحية أعظم من رغبتهم في إصابة السعادة البدنية. إن هذه السعادة الروحية لا تعادلها لذة أخرى بأية حال من الأحوال (٢)

<sup>(</sup>١) الإشارات والتنبيهات . ط ٩ ف ٦ ص ٨١٦ وما بعدها .

 <sup>(</sup>۲) ابن سينا : رسالة أضحوية في أمر المعاد ص ١١٦ – ١١٧ ، وراجع أيضاً ، كتابنا
 مذاهب فلاسفة المشرق ص ٢٣٦ وما بعدها .

## خامساً: درجات حركات العارفين (تعبيرها عن وجد لا عن عقل)

« العرفان مبتدئ من : تفريق ونفض وترك ورفض . ممعن فى جمع . هو جمع صفات الحق ، للذات المريدة بالصدق ، منته إلى الواحد ، ثم وقوف .

( ابن سينا : الإشارات والتنبيهات . ط ٩ ف ١٩ ص ٨٣٨ - ٨٤٠)

## ويتضمن هذا الجزء العناصر الآتية :

١ - الإرادة :

٢ \_ الرياضة :

٣ ــ الأوقات .

٤ ــ الوصول التام .

ه ـ نقد موقفه بنظرة عقلية .

#### خامساً: درجات حركات العارفين (تعبيرها عن وجد لا عن عقل):

#### ١ \_ الإرادة :

تبين لنا حتى الآن كيف يميز ابنسينا بين زهد وعبادة غير العارف وزهد وعبادة العارف . وكيف وصل من ذلك إلى رفع مرتبة العارف على مرتبة غير العارف . وهذا الرفع من جانبه إنما يستند ــ فيما يبدو لنا ــ إلى آراء له فى موضوعات فلسفية شتى .

إنه يعلى من شأن الصورة على المادة . إنه يرفع مرتبة النفس على مرتبة الجسم . إنه يعلى من شأن العوفة الحساف ، بل من شأن المعرفة الحسية . إنه يفضل المعاد الروحانى على المعاد الحسياف ، بل لا يعترف إلا بالمعاد الروحانى فقط . إنه أيضاً ــكما سبق أن بينا ــ يعلى من شأن اللذات الباطنة واللذات الحسية الظاهرة الحسدية .

و إذا انتهى ابن سينا إلى تأكيد القول بأن العارف أعلى من غير العارف ، يكون حديثه قد انتهى أو كاد عن الزهد والعبادة عند غير العارف ، أما بالنسبة للعارف فسيظل حديث ابن سينا عنه مستمرًا بلا انقطاع حتى آخر كتابه « الإشارات والتنبيهات » .

وهذا يتضح تماماً إذا اعتبرنا كتاب الإشارات والتنبيهات عمدة كتبه فى هذا المجال ، مجال التصوف . إنه فى الفصول الثلاثة والعشرين من النمط التاسع ، أى ابتداء من الفصل الحامس حى الفصل السابع والعشرين ، وكذلك النمط العاشر بأكمله والذى يتضمن – كما سبق أن ذكرنا – ثنتا وثلاثين فصلا ، يبحث فى أمور خاصة بالعارف ، لأن يهم بالعارف أكثر من اهمامه بغير العارف . ولعل سبب ذلك أن لتصوفه جذوراً فلسفية لا جذوراً سنية .

وابن سينا قبل أن يبين لنا أخلاق العارفين ، يعقد عدة فصول فى النمط التاسع يتحدث فيها عن درجات حركات العارفين . وسنشير الآن إلى هذا الموضوع إشارة موجزة ، من خلال عدة عناصر تتمثل فى الإرادة ، والرياضة ، والأوقات ، والوصول التام ، وذلك قبل أن ننتقل إلى الحديث عن أخلاق العارفين .

يذهب ابن سينا إلى أن أول درجات حركات العارفين ما يسمونه بالإرادة . ومبدأ هذه الإرادة تصور الكمال الحاص بالله تعالى والتصديق بوجوده تصديقاً جازماً دون اعتراض ، سواء كان هذا التصديق عن طريق القياس البرهانى أو كان عن طريق قبول ما يقوله الأثمة الهادين إلى الله تعالى (١) .

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الإشارات والتنبيهات ط ٩ ف ٧ ص ٨١٨ وما بعدها ، وأيضاً : شرح نصير الدين الطوسى على الإشارات ص ٨١٩ .

وهذه الإرادة تعد نتيجة مترتبة على الإيمان اليقين بوجود الله ، والغاية منها التحرك إلى عالم القدس بغية الاتصال . وهذه الدرجة ، درجة الإرادة ، هي درجة المريد .

يقول ابن سينا في كتابه الإشارات والتنبيهات ، معبراً عن هذه الدرجة التي تعد كما قلنا أول درجات العارفين ما يسمونه هم بالإرادة ، وهو ما يعترى المستبصر باليقين البرهاني أو الساكن النفسي إلى العقد الإيماني ، من الرغبة في اعتلاق العروة الوثني ، فيتحرك سيره إلى القدس لينال من روح الاتصال . فما دامت درجته هذه ، فهو مريد (١).

هذا عن الإرادة التى تعد أول درجات المريدين . ونكتنى بما ذكرناه عنها الآن ، لأننا سنعود إليها حين نقد موقف ابن سينا فى هذا المجال ، حين ذهب إلى أن الإرادة تترتب على الإيمان بوجود الله سواء كان عن طريق البرهان أو كان عن طريق الإقناع والحطابة .

<sup>(</sup>۱) ط ۹ ف ۷ ص ۸۱۸ - ۸۱۹ - ۸۲۰

#### ٢ \_ الرياضة:

قلنا إن أول درجات العارفين كما يذهب ابن سينا ، هي الإرادة ، وهي درجة المريد . والمريد يحتاج إلى الرياضة (١١) ، وهذه رياضة العارفين .

والرياضة الحاصة بالعارفين تعد \_ فيا يرى الطوسى فى معرض شرحه على الإشارات والتنبيهات (٢) \_ أدق أصناف (٣) الرياضيات السمعية ، لأنهم يريدون وجه الله تعالى لا غير ، وكل ما سواه شاغل عنه .

و إذا كانت رياضيات العارفين تنمثل في منع النفس عن الالتفات إلى ما سوى الحق الأول وإجبارها على التوجه نحوه ، ليصير الإقبال عليه والإنقطاع دونه ملكة لها ، فإن للرياضة أغراض

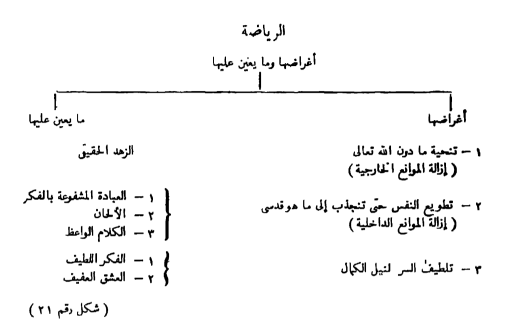
- (١) الإشارات والتنبهات ط ٩ ف ٨ ص ٨٢٠.
  - (٢) ص ٨٢٣.
- (٣) يحلل الطوسى ماهية الرياضة وأنواعها في شرحه على الإشارات والتنبيهات ( ص ٨٢١ وما بعدها) ، فيقول :

رياضة البهائم : منعها عن إقدامها على حركات لا يرتضيها الرائض وإجبارها على ما يرتضيه لتتمرن على طاعته . والقوة الحيوانية التي هي مبدأ الإدراكات والأفاعيل الحيوانية في الإنسان ، إذا لم يكن لهما ، إلى طاعة القوة العاقلة ملكة ، كانت بمنزلة بهيمة غير مرتاضة . تدعوها شهوتها تارة ، وغضبها تارة ، التان تثيرهما المتخيلة والمتوهمة بسبب ما تتذكرانه تارة ، وبسبب ما يتأدى إليهما من الحواس الظاهرة ، تارة إلى ملائمها فتتحرك حركات مختلفة حيوانية بسبب تلك الدواعي . وتستخدم القوة العاقلة في تحصيل مراداتها . فتكون هي أمارة تصدر عنها أفعال مختلفة المبادئ . والعقلية مؤتمرة عن كره ومضطربة . أما إذا راضها القوة العاقلة ، بمنعها عن التخيلات والتوهمات والإحساسات والأفاعيل المثيرة الشهوة والغضب ، وإجبارها على ما يقتضيه العقل العملى ، إلى أن تصير متمرنة على طاعة ، متأدبة في خدمته ، تأتمر بأمرها وتنهى بنهها ، كانت العقلية مطمئنة ولا يصدر عنها أفعال مختلفة بحسب المبادئ ، وباق القوى بأسرها مؤتمرة مستسلمة لها . وبين الحالتين حالات تنلغة ، بحسب استيلاء إحداها على الأخرى ، بأسرها مؤتمرة مستسلمة لها . وبين الحالتين حالات تنلغة ، بحسب استيلاء إحداها على الأخرى ، تتم علم الحيوانية فيها أحياناً هواها عاصية العاقلة ثم تندم فتلوم نفسها فتكون لوامة .

و إنما سميت هذه القوى بالنفوس الأمارة واللوامة والمطمئنة ملاحظة لما جاء من ذكرها بهذه السمات في التنزيل الإلهي .

فإذن رياضة النفس ، نهبا عن هواها وأمرها بطاعة مولاها .

ولما كانت الأغراض العقلية مختلفة ، كانت الرياضيات مختلفة : منها الرياضيات العقلية المذكورة في الحكمة العملية ، ومنها الرياضات السمعية المسهاة بالعبادة الشرعية . ثلاثة ، كا يوجد ما يعين على الوصول إلى واحد واحد من هذه الأغراض ، كما سنوضح ذلك فيا يلى ( راجع الشكل رقم ٢١ ) .



#### ١ ــ الغرض الأول:

تنحية كل شيء ما عدا الله تعالى عن طريق العارف . وواضح أن هذا الغرض يسعى إلى إزالة الموانع الحارجية .

و إذا كنا قد قلنا بأن لكل غرض أشباء تعين على تحقيقه ، فإن ما يعين على تحقيق الغرض الأول ، الزهد زهداً حقيقينًا (١) .

#### ٢ ـ الغرض الثاني :

تطويع النفس الأمارة للنفس المطمئنة ، حتى تتجه قوى التخيل والوهم إلى ما هو أعلى ( الأمر القدسي ) وتنصرف عن ما هو أدنى ( الأمور الحسية ) .

و إذا كان الغرض الأول – كما سبق أن ذكرنا – يسعى إلى إزالة الموانع الحارجية ، فإن هذا الغرض الثانى يتجه إلى القضاء على الموانع الداخلية ، أى تلك الدواعى الحيوانية .

<sup>(</sup>١) الإشارات والتنبيهات ط ٩ ف ٨ ص ٨٢١ ، وأيضاً : شرح الطوسي على الإشارات ص ٨٢١ وما بعدها .

وهذا الغرض – كما هو الحال فى الغرض الأول – له أشياء تعينه على الوجود ، وتتمثل فها يلى :

( ا ) العبادة التي تقترن بالفكر ، أى عبادة العارفين . والفائدة من اقترانها بالفكر ، أنها تجعل بدن العابد كله متابعاً للنفس ، وإذا كانت نفس العارف متوجهة إلى الله ، فإنه بناء على ذلك ، يكون الإنسان ، بدنه ونفسه ، وبكليته متوجهاً ومقبلا على الحق تعالى ، وإذا لم يتحقق ذلك كله ، ستكون العبادة سبباً للشقاء لا السعادة ، كما يقول تعالى : « فويل للمصلين الذين هم عن صلاتهم ساهون » .

معنى هذا أن العبادة الحاصة بالعارفين – كما سبق أن أشرنا – تعد نوعاً من أنواع الرياضة لهمم العبد العارف وقوى نفسه حتى تبعد عن جانب الغرور وتتجه إلى جانب الحق .

ولعلنا نلاحظ أن أقوال ابن سينا عن العبادة الحاصة بالعارفين، ترتبط بما يذكره فى رسالته عن ماهية الصلاة ، حين يميز بين المعنى الظاهرى للصلاة والمعنى الحقيقي للصلاة ، وهذا المعنى الحقيقي هو الحاص بالعارفين ( راجع ثانياً من القسم الثاني من هذا الفصل).

( - ) الألحان : إذ أن النفس الناطقة تقبل عليها إعجاباً بالتأليفات المتسقة والنسب المنسجمة التي تقع في الصوت.

(-) نفس الكلام الواعظ : أى الكلام المفيد التصديق بما ينبغى أن يفعل على وجه الإقناع وسكون النفس.

وهذا الكلام ينبه النفس بحيث يجعلها غالبة على القوى الحيوانية ، وخاصة إذا اقترن بأمور أربعة .

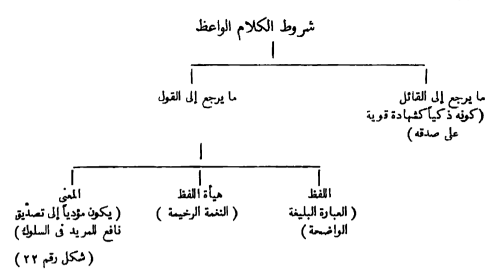
واحد منها يعود إلى القائل ، ككونه ذكيبًا ، إذ أن ذلك بعد شهادة تؤكد صدقة ، كما أن وعظ من لا يتعظ لا ينجح ، لأن فعله يكذب قوله .

أما الأمور الثلاثة الباقية فتعود إلى القول . واحد يعود إلى اللفظ ، إذ بجب أن يكون اللفظ بعبارة بليغة واضحة على قدر المعنى . وواحد يعود إلى هيأة اللفظ ، أى بجب أن يكون بلغة رخيمة . وواحد يعود إلى المعنى ، أى يكون مؤدياً إلى تصديق نافع للمريد فى السلوك بسرعة (راجع الشكل رقم ٢٢) .

#### ٣ ـ الغرض الثالث:

تلطيف السر لنيل الكمال:

إذا كان الغرض الأول كما ذكرنا يؤدي إلى إزالة الموانع الخارجية ، والغرض الثاني يؤدي إلى

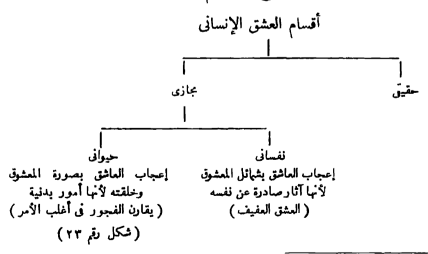


إزالة الموانع الداخلية ، فإن هذا الغرض الثالث ، عبارة عن تهيئة السر حتى ينفعل عن الأمور الإلهية المبهجة للشوق والوجد يسهولة .

و إذا كان لكل من الغرض الأول والغرض الثانى ، أشياء تعين عليهما ، فإن مما يعين على الغرض الثالث ما يلى :

(١) الفكر اللطيف: وهو يعنى أن يكون معتدلا في الكيف والكم وفي أوقات لا تكون فيها الأمور البدنية شاغلة للنفس عن الإدراك العقلي .

( س ) العشق العفيف <sup>(۱)</sup> . ( راجع الشكل رقم ٢٣ ) .



<sup>(</sup>١) ابن سينا : الإشارات والتنبيهات ط ٩ ف ٨ ص ٨٢٠ وما بعدها ، وأيضاً : شرح الطوسى على الإشارات ص ٨٣٣ وما بعدها .

#### ٣ \_ الأوقات:

هذا عن الرياضة بأغراضها الثلاثة ، وما يعين على تحقيق غرض منها . وهي كما قلنا يحتاج إليها المريد .

وإذا بلغت الرياضة حدًّا ما ، اعترضت العارف خلسات ، كأنها البروق تلمع ، ثم تخمد, عنه ، وهذا مايسمونه بالأوقات (١) .

وكل وقت يكتنفه وجدان ليسا من نوع واحد ، أى لا يتساويان . إذ الوجد الأول يعد حزناً لاستبطاء الوقت ، والثانى يعد أسفاً على فوات الوقت .

يقول ابن سينا فى الإشارات والتنبيهات بعد تحليله لإرادة العارف ، والتى تعد أول درجة من درجات العارفين ، وما يحتاج إليه الإرادة من رياضة : «ثم إنه إذا بلغت به الإرادة والرياضة حداً ما ؛ عنت له خلسات من اطلاع نور الحق عليه ، للديدة كأنها بروق تومض ، ثم تخمد عنه ، وهو المسمى عندهم أوقاتاً وكل وقت يكتنفه وجدان : وجد إليه و وجد عليه . ثم إنه لتكثر عليه هذه الغواشى ، إذا أمعن فى الارتياض »(٢) .

وهكذا تؤدى الأوقات بما يكتنفها من الوجد إلى هذه الحالة ، وما زال العارف يتوغل فى هذه الأحوال والمقامات حتى يصير الاتصال بجناب القدس ملكة له ، و بحيث أنه قد يحصل فى غير حالة الارتياض (٢٣) .

<sup>(</sup>١) يرى نصير الدين الطوسى أن الصوفية قد لاحظوا في تسميتها بالوقت ، قول النبي ( ص ) : « لى مع الله وقت لا يستغنى عنه ملك مقرب ولا نبي مرسل» .

<sup>(</sup>۲) طه نه ۸۲۸ .

<sup>(</sup>٣) ط ۹ ف ۱۰ س ۸۲۹.

#### ٤ ـ الوصول التام:

هذا عن الأوقات ، أما إذا تمت الرياضة الروحية للعارف . واستغنى عنها نظراً لأنه وصل إلى مطلوبه ومبتغاه ، وهو الاتصال بالحق دائماً ، فإنه يترتب على ذلك أن يصير سره الحالى عن كل شيء ما عدا الحق ، كرآة مجلوة بالرياضة . محاذياً بها شطر الحق بالإرادة ، وتفيض عليه اللذات الحقيقية . وبعد أن كان في مقام التردد بين الحق من جهة ، وذاته من جهة أخرى ، يصبح متوجهاً بكليته إلى الحق . وإذا كان يلاحظ النفس ، فإنه يلحظها مجازاً أو عرضاً ، لا حقيقة ، لأنه مستغرق في الحق . ثم يغيب عن نفسه بحيث لا يلحظ إلا جناب القدس فحسب . وهذه تعد آخر درجة من درجات السلوك إلى الحق ، أى درجة الوصول التام .

يقول ابن سينا في كتابه الإشارات والتنبيهات : « . . . فإذا عبر الرياضة إلى النيل ، صار سره مرآة مجلوة ، محاذياً بها شطر الحق ، ودرت عليه اللذات العلى ، وفرح بنفسه لما بها من أثر الحق ، وكان بعد مترداً . ثم إنه ليغيب عن نفسه ، وكان بعد مترداً . ثم إنه ليغيب عن نفسه ، فيلحظ جناب القدس . وإن لحظ نفسه فمن حيث هي لاحظة لا من حيث هي بزينتها ، وهناك يحق الوصول (١٦) » .

وإذا كان ابن سينا قد ذهب إلى أن هذه الدرجة ، درجة الوصول التام ، تعد آخر درجات السلوك إلى الحق ، فإنه قد نبه على نقصان جميع الدرجات التى دونها بالقياس إلى هذه الدرجة ، يحيث إن الحلاص من هذا النقصان فى جميع الدرجات إنما يكون بالوصول . وهذا معنى قول ابن سينا : « إن الإقبال بالكلية على الحق خلاص »(٢) .

<sup>(</sup>۱) ط ۹ ف ۱۷، ۱۷ ص ۸۳۳ – ۸۳۶ – ۸۳۰

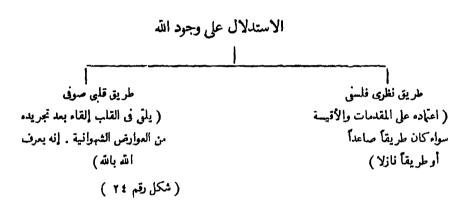
<sup>(</sup>٢) الإشارات والتنبيهات ط ٩ ف ١٨ ص ٨٣٧ .

#### ٥ ـ نقد موقفه بنظرة عقلية:

نود أن نشير فى مجال نقدنا لابن سينا فيا يختص بدراسته لدرجات حركات العارفين إلى أمرين :

١ -- إذا كان ابن سينا قد ذهب إلى أن الإرادة تترتب على الإيمان بوجود الله ، سواء عن طريق القياس البرهانى ، أو عن الطريق الحطابى الإقناعى (الدينى) ، فإن هذا يعد خطأ من جانبه .

إذ أن المتصوفة ينقدون البرهان الفلسفى كطريق للاستدلال على وجود الله ، لأنه طريق نظرى . فهم يرون أن العقل عاجز ، والعاجز لا يوصلنا إلى الاعتقاد بوجود الله الكامل . كما أن الفلاسفة ينقدون المسلك العملى القلبى كطريق للاستدلال على وجود الله . ( انظر شكل رقم ٢٤) .



ونريد الآن أن نقف وقفه قصيرة عند هذا الجانب ، ويحن بصدد التعبير عن ثورة العقل فى مجال الفلسفة العربية .

إن ابن رشد مثلا<sup>(۱)</sup> حين ينقد أدلة من سبقوه على وجود الله ، يقف عند الطريق الصوفى ، ويبين لنا أن طرقهم ( الصوفية ) لا تعد طرقاً نظرية أعنى مركبة من مقدمات وأقيسة ، إذ أنهم يزعمون أن المعرفة بالله وبغيره من الموجودات شيء يلتى فى النفس عند تجريدها مما يعترضها من عوارض شهوانية ، وإقبالها بالفكرة على المطلوب .

وهم ــ فيها يقول ابن رشد ــ يستدلون على ذلك بآيات شرعية مثل قوله تعالى : « واتقوا الله

<sup>(</sup>١) مناهج الأدلة في عقائد الملة ص ١٤٩ ، وأيضاً : النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ٢١١ -- ٢١٢.

و يعلمكم الله » ، ومثل قوله تعالى : « إن تتقوا الله يجعل لكم فرقاناً » ومثل قوله تعالى : « والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا » .

بيد أن هذه الطريقة ــ فيما يذهب ابن رشد فى معرض نقده لها ــ لو سلمنا بوجودها ، فإنها ليست عامة للناس بما هم ناس . بمعنى أنها طريقة خاصة بصاحب التجربة الذوقية نفسه دون ما عداه . ولو كانت هذه الطريقة هى المقصودة بالناس ، لأدى هذا إلى إبطال الطريق النظرى .

هذا بالإضافة إلى أننا \_ فيما يذهب ابن رشد \_ لو تأملنا القرآن ، وجدناه دعاء إلى النظر ، والاعتبار والتأمل فى جنبات الكون . صحيح أن إماتة الشهوات قد تكون شرطاً فى صحة النظر ، كما نقول إن الصحة قد تعد شرطاً فى هذا الحجال ، ولكن ليست إماتة الشهوات هى التى تؤدى إلى المعرفة بذاتها . وإذا كان الشرع قد حث على العمل ، فليس معنى هذا أن الطريق العملى كاف بنفسه كما يظن الصوفية ، بل إنه عامل مساعد فى هذا الحجال ، الحجال النظرى .

٢ ــ لو بحثنا عن اتجاه عقلى فى أكثر ما يقوله ابن سينا ، بل فى كل ما يقوله عن درجات حركات العارفين ، من أولها ( الإرادة ) إلى آخرها ( الإقبال بالكلية على الله تعالى ) لم نجد عنده هذا الاتجاه . إنه برغم ما بذله من جهد كبير فى التعبير عن هذه الدرجات ، لم يقدم لنا تفسيراً ولا تأويلا ولا تبريراً عقلانياً لهذه الدرجات .

وقد يكون عذره فى ذلك أنه يتحدت عن مجال قلبى وجدانى ، لا يخضع للعقل ومقولاته (١١) . ولكننا نود أن نشير إلى أنه كان لزاماً عليه أن يعرض للموقفين معاً .

لقد كان من واجبه حين التعبير عن هذه الدرجات ، وكأنها حقائق موضوعية مقررة ، أن يبين لنا الموقف الآخر أو الوجه الآخر ، إن صح هذا التعبير .

وهذا الوجه الآخر هو بيان موقف العقل من هذه الدرجات ، وهل من الممكن الوصول إليها حقيقة أم لا ؟

<sup>(</sup>١) يقول نصير الدين الطوسى فى شرحه على الإشارات والتنبيهات : إعلم أن العبارة عن هذه الدرجات غير ممكنة ، لأن العبارات موضوعة المعانى التى يتصورها أهل اللغات ثم يحفظونها ثم يتذكرونها ثم يتفهمونها تعليما أو تعلماً . أما التى لا يصل إليها إلا غائب عن ذاته فضلا عن قوى بدنه ، فليس يمكن أن يوضع لها ألفاظ ، فضلا عن أن يعبر عنها بعبارة . وكما أن المعقولات لا تدرك بالأوهام ، والموهومات لا تدرك بالخوهما ، والموهومات لا تدرك بالخواس ، كذلك ما من شأنه أن يعاين بعين اليقين ، فلا يمكن أن يدرك بعلم اليقين ، فالواجب على من يريد ذلك ، أن يجتهد فى الوصول إليه بالعيان دون أن يطلب بالمرهان (ص ٨٤٢ – ٨٤٣) .

ولكنه للأسف الشديد انساق انسياقاً وراء اللغة الوجدانية وابتعد ابتعاداً عن اللغة العقلية . ولم بلتزم بخصائص محددة معينة يلزمنا إياها الموقف الفلسني .

نقول هذا ولا مناص من القول به ، إذا أردنا التعبير عن ثورة العقل وانتفاضته في مجال فكرنا الفلسني العربي .

## سادساً \_ أخلاق العارفين وأحوالهم ( صدورها عن جانب عملي لا عن جانب عقلي نظرى ) :

« إن هذه الطريقة – طريقة الصوفية – ، وإن سامنا وجودها ، فإنها ليست عامة للناس بما هم ناس . ولو كانت هذه الطريقة هي المقصودة بالناس لبطلت طريقة النظر ، ولكان وجودها بالناس عبثاً . والقرآن كله إنما هو دعاء إلى النظر والاعتبار وتنبيه على طرق النظر . نعم لسنا ننكر أن تكون إماتة الشهوات شرطاً في صحة النظر ، مثلما تكون الصحة شرطاً في ذلك ، لا أن إماتة الشهوات هي التي تفيد المعرفة بذاتها ، وإن كانت شرطاً فيها ، كما أن الصحة شرط في التعليم ، وإن كانت شرطاً فيها ، كما أن الصحة شرط في التعليم ، وإن كانت ليست مفيدة له . ومن هذه الجهة دعا الشرع إلى هذه الطريقة ، وحث عليها في جملتها حثاً ، أعنى على العمل ، لا أنها كافية بنفسها كما ظن القوم ، بل إن كانت نافعة في النظر ، فعلى الوجه الذي قلنا . وهذا بين عند من أنصف ، واعتبر الأمر بنفسه » .

( ابن رشد : مناهج الأدلة في عقائد الملة ص ١٤٩ ) .

## سادساً ــ أخلاق العارفين وأحوالهم (صدورهاعن جانب عملي لاعن جانب عقلي نظري):

عرضنا في الجزء السالف للرجات حركات العارفين ، من المبتدى حتى المنهى . ونقدنا موقف ابن سينا في هذا المجال سواء من حيث الإطار العام لأفكاره ، وهذا هو ما يهمنا بصفة خاصة ، أو من حيث بعض الأفكار التي نجدها عنده وهو يحدثنا عن هذه الدرجات ، درجة تتلوها درجة .

وقبل أن ننتقل إلى دراسة آخر أنماط كتابه « الإشارات والتنبيهات » وهو النمط العاشر ، والذى يدور كما قلنا حول أسرار الآيات ، نشير إشارات موجزة إلى أخلاق العارفين وأحوالهم ، اعتماداً إلى حد كبير على ما يذكره لنا ابن سينا فى الفصول الأخيرة من النمط التاسع ، والتى تبلغ سبعة فصول ، ابتداء من الفصل الحادى والعشرين حتى الفصل السابع والعشرين .

وهذه هى أهم الصفات الخلقية ، والأحوال ، التى يرى ابن سينا أنها تنطبق على العارفين : ١ ـــ العارف طلق الوجه ، طيب ، كثير التبسيم ، يحترم الصغير والكبير ، وينبسط من الشخص الحامل ، تماماً كما ينبسط من الفرد المشهور .

إنه طلق الوجه لأنه فرح بالحق ، وكل شيء فإنما يرى فيه الحق . إنه يسوى بين الناس لأن المحميع عنده سواسية (١) .

وهذه الأوصاف تعد أثراً لحلق واحد ، يسميه الصوفية بالرضا . وهذا الحلق لا يجعل صاحبه ينكر شيئاً ، ولا يخاف من هجوم شيء ، ولا يحزن على فوات شيء(٢) .

٢- العارف له أحوال لا يحتمل فيها أن يحس بأى شاغل يرد عليه من الخارج ، سواء كان هذا الشاغل ضعيفاً أو قويلًا . وهذه الأحوال تعرض له حين يكون فى الأوقات التى يتوجه فيها بقلبه إلى الله تعالى ، إذا ظهر فى هذه الأوقات حجاب قبل أن يصل إلى الله تعالى .

وهذا هو السبب في سآمته من كل وارد عايه غير الله تعالى ، وفي ملله عن كل ما يشغله عنه

<sup>(</sup> ٩ ) الإشارات والتنبيهات ط ٩ ف ٢١ ص ٨٤٣ .

<sup>(</sup>٢) يقول نصير الدين الطوسى : إلى هذا الخلق – الرضا – أشار أعز من قائل : «ورضوان من الله أكبر »، ومنه تبين تأويل قولم : «خازن الجنة ملك إسمه رضوان» (ص ٨٤٤). وراجع أيضاً في هذه المعانى ، كتاب اللمع السراج الطوسى : باب مقام الرضا وصفة أهله ص ٨٥ – ٨١.

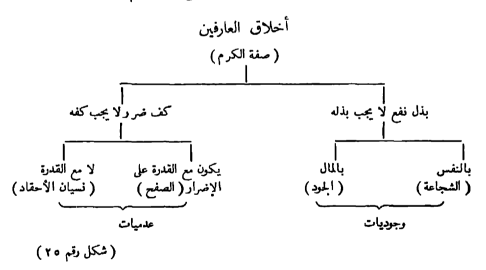
تعالى . أما عند انصراف السآمة والملل ، ووصوله إلى مبتغاه ، فإنه يكون فى ذلك الوقت طلق الوجه طيباً نتيجة لهذه البهجة (١) .

٣ ــ العارف ــ نظراً لأنه مقبل على حاله منصرف عن غيره ــ لا يهتم بتفحص أحوال الناس
 ولا معرفة أخبارهم . كما تعتريه الرحمة حين يشاهد منكراً لأنه يؤمن بالقضاء والقدر خيره
 وشره . وإذا أمر بالمعروف كان رقيقاً شغوفاً لا عنيفاً معيراً .

يقول ابن سينا معبراً عن هذه المعانى كلها: «العارف لا يعنيه التحسس والتحسس ولا يستهويه الغضب عند مشاهدة المنكر ، كما تعتريه الرحمة . فإنه مستبصر بسر الله فى القدر . وأما إذا أمر بالمعروف ، أمر برفق ناصح ولا بعنف معير «(٢) .

٤ - إذا كان العارف لا يخشى الموت ، فهو إذن شجاع . وإذا كان لا يحب الباطل ، فهو جواد . وإذا كانت نفسه أكبر من أن تجرحها ذات بشر ، فهو صفاح للذنوب . وإذا كان يذكر الحق دواماً ، فهو إذن ينسى الأحقاد ، وغافل عنها (٣) .

وهذه الأخلاق التي يتصف بها العارف ترتبط بعضها بالبعض ، كما يشير إلى ذلك شارحه نصير الدين الطوسى ، من خلال تحليله لصفة الكرم . ( راجع الشكل رقم ٢٥ ) .



<sup>(</sup>١) ابن سينا : الإشارات والتنبيهات ط ٩ ف ٢٢ ص ٨٤٤ – ٨٤٥ . وراجع أيضاً : شرح الطوسى على الإشارات ص ٨٤٥ – ٨٤٦ .

<sup>(</sup> ۲ ) الإشارات والتنبيهات ط ۹ ف ۲۳ ، ص ۸٤٦ – ۸٤٧ . وانظر أيضاً شرح الطوسى على على الإشارات ص ۸٤٧ .

<sup>(</sup>٣) أبن سينا : الإشارات والتنبيهات ط ٩ ف ٢٤ ص ٨٤٨.

٥ — من صفات العارف أنه قد يستوى عنده القشف والترف ، بل ربما آثر الأول . وقد يستوى عنده أيضاً غير المتطيب مع المتطيب ، بل ربما آثر غير المتطيب . وقد يميل إلى الزينة ، ويحب من كل جنس أكرمه . إنه يطلب البهاء فى كل شيء ، لأن البهاء قريب من العناية الأولى ، ولأنه أيضاً مناسب للأمر القدسي (١).

٦ — صفة أخرى يذكرها ابن سينا للعارف ، وهي أن العارف قد يصيبه الذهول عن هذا العالم وذلك حين اتصاله بعالم القدس ، بحيث يكون غافلا عن كل ما في هذا العالم ، ويصدر عنه إخلال بالتكاليف الشرعية . وهو في هذه الحالة لا يكون آثماً لأنه في حكم من لا يكلف (٢) .

يقول ابن سينا: والعارف ربما ذهل فيما يضار به إليه ، فغفل عن كل شيء ، فهو في حكم من لا يكلف . وكيف والتكليف لمن يعقل التكليف حال ما يعقله ، ولمن اجرع بخطيئته إن لم يعقل التكليف (٣) .

هذه صفات يذكرها ابن سينا مبيناً بها أخلاق العارفين وأحوالهم . وهي – فيما يبدو لنا ـــ تعد أدخل في الحجال الحلمي الوعظى الإرشادي لا الحجال الفلسني .

بالإضافة إلى أنه من النادر ، بل قد يكون من المستحيل ، توفرها مجتمعة فى فرد من الأفراد ، لأن فى بعضها ما يعد بعيداً إلى حد كبير جداً عن الطبيعة البشرية .

ويقيني أن ابن سينا لو كان قد درس طبائع البشر على اختلاف الأزمنة والأمكنة ، لما وصف العارف بهذه الصفات والأحوال ، لأنه أولا وأخيراً فرد من أفراد البشر .

ومهما يكن من أمر ، فإن ما يقوله ابن سينا فى آخر النمط التاسع من أنماط الإشارات ، قد يدلنا على أن الكمال الذى يتحدث عنه ابن سينا لا يحصل بمجرد الاكتساب ، بل يحتاج إلى جوهر مناسب له بالفطرة .

فهو يقول فى آخر فصل من فصول النمط التاسع: جل جناب الحق عن أن يكون شريعة لكل وارد أو يطلع عليه إلا واحد بعد واحد ، ولذلك فإن ما يشتمل عليه هذا الفن ضحكة للمغفل ، عبرة للمحصل . فمن سمعه فاشمأز عنه ، فليتهم نفسه لعلها لا تناسبه . وكل ميسر لما خلق له .

<sup>(</sup>١) الإشارات والتنبيهات ط ٩ ف ٢٥ ص ٨٤٩ – ٨٥٠.

<sup>(</sup>٢) شرح الطوسي على الإشارات والتنبيهات ص ٨٥١ - ٨٥٢.

<sup>(</sup>٣) الإشارات والتنبيهات ط ٩ ف ٢٧ ص ٨٥١ – ٨٥٠.

# سابعاً : العارفون وغرائب الأفعال ( عدم التزامها بمنطق العقل وقوانين الوجود )

« ولعلك قد تبلغك عن العارفين أخبار ، تكاد تأتى بقاب العادة ، فتبادر إلى التكذيب . وذلك مثل ما يقال : إن عارفاً : استسفى الناس فسقوا أو استشفى لهم فشفوا أو دعا عليهم فخسف بهم وزلزلوا ، أو هلكوا بوجه آخر . ودعا لهم ، فصرف عنهم الوباء والسيل والطوفان . أو خشع لبعضهم سبع أو لم ينفر عنهم طائر . أو مثل ذلك مما لا تؤخذ فى طريق الممتنع الصريح ، فتوقف ولا تعجل ، فإن لأمثال هذه أسباباً في أسرار الطبيعة » .

( ابن سينا : الإشارات والتنبيهات , ط ١٠ ف ٢٥ ص ٨٩٢) .

## سابعاً \_ العارفون وغرائب الأفعال ( عدم النزامها بمنطق العقل وقوانين الوجود )

#### ١ -- تقديم:

قلنا إن النمط العاشر يعد آخر أنماط الإشارات والتنبيهات . ويخصص ابن سينا هذا النمط للبحث في أسرار الآيات . أي تلك العجائب والغرائب وحوارق العادات التي تنسب للعارفين .

إنه بعد أن حدثنا عن درجات حركات العارفين ، وعن أخلاقهم وأحوالهم ، وهذا ما وجدناه في النمط التاسع . يحدثنا الآن عن غرائب تصدر عنهم .

والقارئ لهذا النمط وما يتضدنه من نسبة أشياء عجيبة وغريبة إلى العارفين ، ومن دفاع عن أشياء لا يصح بحال من الأحوال أن يتحدث عنها الفيلسوف العقلانى ، أو العالم ، كلمة واحدة ، يلاحظ أن ابن سينا يبتعد رويداً رويداً ، بل يبتعد فى بعض الأحيان على سبيل القفزة والطفرة ، أقول يبتعد عن مجال المعقول إلى مجالات أخرى متناسباً دراساته عن العلل مثلا وبحوثه عن الجوانب العلمية . بل والحجالات الطبية التى درمنها فى كتابه « القانون » ، دراسة عميقة يحكمها العقل لا الوجد ، وتسودها التجربة العلمية لا السحر .

قلنا إن ابن سينا يكشف لنا في هذا النمط عن مجموعة من الأشياء الغريبة وخوارق العادات التي تصدر عن العارفين . وسنبين الآن أبر زها وأهمها .

ونود أن نشير فى البداية إلى أننا نختلف مع ابن سينا اختلافاً يكاد يكون جذريًا فى أكثر ما يذكره وخاصة فى المجالات التى يبتعد فيها عن المنطق والعلم ، يبتعد فيها عن التلازم بين الأسباب ومسبباتها ، يبتعد فيها عن تقديم سبب علمى وعقلانى لكل ظاهرة من ظواهر الوجود ، وكل حادثة من حوادث الكوذ .

حق لابن سينا أن يتكلم ويفيض في كلامه ما شاءت له الإضافة ، ولكن واجب عليه أن يقدم تفسيراً يتفق وأسباب الوجود والمعرفة . فإذا ابتعد ابن سينا في بعض الحجالات التي يبحث فيها عن هذه التفسيرات العلمية والفلسفية المحددة ، ابتعاداً جزئياً أو ابتعاداً كلياً ، فمن حقنا أن نكشف له عن خطئه تعبيراً من جانبنا عن ثورة العقل .

#### ٢ \_ غرائب الأفعال:

(١) يذهب ابن سينا إلى أنه لو بلغك أن أحد العارفين قد أمسك عن قوته ، وبرغم قلة هذا القوت ، مدة غير معتادة ، فصدق بذلك ، واعتبر هذه الحالة من مذاهب الطبيعة المشهورة (١) .

ويبين لنا ابن سينا سبب حدوث ذلك ، فيرى أن الإمساك عن القوت قد يعرض لوجود عوارض غريبة ، سواء كانت عوارض بدنية كالأعراض الحارة أو عوارض نفسانية كالحوف ، ومن هنا يكون الإمساك عن القوت ، لوجود هذه العوارض الغريبة ، ليس مستبعداً بل موجوداً .

يقول ابن سينا فى الفصل الثانى من النمط العاشر من كتابه الإشارات والتنبيهات : تذكر أن القوى الطبيعية التى فينا ، إذا شغلت عن تحريك المواد المحمودة ، بهضم المواد الرديثة . انحفظت المواد المحمودة قليلة التحلل غنية عن البدل. فر بما انقطع عن صاحبها الغذاء مدة طويلة لو انقطع مثله فى غير حالته ، بل عشر مدته ، هلك. وهو مع ذلك محفوظ الحياة (٢٢).

( س ) إذا كان ابن سينا قد أبان عن خاصية أولى من الخصائص الغريبة والعجيبة للعارف ، فإنه ينتقل إلى خاصية أخرى للعارف .

وتتمثل هذه الخاصية فى أن العارف قد يقدر على حركة أو فعل لا يقدر عليهما غيره من الناسي .

وهو يفسر ذلك بأن الإنسان وهو فى حالته العادية له حد معين من القوة . وإذا عرض له خوف أو حزن ، فقد يؤديان إلى انحطاط قوته عن حدودها العادية ، وقد تعرض له على العكس من ذلك هيأة ما تؤدى إلى مضاعفة قوته ، كما نرى ذلك فى حالة الغضب أو المنافسة أو فى حالة السكر المعتدل أو عند الفرح المطرب (٣) .

وقياساً على ذلك ، يكون من الصحيح . فيا يرى ابن سينا ــ القول بأن العارف لو حدثت له هزة ، فإن قواه تشتعل حمية ، وخاصته إذا وضعنا في الاعتبار أن فرح العارف

<sup>(</sup>١) الإشارات والتنبيهات ط١٠ ف١ ص ٥٦٠٠.

<sup>(</sup>٢) ص ٨٥٤.

ه م ۱۰ کا بن سینا : الإشارات والتنبیهات ط ۱۰ ف ۱۰ ک ۸۰ م ۸۰۸ مر وما بعدها وأیضاً

Louisgardet : La Connaissance mystique Chez Ibnsina et ses présupposés philoso phiques

P. 49 52.

ببهجة الحق ، أعظم من فرح غيره من بقية أفراد البشر العاديين . وإذا وضعنا في الاعتبار أيضاً أن الحالة التي تعرض له وتحركه ، اعتزازاً بالحق ، أشد من غيرها من الحالات التي تعرض لبقية الناس(١) .

يقول ابن سينا: إذا بلغك أن عارفاً أطاق بقوته فعلا أو تحريكاً أو حركة ، يخرج عن وسع مثله ، فلا تتلقه بكل ذلك الإنكار ، فلقد تجد إلى سببه سبيلا في اعتبارك مذاهب الطبيعة (٢).

(ح) إذا كان ابن سينا قد ذكر فعلين من غرائب الأفعال التي تنسب للعارفين ، فإنه يذكر بعد ذلك فعلا ثالثاً من الأفعال الغريبة التي تحدث عن العارفين ، وهو الإخبار عن الغيب .

فهو يقول: إذا بلغك أن عارفاً حدث عن غيب، فأصاب متقدماً ببشرى أو تذير، فصدق ولا يتعسرن عليك الإيمان به، فإن لذلك في مذاهب الطبيعة أسباباً معلومة (٢٣).

وهو يحاول الدفاع عن الظاهرة الغريبة بأساليب متعددة ، وذلك حين يذكر لنا أن الإنسان قد يطلع على الغيب في حالة المنام . وإذا كان ذلك يحدث في حالة النوم ، فلا مانع من حدوثه في حال اليقظة .

وهو يرى – فى معرض الدفاع عن قوله هذا – أن التجربة والقياس يشهدان على ذلك . وهو يبدأ بالتجربة ، ويرى أن التجربة تثبت بأمرين : واحد منهما يطلق عليه التسامع ، وهو حدوثه للغير ، وثانيهما يطلق عليه التعارف ، وهو حدوثه للفرد ذاته .

فهو يقول: أما التجربة: فالتسامع والتعارف يشهدان به، وليس أحد من الناس إلا وقد جرب ذلك في نفسه، تجارب ألهمته التصديق، اللهم إلا أن يكون أحدهم فاسد المزاج، نائم قوى التخيل والتذكر (٤).

وواضح أن هذا القول من جانب ابن سينا لا يستند إلى التجربة ولا الى العقل ، ولا أدرى كيف يحاول ابن سينا الزعم بأن التجربة تدل على قوله هذا . إنه قول من جانبه لا يتفق ومبادئ

<sup>(</sup>۱) الطوسى : شرح الإشارات والتنبيهات ص ۸٦٠ – ٨٦١ . ويذكر الطوسى في معرض شرحه (۱) الكلام المنسوب إلى الإمام على رضى الله عنه : « والله ما قلعت باب خيبر بقوة جسدانية : ولكن قلمته بقوة ربانية » .

<sup>(</sup>٢) الإشارات والتنبيهات ط ١٠ ف ٥ ص ٨٥٨.

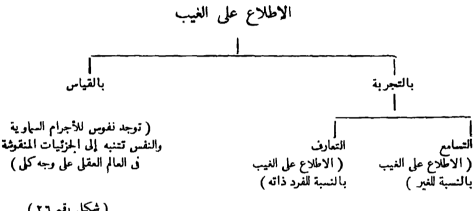
<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ط ١٠ ف ص ٨٦١ .

<sup>(</sup> ٤ ) الإشارات والتنبيات ط ١٠ ف ٨ ص ٨٦٢ .

التجربة ومبادئ الحس والعلم ، ولهذا كان قولا مازال في حاجة إلى إثبات ، أي أنه مجرد زعم من جانبه ليس له سند من التجربة.

وإذا كان ابن سينا يزعم أن التجربة تدل على ذلك ، فإنه لم يكتنف بذلك ، بل يقول إن القياس يدل على ذلك أيضاً <sup>(١)</sup>.

وهو يدلل على ذلك بالذهاب إلى أن صور الجزئيات الكائنة منقوشة في العالم العقلي على وجه كلى . وإذا كانت النفس الإنسانية تتنبه إلى هذا ، فإن سبب ذلك أن الأجرام السماوية لها نفوس ولها إدراكات جزئية . ( راجع شكل رقم ٢٦) .



(شكل رقم ٢٦)

معنى هذا أنه يدلل على حدوث ظاهرة إدراك الغيب في حالة اليقظة وفي حالة النوم بوجود نفوس للأجرام السماوية .

ونود أن نشير إلى أن التجربة إذا كانت لا تؤيد هذا الزعم من جانبه . كما سبق أن أشرنا منذ قليل فى معرض نقده ، فإن القباس أيضاً ، فيما يبدو لنا، لا يؤيد هذا الزعم من جانبه . فأين المقدمات الصادقة للفياس حيى تكون النتيجة صادقة .

وإذا كان ابن سينا يرى أن هذه الحالة ، وهي الاطلاع على الغيب في حالة النوم وفي حالة اليقظة . فإنه لكي يؤكد على ذلك ، يقول إن الشواغل الحسية إذا قلت ، فإنه يمكن أن تجد النفس فرصاً للاتصال بالعالم القدسي ، وهذه الفرص تتمثل في فلتات النفس . بحيث إن النفس ينتقش عليها نقش من الغيب ، وهذا بحدث في حالة النوم نظراً لأنه يشغل الحس ، أو في حال المرض ، نظراً لأن المرض يشغل الحس ويضعف التخيل . وإذا ضعف التخيل هدأ وسكن ، بحيث تنصرف النفس عنه وتتصل بعالم القدس .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ط ١٠ ف ٩ ص ٨٦٣ وما بعدها .

معنى هذا أن أمور الغيب قد تحدث فى حالة النوم وفى حالة المرض ، نظراً لأن النفس فى هاتين الحالتين ، تكون متفرغة إلى حد كبير ، بحيث يسهل عليها الاتصال بعالم القدس .

يقول ابن سينا في الفصل الثامن عشر من النمط العاشر: إذا قلت الشواغل الحسية ، وبقيت شواغل أقل ، لم يبعد أن يكون للنفس فلتات ، تخلص عن شغل التخيل إلى جانب القدس ، فانتقش فيها نقش من الغيب ، فساح إلى عالم التخيل وانتقش في الحس المشترك ، وهذا في حال النوم ، أو في حال مرض ما يشغل الحس ويوهن التخيل (١).

و إذا كان ابن سينا قد بين لنا الآيات التى تنسب إلى العارفين ، مثل الإمساك عن القوت ، والقدرة على أفعال لا يقدر عليها بقية أفراد البشر ، والاطلاع على الغيب ، ودافع عن هذه الآيات ، مبيناً لنا كيف تحدث ، فإنه ينتقل بعد ذلك إلى بيان سائر الأفعال التى تسمى بخوارق العادات .

فقد يبلغنا عن العارفين أخبار تكاد تأتى بقلب العادة ، مثل أن يدعو عارف ما على أناس فيتحقق دعاؤه عليهم ، أو يدعو لهم ، فنجد دعوته لهم قد تحققت ، أو يخشع الأسد لبعض العارفين .

وهذه الأخبار يرى ابن سينا أنه يحسن بالنسبة لنا ألا نتعجل بتكذيبها ، بل نتوقف ، إذ لها أسباب في أسرار الطبيعة .

وهو يرى أن هذا ليس ببعيد ، إذ من الممكن أن يكون لبعض النفوس ملكة يتجاوز تأثيرها عن بدنه إلى سائر الأجسام ، وتكون تلك النفوس نظراً لقوتها الكبرى ، كأنها مدبرة لأكثر أجسام العالم(٢) .

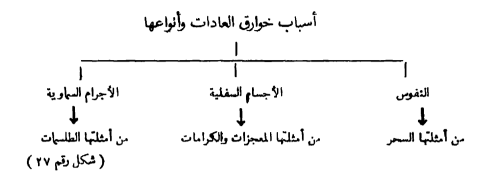
وواضح أن القول بذلك يعد ابتعاداً تاميًا عن التسليم بالعلاقة الضرورية بين الأسباب والمسببات . إنه قول من جانب ابن سبنا لا يستند إلى مقدمات ضرورية محددة ، بل يعد من جانبه إيماناً بالطفرة ، إيماناً باللامعقول ، وتضحية من أجله بالمعقول .

وهكذا يبين لنا ابن سينا أسباب ومبادئ حوادث يقول إنها تحدث فى هذا العالم ، وتتميز بالغرابة . فنها ما يرجع إلى حالة نفسانية كما هو الحال فى السحر والإصابة بالعين . ومنها ما يرجع إلى خواص الأجسام العنصرية ، بمعنى أنه ليس من الضرورى أن تكون هذه الحصائص ثابتة ، كما هو الحال فى المعجزات والكرامات . ومنها ما يرجع إلى أجرام سماوية ، بشرط أن

<sup>(</sup>۱) ص ۸۷۸ – ۸۷۹

 <sup>(</sup>۲) الإشارات والتنبيهات ط ۱۰ ف ۲۵ ص ۸۹۲ وما بعدها ، وأيضاً شرح الطورى على
 الإشارات ص ۸۹۲ وما بعدها .

تكون الأجسام الأرضية قابلة ومستعدة لهذا التأثير من جانب الأجرام السهاوية (١) (راجع الشكل رقم ٢٧).



كما ينصحنا ابن سينا بألا نتسرع وننكر هذه العجائب والغرائب وخوارق العادات ، بحيث نقول إن من يسلم بهذه العجائب إنما هو من العامة . كما يجب عدم التسرع بتصديق هذه الغرائب ، بل نتوقف حتى ظهور الدليل على ذلك . بمعنى أن نقول إن حدوث هذه العجائب والغرائب إنما هو من قبيل الشيء المكن حتى يقوم على ذلك برهان .

يقول ابن سينا ناصحاً لنا فيا يزعم : إياك أن يكون تكيسك وتبر ؤك عن العامة هو أن تنبرى منكراً لكل شيء ، فذلك طيش وعجز . وليس الحرق في تكذيبك ما لم يستبن لك بعد جليته دون الحرق في تصديقك مالم تقم بين يديك بينه . بل عليك الاعتصام بحبل التوقف . وإن أزعجك استنكار ما يوعاه سمعك ، مالم تبرهن استحالته لك ، فالصواب أن تسرح أمثال ذلك إلى بقعة الإمكان ما لم يزدك عنه قائم البرهان . واعلم أن في الطبيعة عجائب وللقوى العالية الفعالة والقوى السافلة المنفعلة اجتماعات على غرائب »(٢) .

<sup>(</sup>١) الإشارات والتنبيهات ط ١٠ ف ٣٠ ص ٩٠ – ٩٠١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ط ١٠ ف ٣١ ص ٩٠١ - ٩٠٢.

لعلنا قد لاحظنا بعد عرض موقف ابن سينا فى هذا المجال ، كيف كان متخلياً عن العقل إلى درجة كبيرة إننا سرعان ما نجده قائلا بمقدمات مرتباً عليها نتائج ، حتى إن القارئ يخال أن أقواله لا بد أن تكون معقولة ، طالما أنها مرتبة فى صورة قياسية . ولكن لو دققنا لوجدنا أن هذه المقدمات تعد مقدمات غير صادقة ، ومن هنا كانت النتائج التى يرتبها ابن سينا عليها ، نتائج خاطئة بدورها .

ومن الأمور التي نعجب لها أشد العجب ، أن ابن سينا لم يلتزم في هذا الحجال بما سبق أن قرره واتخذه ركيزة له وأساساً أقام عليه فلسفته في كثير من مجالاتها .

أين حديثه عن مقدمات البرهان والتفرقة بين مصادر المعرفة اليقينية ومصادر المعرفة غير اليقينية ؟

ما وجه استفادته من دراسته للعلل الأربع ، وقوله إن العلاقة بين العلل ومعلولاتها لا بد أن تكون علاقة ضرورية ؟ ما وجه التناسب بين ذلك ، وبين حديثه عن السحر والإصابة بالمعنى ، في النمط العاشر من الإشارات والتنبيهات ؟

إننا نقدر جهد ابن سينا الكبير ، ولكن فرق وفرق كبير . بين تقدير الجهد وبين التسليم والموافقة على آرائه واتجاهاته في هذا الحجال . نقول هذا لأننا نعلم أننا لن تتقدم خطوة في سبيل إرساء دعائم فلسفتنا العربية ، إلا إذا نفذنا إلى أعمق أعماق العقل . فالتقدم كامن في قاع العقل الخصيب . وكلما تحركنا شوقاً نحو العقل ، كلما تقدمنا خطوة أو خطوات في سبيل إرساء دعائم اليقين ، فقد انحسر عالم اللامعقول .

ومن الأمور التي نجد أنه من الضرورى أن ننبه عليها . ، أننا نجد تلاقياً بين بعض أفكار ابن سينا في هذا المجال ، وبين آراء كلامية سبق لابن سينا أن نبهنا إلى مواضع الخطأ فيها .

فاتجاهه اتجاهاً جبرينًا يتلاقى واتجاه المتكلمين من الأشاعرة . وميله فى آخر النمط العاشر من الإشارات والتنبيهات إلى ننى العلاقة الضرورية بين الأسباب والمسببات ، يتلاقى من بعض الوجوه مع رأى الأشاعرة . صحيح أن المقدمات ليست واحدة ، ولكن النتيحة واحدة إلى حد كبير . فأين إذن أقواله فى مجال الجدل ومجال البرهان ، وتفرقته بينهما تفرقه حاشمة وإعلانه أن الجدل لا يرقى إلى مستوى البرهان .

إن هذا إن دلنا على شيء ، فإنما يدلنا على أن ابن رشد كان على صواب في قوله بأن في

بعض أفكار ابن سينا جذوراً كلامية . وإذا كان فيلسوفنا ابن رشد قد قال بذلك مركزاً على مجال رئيسى وهو قول ابن سينا بدليل الممكن والواجب ، وكيف استى ابن سينا كثيراً من عناصره من مقدمات كلامية ؛ نقول إذا كان ابن رشد قد ركز على هذا المجال ، فإن الدارس الذى يتخذ من العقل هادياً له ومرشداً ، من واجبه التنبيه إلى مجالات أخرى لها جذورها الكلامية . وقد اتضح لنا أوجه التلاقى بين بعض أقوال ابن سينا فى المجال الذى نحن بصدد الحديث عنه ، وبين تماذج من أفكار الأشاعرة .

نقول بهذا لأننا كنا ننتظر من ابن سينا الالتزام التام بما سبق أن قاله عن الجدل (علم الكلام) في دراساته المنطقية والفلسفية . ولكنه في الوقت الذي ينقد فيه المقدمات الجدلية الكلامية ، نراه متخلياً عما أعلنه ، وغير ملتزم به ، ومدخلا لهذه المقدمات الجدلية في بعض آرائه ، سواء كان يغلب عليها الاتجاه الصوفي أو الاتجاه الفلسني .

أخيراً نقول بأن ابن سينا إذا كان من حقه أن يدافع عن آرائه واتجاهاته ؛ فإن من حقنا — مع اعترافنا بأن بعض ما كتبه ابن سينا فى مجال التصوف يملأ القلب سكينة والنفس طمأنينة — نقول أن من حقنا أن ننقد رأياً أو أكثر من رأى ، إيماناً منا بالعقل ، وكيف أنه قادر على التعبير عن نفسه بثورة فكرية ، ولكنها — كما قلنا — ليست ثورة من الحارج ، تطوف حول الشيء ، هى غريبة عنه ، ولكنها ثورة من الداخل ، ثورة تضرب بجذورها فى أعمق أعماق العقل ، متخذة منه هادياً لها ومرشداً .

# مصادر الدراسة

# أولاً ـ المصادر العربية:

# ١ ــ ابن أبي أصيبعة:

عيون الأنباء في طبقات الأطباء ـ دارالفكر ببيروت سنة ١٩٥٧ م .

# ٢ - ابن الآبار:

التكملة لكتاب الصلة ــ طبعة مدريد ١٨٦٨ م

# ٣ - ابن الأثير:

( أبو الحسن على بن أبى الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيبانى ) : الكامل جزء ٩ ــ القاهرة سنة ١٣٠٣ هـ .

# ٤ - ابن الخطيب السلماني:

( لسان الدين ) : تاريخ أسبانيا الإسلامية تحقيق لينى بروفنسال ــ دار المكشوف ــ بيروت ــ الطبعة الثانية سنة ١٩٥٦ م .

# ٥ - ابن الصلاح:

( أبو عمر و عَمَّان بن عبد الرحمن تَنَى الدين الشهر زورى ) : فتاوى فى التفسير والحديث والأصول والعقائد ـــ القاهرة سنة ١٣٤٨ ه .

وابن الصلاح من الذين يهاجمون المنطق والفلسفة ويقف موقف لا عقلانيًا غاية فى الغرابة وفتواه ضد الفلسفة مليئة بالعبارات الخطابية التى إذا فتشت عن مدلول لها ، لما وجدت إلا مبالغة وتهويلا

### ٦ ــ ابن العبرى :

(غريغوريوس أبو الفرج بن هارون الطبيب الملطى ) : تاريخ مختصر الدول ــ طبعة الأب أنطون صالحانى اليسوعى ــ الطبعة الثانية ــ بيروت ــ دار المشرق ــ عام ١٩٥٨ م

### ابن العماد :

شذرات الذهب \_ جزء ٤ سنة ي ١٣٥٠ هـ نشر مكتبة القدس \_ القاهرة .

### ٨ - ابن القفطى:

(جمال الدين أبى الحسن على القاضى الأشرف يوسف ): إخبار العاماء بأخبار الحكماء ــ القاهرة ــ مطبعة السعادة سنة ١٣٢٦ ه .

# ٩ - ابن المرزبان:

( بهمنياز ) : مابعد الطبيعة \_ مطبعة كردستان العلمية سنة ١٣٢٩ ه .

### ١٠ - ابن المرزبان:

( بهمنيار ) : مراتب الموجودات ــ مطبعة كردستان العامية سنة ١٣٢٩ ه .

# ١١ ــ ابن النديم:

الفهرست ــ القاهرة ــ المكتبة التجارية .

### ١٢ ــ ابن باجة :

تدبير المتوحد The guide for the Solitary يعد هذا الكتاب أهم كتب ابن باجه على وجه الإطلاق. وسنكشف عن أهميته الكبرى في دراسة لنا عن ابن باجه ، فرجوا أن تظهر قريباً.

Melanges de la philosophie في كتابه S. munk وقد لخص سلمون مونك Juive et Arabe

الأفكار الموجودة في هذا الكتاب . ونشر Dunlop قسماً من هذا الكتاب في مجلة الجمعية الملكية الأسيوية مع ترجمة إنجليزية عام ١٩٤٥ م . ونشر آسين بلاثيوس هذا الكتاب عام ١٩٤٦ م مع ترجمة إلى اللغة الأسبانية . ثم نشره الدكتور ماجد فخرى مع رسائل أخرى للدكتور ماجد فخرى مع مجموعة لابن باجه — بيروت — دار النهار للنشر عام ١٩٦٨ م .

# ١٣ - ابن باجه:

رسالة فى اتصال العقل الفعال بالإنسان – نشرها آسين بلاثيوس مع ترجمة أسبانية عام ١٩٤٢م ( مجلس الأندلس) ثم نشرها الدكتور أحمد فؤاد الأهوانى مع تلخيص كتاب النفس لابن وشد – الطبعة الأولى – عام ١٩٥٠م – مكتبة النهضة المصرية – ثم حققها الدكتور ماجد فخرى مع مجموعة رسائل ابن باجه الإلهية – بير وت دار النهار للنشرعام ١٩٦٨م

# ١٤ - ابن بسام:

( أبو الحسن على ) : الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة ــ القسم الأول ــ المجلد الأول ــ الحجلد الأول ــ الحجنة التأليف والترجمة والنشر ــ الطبعة الأولى سنة ١٩٣٩ م ــ القاهرة .

#### ١٥ - ابن تيمية:

درء تناقض العقل والنقل — الجزء الأول — القسم الأول — تحقيق الدكتور محمد رشاد سالم — مطبعة دار الكتب المصرية — القاهرة سنة ١٩٧١ م .

### ١٦ - ابن تيمية:

الرد على المنطقيين ــ المطبعة القيمة ــ بومباى سنة ١٣٦٨ هـ ١٩٤٩ م .

# ١٧ ـ ابن تيمية:

منهاج السنة النبوية ــ الطبعة الأولى جزء ١ ، جزء ٢ سنة ١٣٢١ هـ ، جزء ٣ ، جزء ٤ سنة ١٣٢٢ هــ القاهرة ــ المطبعة الأميرية ــ بولاني .

## ١٨ - ابن جلجل:

(أبو داود سليمان بن حسان الأندلسي ): طبقات الأطباء والحكماء – تحقيق فؤاد سيد – مطبعة المعهد العلمي الفرنسي للآثار الشرقية ـــ القاهرة سنة ١٩٥٥ م

# ١٩ – ابن حزم :

( أبو محمد على بن أحمد ) : الفصل فى الملل والأهواء والنحل ـــ الطبعة الأولى ــ المطبعة الأدبية ـــ القاهرة سنة ١٣٢١ ه .

# ۲۰ - ابن حزم:

(أبو محمد على بن أحمد ): الإحكام في أصول الأحكام ــ القاهرة ــ الطبعة الثانية

# ۲۱ - ابن حیان

( جابر ) : مختار رسائل جابر بن حيان ــ نشرة بول كراوس ــ القاهرة ــ سنة ١٣٥٤ ه .

# ۲۲ ـ ابن حیان،

(جابر): مصنفات في علم الكيمياء ــ نشرة هولمبارد ــ بأريس سنة ١٩٢٨ م .

### ۲۳ ـ ابن خاقان:

(الفتح) قلائد العقيان في محاسن الأعيان .

### ٢٤ ـ ابن خلدون:

المقدمة ــ تحقيق الدكتور على عبد الواحد وافى ــ الطبعة الأولى سنة ١٩٦٠ م ــ لجنة البيان العربى ــ القاهرة .

ثورة المقل

### ٢٥ ــ ابن خلدون:

تاريخ ابن خلدون « العبر وديوان المبتدأ والخبر فى أيام العرب والعجم والبربر ــ القاهرة سنة ١٢٨٤ ه .

### ۲٦ ــ ابن خلكان:

(أبو العباس شمس الدين أحمد محمد بن أبى بكر): وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ــ القاهرة ــ مكتبة النهضة المصرية سنة ١٩٤٨ م .

## ۲۷ ــ ابن سبعین :

رسائل ــ حققها الدكتور عبد الرحمن بدوى ــ القاهرة سنة ١٩٦٥ م ــ الدار المصرية للتأليف والترجمة .

#### ۲۸ ـ ابن سبعین:

Recueil de textes inédits في L. massignon عبد الحق ) : نصوص نشرها ) Concernant l'histoire de la mystique Musul-mane - Paris 1928.

#### **۲۹ - این سعد :**

الطبقات الكبرى ــ القاهرة ــ بحنة نشر الثقافة الإسلامية ــ سنة ١٣٥٨ ه .

# ۳۰ ـ ابن سوار:

(أبو الحير الحسن البغدادى): مقالة فى أن دليل يحيى النحوى على حدوث العالم أولى بالقبول من دليل المتكلمين أصلا. نشرها الدكتور عبد الرحمن بدوى فى كتاب ( الأفلاطونية الحديثة عند العرب ) ــ القاهرة ــ مكتبة النهضة المصرية ــ سنة ١٩٥٥ م .

# ٣١ - ابن سينا:

الإشارات والتنبيهات ( القسم المنطقي والقسم الطبيعي والقسم الإلهي والقسم الحاص بالتصوف ) ــ طبعة القاهرة ــ سنة ١٩٥٧ م ــ دار المعارف .

## ٣٢ - ابن سينا:

الشفاء . ( القسم المنطقي والقسم الطبيعي والقسم الإلهي )(١)

<sup>(</sup>۱) راجع ما كتبناه عن هذا المؤلف الهام فى كتابنا الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ص ٣٨ وما بعدها . وراجع أيضاً ما كتبناه فى مجلة تراث الإنسانية عند هذا الكتاب (مجلد ٨ عدد ١) عام ١٩٧٠م فى ص ٣٦ إلى ص ٦٧ .

#### ٣٣ ــ ابن سينا

النجاة في الحكمة المنطقية والطبيعية والإلهية ــ طبعة القاهره ــ سنة ١٩٣٨ (١) م

### ٣٤ ــ ابن سينا:

عيون الحكمة ــ تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوى ــ القاهرة سنة ١٩٥٤ م ــ المعهد العلمي الفرنسي للآثار الشرقية .

#### ٣٥ ــ ابن سينا:

المباحثات ــ تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوى ــ ضمن كتاب (أرسطوعند العرب ) ــ القاهرة ــ مكتبة المهضة المصرية سنة ١٩٤٧ م .

#### : ابن سينا

رسالة فى الحدود ــ تحقيق جواشون ــ القاهرة ــ المعهد العلمى الفرنسي للآثار السرقية سنة ١٩٦٣ م .

### ٣٧ ــ ابن سينا:

رسالة فى إثبات النبوات وتأويل رموزهم وأمثالهم (ضمن تسع رسائل فى الحكمة والطبيعيات ) ــ القاهرة عام١٣٢٦ هـ ١٩٠٨ م .

#### ۳۸ ـ ابن سينا:

رسالة فى علم الأخلاق (ضمن تسع رسائل فى الحكمة والطبيعيات ) ـــ القادرة ـــ ١٣٢٦ هـ ١٩٠٨ م .

#### ٣٩ ــ ابن سينا:

الفيض الإلهي ـ طبعة حيدر آباد الدكن عام ١٣٥٣ ه.

#### ٤٠ – ابن سينا :

الرسالة النيروزية فى معانى الحروف الهجائية ــ طبعت ــ ضمن« تسع رسائل فى الحكمة والطبيعيات » عام ١٣٢٦ هـ – ١٩٠٨ م .

<sup>(</sup>١) لمعرفة تفصيلات كثيرة عن هذا الكتاب وكل كتب ابن سنا الأخرى التى ذكرفاها في هذه القائمه يمكن الرجوع إلى الفصل الثانى من الباب الأول من كتابنا الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ص ٣٨ وما بعدها ، وأيضاً كتابنا «مذاهب فلاسفة المشرق ، ص ٢٤٨ وما بعدها .

### ٤١ ـ ابن سينا:

رسالة فى ماهية العسق ــ نشرة أحمد آتش مع ترجمة إلى اللغة التركية ــ استانبول ــ عام ١٩٥٣ م ــ مطبعة إبراهيم خروز .

### ٢٤ - ابن سينا:

رسالة العروس ــ حققها شارل كونس ( مجلة الكتاب ــ عدد خاص عن ابن سينا ــ علم العروس ــ حقه المارف بمصر . عجلد ١١ ــ جزء ٤ ــ أبريل سنة ١٩٥٢ م ) ــ دار الممارف بمصر .

### ٤٣ ـ ابن سينا:

الحجج العشرة في جوهرية النفس الناطقة ــ طبعة حيدر آباد الدكن عام ١٣٥٤ ه .

#### ٤٤ \_ ابن سينا:

### د ع ابن سينا :

رسالة فى القوى النفسانية ــ نشرها الدكتور أحمد فؤاد الأهوانى عام ١٣٧١ هــ ١٩٥٧ م ضمن مجموعة رسائل لابن سينا ــ القاهرة ــ دار إحياء الكتب العربية

#### ٤٦ - ابن سينا:

رسالة فى معرفة النفس الناطقة – نشرها الدكتور أحمد فؤاد الأهوانى ضمن كتاب أحوال النفس لابن سينا – القاهرة – دار إحياء الكتب العربية – ١٣٧١ هـ - ١٩٥٢ م .

### ٧٤ ـ ابن سينا:

رسالة أضحوية فى أمر المعاد ــ طبعة سليمان دنيا ــ القاهرة سنة ١٩٤٩ م

### ٤٨ - ابن سينا:

أقسام العلوم العقلية ــ طبعت ضمن « تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات » .

#### ٤٩ - ابن سينا:

رسالة في العهد - طبعت ضمن « تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات »

#### ٥٠ ـ ابن سينا:

#### ٥١ ـ ابن سينا:

رسالة فى دفع الغم فى الموت ــ نشرها مهرن مع مجموعة أخرى من رسائل ابن سينا الصوفية ــ ليدن عام ١٨٨٩ م .

#### ٥٢ ـ اين سينا:

رسالة في معنى الزيارة وكيفية تأثيرها ـ نشرها مهرن مع مجموعة ــ ليدن عام ١٨٨٩ م .

# ٥٣ ـ ابن سينا:

رسالة فى ماهية الصلاة ــ نشرها مهرن مع مجموعة رسائل ابن سينا الصوفية ــ ليد ــ عام ١٨٨٩ م .

### عه ـ ابن سينا:

رسالة الطير ــ نشرها مهرد ـ طبعة ليدن عام ١٨٨٩ م

### 00 - ابن سينا:

رسالة فى القدر ــ نشرها مهرن مع مجموعة الرسائل الصوفية لا بن سينا ــ ليدن ــ عام . ١٨٨٩ م .

### ٥٦ - ابن صاعد الأندلسي:

(صاعد بن أحمد ) : طبقات الأمم ـ تحقيق الأب لويس شيخو اليسوعي ـ المطبعة الكاثوليكية ـ بيروت ـ سنة ١٩١٢ م .

### ٥٧ ــ ابن رشد:

فصل المقال فيها بين الحكمة والشريعة في الاتصال . نشرة القاهرة سنة ١٨٩٥ م .

### ۸۵ - ابن رشد:

الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة ــ نشرة القاهرة سنة ١٩٥٥ م .

### ٥٩ ـ ابن رشد:

تهافت النهافت ـــ طبعة القاهرة سنة ١٩٠١ م. ويعد هذا الكتاب من أشهر كتب ابن رشد التي رد فيها على حملة الغزالي ضد الفلسفة والفلاسفة .

<sup>(</sup>١) يمكن الرجوع إلى كتابنا: النزعة العفلية في فلسفة ابن رشد لمعرفة التفصيلات الخاصة لكتب ابن رشد ص ٣٢٥ وما بعدها. وأيضاً مقالتنا بمجلة الفكر المعاصر بعنوان «محاولات جديدة لتمسبر تراث ابن رشد – عدد نوفبر عام ١٩٦٩ م.

مرة العقب

#### ٦٠ - ابن رشد:

هل يتصل بالعقل الهيولاني ، العقل الفعال وهو متلبس بالجسم . نشرها الدكتور أحمد فؤاد الأهواني مع « تلخيص كتاب النفس لا بن رشد » ــ القاهرة سنة ١٩٥٠ .

#### ٦١ - ابن رشد:

تلخيص كتاب النفس ـ تحقيق الدكتور أحمد فؤاد الأهوافي ـ القاهرة سنة ١٩٥٠ م.

# ٦٢ - ابن رشد:

تلخيص كتاب الحس والمحسوس ـ تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوى ـ القاهرة ـ سنة ١٩٥٤ م .

### ٣٣ - ابن رشد:

تفسير ما بعد الطبيعة (۱) . منأهم كتب ابن رشد . وقد استفدنا منه فىنقاط عديدة ــ تفسير ما بعد الطبيعة و ثلاث مجلدات من سنة ١٩٣٨ إلى سنة ١٩٥٧ ــ بيروت ــ المطبعة الكاثوليكية .

# ٦٤ ــ ابن رشد:

تلخيص ما بعد الطبيعة . تحقيق الدكتورعثمان أمين ــ الطبعة الثانية سنة ١٩٥٨ م ــ القاهرة .

### ٦٥ ــ ابن رشد:

كتاب السماع الطبيعي - طبعة حيدر آباد الدكن مع مجموعة سنة ١٩٤٧ م .

# ٦٦ - ابن رشد:

تلخيص كتاب المقولات ــ تحقيق الأب موريس بويج المطبعة الكاثوليكية ببيروت ــ سنة ١٩٣١ م

#### ٦٧ ــ ابن رشد:

تلخيص كتاب البرهان محطوط مع مجموعة كتب ابن رشد المنطقية . وقد اعتمدت على هدا الكتاب اعتماداً كبيراً وخاصة في الفصل الأول .

## ٦٨ ـ ابن طفيل:

حى بن يقظان ــ طبعة أحمد أمين ــ دار المعارف بالقاهرة سنة ١٩٤٩ م .

<sup>(</sup>١) واجع ما كتبناه عن هذا التفسير البالغ الأهمية فى مقالتنا بمحلة تراث الإنسانية العدد الرابع من المجلد الرابع من ص ٣٥٤ إلى ص ٣٨١ –القاهرة عام ١٩٧١ م .

وهذا الكتاب في عبى عن التعريف وهم برغم صغره ، إلا أنه يتضمن العديد من الآراء الفلسفية التي تكشف عن رأى ابن طفيل في مجالات فكرية شتى

# ٦٩ - ابن طملوس:

( أبو الحجاج يوسف بن محمد ) : المدخل لصناعة المنطق ــ تحقيق ميخائيل آسير بلائيوس . الجزء الأول ـــ المطبعة الأبيرقه ــ مدريد ١٩١٦ م

وهذا الكتاب لا غنى عنه فى التعرف على الحياة الفكرية عند المسلمين فى بلاد الأندلس . وموقف الفقهاء من العلوم المختلفة . وهذه الجوانب يعرض لها ابن طملوس فى مقدمة كتابه

### ٧٠ ــ ابن عوبي :

(محيى الدين) الفتوحات المكية. وقد صدر تحقيق دقيق لبعض أجزاء هذا الكتاب قام به صديقنا الدكتور عثمان يحيى ومواجعة الدكتور إبراهيم بيومى مدكور. القاهرة الهيئة المصرية العامة للكتاب

## ٧١ ــ ابن عربي :

فصوص الحكمة ــ تحقيق الدكتور أبو العلا عفيني مع مقدمات غاية في العمق . القاهرة ــ لحنة التأليف والترجمة والنشر .

### ٧٧ - ابن فرحون المدنى:

كتاب الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب ــ الطبعة الأولى ــ سنة ١٣٢٩ هـ م مطبعة السعادة ــ القاهرة .

### ٧٣ - ابن قطلو يغا:

(أبو العدل زين الدين قاسم ): تاج التراجم فى طبقات الحنفية ــ مكتبة المثنى ببغداد سنة ١٩٦٢ م

# ٧٤ - ابن مسكوية (١) :

( أبو على أحمد بن محمد بن يعقوب ) : تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق ــ طبعة القاهرة سنة ١٢٨٩ هـ .

# ٧٥ ــ ابن مسكوية :

تحارب الأمم وتعاقب الهمم .

# ٧٦ ــ ابن مسكوية :

الهوامل والشوامل \_ فشرة أحمد أمين والسيد صقر \_ القاهرة \_ لجنة التأليف والرجمة والنشر -

<sup>(</sup>١) الصحيح هومسكويه وقد أدرجناه في هذا الموضع نظراً لأن الأشهر هوا.ن •سكويه .

سنة ١٩٥١ م – بتضمن هذا الكتاب مجموعة من الأسئلة سألها أبو حيان التوحيدى وأجاب عنها مسكويه . وتتناول هذه الأسئلة مجموعة من المباحث التي يتعلق بعضها بالفلسفة مثل العلل والزمان والمكان .

# ٧٧ - ابن ميمون ( موسى ) :

ردموسى القرطبى على جالينوس فى الفلسفة والعلم الإلهى – صححه الدكتور يوسف شخت والدكتور ماكس ماير هوف – نص موجود بالمجلد الحامس –الجزء الأول من مجلة كلية الآداب – جامعة القاهرة – سنة ١٩٣٧ .

# ٧٨ \_ أبو البركات:

(همة الله على بن ملكا البغدادى) : المعتبر في الحكمة (للقسم المنطق والقسم الطبيعي والقسم الإلهي ) — الطبعة الأولى — حيدر آباد الذكن .

وهذا الكتاب غاية فى العمق وخاصة فى القسمين الطبيعى والإلهى . وهذا العمق نفتقده عند مفكرين حشروا فى إطار تاريخ الفلسفة حشراً ويهتم بهم أشباه الدارسين للفلسفة .

# ٧٩ ــ أبو البقاء :

الكليات ــ طبع بولاق ــ القاهرة ــ سنة ١٢٥٣ ه .

# ٨٠ ــ أبو الفدا:

( عماد الدين ) : البداية والنهاية في التاريخ ــ القاهرة ــ مطبعة السعادة .

# ۸۱ **ــ** أبوريان :

( دكتور محمد على ): تاريخ الفكر الفلسني ـــ الجزء الأول ـــالفلسفة اليونانية في طاليس إلى أفلاطون ـــ القاهرة ـــ دار المعارف .

# ٨٢ ــ أبوريان :

( دكتور محمد على ) : الفلسفة ومباحثها ــ القاهرة ــ دار المعارف .

# ٨٣ ـ أبوريدة:

(دكتور محمد عبد الهادى): إبراهيم بن سيار النظام وآراؤه الكلامية والفلسفية القاهرة – الحنة التأليف والترجمة والنشر – الطبعة الأولى سنة ١٩٤٦ م .

#### ٨٤ - إخوان الصفا:

رسائل ــ طبعة بيروت ــ دار صادر سنة ١٩٥٧ ــ في أربعة مجلدات .

# ٨٥ \_ أفلوطين :

أتواوجيا أرسطوطاليس . إذا كان هذا الكتاب قد نسب إلى أرسطو ، فإنه في الحقيقة يعد

أجزاء من التاسوعات الرابعة والحامسة والسادسة لأفلوطين ، وهو الذي يُعرفه العرب باسم الشيخ اليونانى . ولهذا كان هذا المصدر يعد مصدراً أفلوطينياً . وقد أشرنا إليه اكثر من مرة ونحن بصدد دراسة فلسفة الفارانى فى الفصل الثانى من هذا الكتاب. وقد نشر الدكتور عبد الرحمن بدوى هذا الكتاب وقدم له بمقدمة طويلة فى كتابه «أفلوطين عند العرب» القاهرة – دار النهضة العربية الطبعة التانية سنة ١٩٦٦م .

# ٨٦ ــ أفلوطين:

التاسوعة الرابعة ــ ترجمها وقدم لها بمقدمة مستفيضة الدكتور فؤاد زكريا القاهرة ــ الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر ــ سنة ١٩٧٠ م . وراجع المرحمة الدكتور محمد سليم سالم .

# : اقبال - ٨٧

( دكتور محمد ) : تجديد التفكير الديني في الإسلام ــ ترجمة عباس محمود ــ القاهرة ــ لحنة التأليف والترجمة والنشر ــ سنة ١٩٥٥ م .

كتاب بلغ من العمق والشمول مبلغاً كبيراً . وقد استفدفا منه كثيراً برغم اختلافنا مع الدكتور إقبال في نقاط عديدة ، ومنها نقاط جوهرية .

# ٨٨ - الإسفراييي :

(أبو المظفر ) : التصبير فى الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين . نشرة محمد زاهد الكوثرى ــ مكتبة الخانجي ــ القاهرة ــ سنة ١٩٥٥ م .

# ۸۹ ــ الأشعرى :

( أبوالحسن على بن إسماعيل ) : مقالات الإسلاميين ــ طبعة محمد محيى الدين عبد الحميد مكتبة النهضة المصرية ــ الطبعة الأولى ــ سنة ١٩٥٠ م .

يعد هذا الكتاب من الكتب الرئيسية في معرفة آراء الفرق الإسلامية كالمعتزلة والأشاعرة وغيرها. وهو يعرض لآراء الحصوم عرضاً موضوعيًا .

# ٩٠ ـ الأشعرى :

( أبو الحسن على بن إسماعيل ) : الإبانة عن أصول الديانة ــ القاهرة ــ إدارة المطبعة المنيرية

### ٩١ ــ الأشعرى :

(أبو الحسن على بن إسماعيل ): اللمع فى الرد على أهل الزيغ والبدع – نشرة الدكتور حمودة غرابة – القاهرة – مكتبة الحانجي سنة ١٩٥٥ م

# ٩٢ - الأفروديسي :

( الإسكندر ) : مقالة فى أن المكول إذا استحال . استحال فى ضده اأيضاً معاً على رأى أرسطوطاليس ، وهى شرح لقول أرسطوف الكون والفساد، أن الشيء المكون يستحيل من عدم ويستحيل من ضده معاً . حققها الدكتور عبد الرحمن بدوى ( أرسطوعند العرب ) — القاهرة — مكتبة النهضة المصرية سنة ١٩٤٧ م .

# ٩٣ ــ الأفغاني :

( جمال الدين ) : الرد على الدهريين \_ نقلها من الفارسية إلى العربية الشيخ محمَّد عبده ، وقدم لها الدكتور عثمان أمين \_ القاهرة \_ مكتبة الخانجي \_ الطبعة الثانية سنة ١٩٥٥ م .

# ٩٤ ـ الأنصارى:

( عبد الرحمن بن محمد المعروف بابن الدباغ ) : مشارق أنوار القلوب ومفاتح أسرار الغيوب \_ تحقيق ه . ريتر — بيروت — دار صادر — سنة ١٩٥٩ م .

# 90 ــ الإيجى :

(عضد الدين ): المواقف (ثمانية أجزاء ) مع شرح السيد الجرجانى وحاشيتى السيالكوتى وحسن جلبي. والإيجى يتجه اتجاهاً أشعر بنًا . وكتابه هذا من الكتب التي لا غنى عنها فى معرفة الآراء الكلامية

# ۹٦ ـــ الباجورى :

حاشية على متن السلم للأخضرى

#### ٩٧ \_ الباقلاني:

( أبو بكر محمد بن الطيب ) : التمهيد – تحقيق الأب رتشرد مكارثى اليسوعي – المكتبة الشرقية – بيروت – سنة ١٩٥٧ م .

## ۹۸ - البطليوسي:

( أبو محمد عبد الله بن محمد بن السيد ) : الحداثق فى المطالب العالية الفلسفية العويصة – نشره محمد زاهد بن الحسن الكوثرى ــ القاهرة سنة ١٩٤٦ م .

### ٩٩ ـ البغدادي :

( عبد القاهر ) : الفرق بين الفرق وتمييز الفرقة الناجية منهم . بيروت ـــ دار الآفاق الجديدة سنة ١٩٧٣ م .

#### ١٠٠ \_ البغدادي :

(عبد اللطيف بن يوسف ): من كتاب « فى علم ما بعد الطبيعة ... » منشور ضمن « أفلوطين عند العرب » تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوى ... دار النهضة العربية ... الطبعة الثانية سنة ١٩٦٦ م .

# ١٠١ ــ البيروني :

( أبو الريحان محمد بن أحمد ) : الآثار الباقية عن القرون الخالية ــ تحقيق الدكتور إدوارد سخاوـــ ليبزج سنة ١٩٢٣ م .

### ١٠٢ – البير وني :

( أبوالريحان محمد بن أحمد ) : تحقيق ما للهند من مقولة .

# ١٠٣ - البهق :

تاريخ حكماء الإسلام - تحقيق محمد كرد على - مطبوعات المجمع العلمى العربى بدمشق - مطبعة الترقى سنة ١٣٦٥ هـ - ١٩٤٦ م

## ١٠٤ ـ التفتازاني :

(دكتور أبو الوفا الغنيمي ) : مدخل إلى التصوف الإسلامي ــ القاهرة ــ دار الثقافة سنة ١٩٧٤ م .

#### ٠٠٥ ــ التفتازاني :

( دكتور أبو الوفا الغنيمي ) : ابن سبعين وفلسفته الصوفية ــ بيروت ــ ١٩٧٣ م

### ١٠٦ ـ التفتازاني :

( دكتور أبو الوفا الغنيمي ) : علم الكلام وبعض مشكلاته ــالقاهرة .

#### ١٠٧ ـ التفتازاني:

(سعد الدين) : شرح العقائد النسفية المطبعة الأزهرية المصرية ـــ الطبعة الأولى سنة ١٩١٣ م .

### ۱۰۸ ــ التهانوي:

(محمد على الفاروق ): كشاف اصطلاحات الفنون ـــ الجزء الأول والثانى قام بتحقيقهما الدكتور لطني عبد البديع . أما الطبعة القديمة فهى طبعة كلكتا . وقد ظهرت الطبعة القديمة سنة ١٨٩٢م .

# ١٠٩ - التوحيدي :

(أبوحيان): الإمتاع والمؤانسة - تحقيق أحمد أمين وأحمد الزين - بلحنة التأليف والترجمة والنشر - القاهرة سنة ١٩٤٢ م .

### ١١٠ \_ التوحمدي :

(أبو حيان ) : المقايسات ــ ىشرة حسن السندوبي ــ الطبعة الأولى سنة ١٩٢٩ م ــ المكتبة التجارية ــ القاهرة .

#### : 111 - 140

( دكتور خليل وحنا الفاخورى ) : تاريخ الفلسفة العربية ـــ دار المعارف ـــ بيروت ـــ جزء أول سنة ١٩٥٧م ، جزء ثان ١٩٥٨م .

### ١١٢ ــ الحرجاني:

التعريفات ــ طبعة القاهرة .

# ١١٣ - الحرجاني:

( السيد الشريف على بن محمد ) : حاشية على تحرير القواعد المنطقية ـــ القاهرة ـــ مصطفى الحلمي سنة ١٣٦٧ هـــ ١٩٤٨ م .

#### ١١٤ - الحوزية:

( ابن قيم ) : مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة ـــ القاهرة .

#### ١١٥ \_ الحوزية:

( ابن قيم ): إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان ــ القاهرة سنة ١٩٦١ م .

# ۱۱۶ – الجويني :

(أبو المعالى): الإرشادإلى قواطع الأدلة فى أصول الاعتقاد ــ تحقيق الدكتور يوسف موسى ، وعلى عبد المنعم عبد الحميد ــ مكتبة الحانجي ــ القاهرة ــ الطبعة الأولى سنة ١٩٥٠ م .

### ۱۱۷ – الجيلاني :

(على بن فضل الله) : توفيق التطبيق فى إثبات أن الشيخ الرئيس من الإمامية الاثنى عشرية ــ تحقيق الدكتور محمد مصطفى حلمى ــ القاهرة ــ دار إحياء الكتب العربية سنة ١٩٥٤م .

### ١١٨ ــ الحبابي:

( دكتور محمد عزيز ) : انشخصانية الإسلاميه - دار المعارف - القاهرة .

### ١١٩ - الحبابي:

( دكتور محمد عزيز ) : من الحريات إلى التحرر ـ دار المعارف ــ القاهرة .

# ١٢٠ \_ الحلاج

( أبو المغيث الحسين بن منصور ) : كتاب الطواسين ــ تحقيق لويس ماسينيون ــ باريس ــ مكتبة بول جتنر ــ سنة ١٩١٣ ــ وقد أعادت طبع هذا الكتاب مكتبة المثني ببغداد .

وقد استفدنا من هذا الكتاب استفادة كبيرة . ونرى من جانبنا أنه من أعمق وأهم الكتب في مجال التصوف .

#### ١٢١ – الخياط:

( أبو الحسين عبد الرحيم بن محمد) : كتاب الانتصار والرد على ابن الراوندى الملحد ـــ تحقيق الدكتور نيبر ج ــ القاهرة ــ سنة ١٩٢٥ م .

### ١٢٢ ــ الداني :

( أبو الصلت ) : تقويم الذهن – طبع بالنثيا – المكتبة الأبيرقه – مدريد سنة ١٩٤٥ م .

# ١٢٣ - الدواني:

( الجلال ) : العقائد العضدية ومعه حاشيتا السيالكوتى ومحمد عبده – الطبعة الأولى – المطبعة الخيرية سنة ١٣٢٢ هـ – القاهرة :

# ١٢٤ - الرازي:

(أبو بكر محمد بن زكريا) : رسائل فلسفية ــ بيروت ــ دار الآفاق الجديدة سنة ١٩٧٣ م .

# ١٢٥ ـ الرازى:

( فخر الدين ) : شرح الإشارات والتنبيهات لابن سينا - القاهرة - المطبعة الخيرية - سنة ١٣٢٥ ه ( في جزأين ) . وقد اعتمدنا على هذا الشرح اعتماداً كبيراً في الفصل الثالث من هذا الكتاب .

### ١٢٦ - الرازى:

( فخر الدين ) : المباحث المشرقية ( فى جزأين ) — حيدر آباد الدكن سنة ١٣٤٣ هـ – ١٩٢٤ م . و يعتبر هذا الكتاب من أهم وأعمق كتب الرازى . وقد استفدنا منه الكثير .

# ١٧٧ ــ الرازي:

( فخر الدين ) : الآر بعون فى أصول الدين ـــ الطبعة الأولى سنة ١٣٥٣ هـ ــ حيدر آباد الدكن .

#### ١٢٨ - الرازى:

( قطب الدين محمود بن محمد) : تحرير القواعد المنطقية ــ الفاهرة ــ مصطفى الحلبي ـــ الطبعة الثانية سنة ١٣٦٧ هــ ١٩٤٨ م

## ١٢٩ ـ الزركلي:

الأعلام - الطبعة الثالثة .

# ١٣٠ ـ الساوى:

(زين الدين عمر بن سهلان) : البصائر النصيرية فى علم المنطق - تحقيق الشيخ محمد عبده ـ القاهرة .

# ١٣١ ـ السبكي:

(تاج الدين أبو نصر عبد الوهاب بن تنى الدين): طبقات الشافعية الكبرى – الطبعة الأولى – المطبعة الحسينية المصربة – القاهرة – سنة ١٣٢٤ هـ .

# ١٣٢ ـ السجستاني:

( أبو يعقوب ) : إثبات النبوات – نحقيق عارف تامر سنة ١٩٦٦ – دار المشرق – بيروت – لبنان .

## ١٣٣ \_ السجستاني :

( أبو يعقوب ) : كتاب الينابيع – تحقيق مصطفى غالب – المكتب التجارى للطباعة والنشر – بير وت – لبنان – الطبعة الأولى سنة ١٩٦٥ م .

# ١٣٤ \_ السلمى :

طبقات الصوفية ــ تحقيق نور الدين شريبة ــ مكتبة الخانجى ــ القاهرة ــ الطبعة الثانية ١٣٨٩ هــ ١٩٦٩ م .

### ١٣٥ ــ السنوسي:

( محمد بن يوسف ): المقدمة فى أصول الدين ــ نشرة اوسيانى Luciani بالجزائر سنة ١٩٠٨ م مع الترجمة إلى الفرنسية .

# ١٣٦ - السيوطى:

(جلال الدين): صون المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام – تحقيق الدكتور على سامى النشار، وسعاد على عبد الرازق – القاهرة – مجمع البحوث الإسلامية – الطبعة الثانية – سنة ١٩٧٠م.

وهذا الكتاب من الكتب التي تشن حملة ضد الفلسفة وعلم المنطق . وعن نختلف مع مؤلفه شكلاً وموضوعاً ، إذ أنه لا يستند إلى أى أساس فلسنى في هجومه على الفلسفة والمنطق

# ۱۳۷ ــ الشهرزورى :

(شمس الدين محمد بن أحمد) : نزهة الأرواح وروضة الأفراح ( مخطوط بمكتبة جامعة القاهرة تحت رقم ٢٦٣٦٩ ) .

# ۱۳۸ ـ الشهرستاني :

( محمد بن عبد الكريم ) الملل والنحل ــ نشرة محمد سيد كبلاني ــ طبعة القاهرة ــ ، مصطفى الحلبي سنة ١٩٦١ م

### ۱۳۹ ـ الشهرستاني :

( محمد بن عبد الكريم ) : نهاية الإقدام فى علم الكلام – تصحيح الفريد جيوم – أكسفورد – لندن – سنة ١٩٣١ م .

### ١٤٠ ــ الصنعاني :

(محمد بن إبراهيم) : ترجيح أساليب القرآن على أساليب اليونان – طبعة القاهرة سنة ١٩٣١ م .

وهذا الكتاب من المصادر التي تنادى بتفضيل الأساليب القرآنية على الاتجاه الفلسفي اليوناني .

### ١٤١ ــ الشيرازى:

(صدر الدين): الأسفار الأربعة ـ طبعة طهران ـ طبعة حجرية في أربعة مجلدات

### ١٤٢ ــ الطوسى :

(السراج): اللمع في التصوف - طبعة القاهرة سنة ١٩٦٠م :

# ١٤٣ ـ الطوسي:

( نصير الدين ) : شرح الإشارات والتنبيهات - نشرة القاهرة سنة ١٣٢٥ ه. وهذا الشرح عثل تأييداً لمواقف ابن سينا ، وقد استفدنا منه كثيراً في الفصل الثالث من هذا الكتاب .

### ١٤٤ ــ الطويل:

( دكتور توفيق) : العرب والعلم في عصر الإسلام الذهبي ــ القاهرة ــ دار النهضة العربية ــ سنة ١٩٦٨ م .

### ١٤٥ \_ العراقي :

( محمد عاطف ) : النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد - دار المعارف بالقاهرة سنة ١٩٦٨ م .

### ١٤٦ ـ العراقي :

(محمد عاطف) : الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ــ دار المعارف بالقاهرة سنة ١٩٧١ م

### ١٤٧ ــ العراقى :

( محمد عاطف): مذاهب فلاسفة المشرق - دار المعارف بالقاهرة سنة ١٩٧٦ م - الطبعة الحامسة

### ١٤٨ ــ العراقي:

( محمد عاطف ) : تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية - دار المعارف بالقاهرة سنة ١٩٧٤م. الطبعة الثالثة .

#### ١٤٩ ــ الغزالي:

( أبو حامد) : تهافت الفلاسفة ـــ الطبعة الثانية سنة ١٩٥٥ م ـــ دار المعارف بمصر .

### ١٥٠ \_ الغزالي :

( أبو حامد ) : فيصل التفرقه بين الإسلام والزندقه – القاهرة – دار إحياء الكتب العربية .

### ١٥١ ــ الغزالي :

( أبو حامد ) : إحياء علوم الدين ــ القاهرة ــ دار إحياء الكتب العربية .

#### ١٥٢ ــ الغزالي :

( أبو حامد) : المنقذ من الضلال ــ القاهرة ــ سنة ١٩٥٥ م .

### ١٥٣ \_ الغزالي :

( أبو حامد ) : معيار العلم ـــ الطبعة الأولى سنة ١٩٦١ م ـــ دار المعارف بمصر .

### ١٥٤ ــ الغزالى :

(أبو حامد) : مقاصد الفلاسفة ــ الطبعة الثانية سنة ١٩٣٦ م ــ المطبعة المحمودية اللتجارية .

### ١٥٥ \_ الغزالي :

( أبو حامد) : المستصنى من علم الأصول – جزءان سنة ١٣٢٧ هـ ، ١٣٢٤ هـ ـ الطبعة الأولى ــ مطبعة بولاق ــ القاهرة .

# ١٥٦ ــ الغزالي :

(أبو حامد): الاقتصاد في الاعتقاد ــ مكتبة الحسين التجارية بالقاهرة .

### ١٥٧ ــ الغزالي:

( أبو حامد) : محك النظر في المنطق ـ طبعة القاهرة .

### ١٥٨ ــ الغزالي:

( أبو حامد ) : إلجام العوام عن علم الكلام ــ سنة ١٣٥١ هــ المطبعة المنيرية ــ القاهرة ــ

#### ١٥٩ ــ الغزالي:

(أبو حامد): المقصد الأسنى فى شرح أسماء الله الحسنى ــ تحقيق الدكتور فضلو شحاده ــ دار المشرق ــ بيروت .

### ١٦٠ \_ الفارابي :

(أبو نصر): مقالة فى معانى العقل ــ الطبعة الأولى سنة ١٣٢٥ هــ ١٩٠٧ م ــ مطبعة السعادة القاهرة . وقد نشرها ديتريشى بليدن عام ١٨٩٠ م . كما نشرها الأب موريس بويج عام ١٩٣٨ م (بير وت ــ المطبعة الكاثوليكية ) . وقد اعتمدنا على طبعة القاهرة .

## ١٦١ ـ الفارايي:

(أبو نصر): آراء أهل المدينة الفاضلة . طبع بليدن عام ١٨٩٥ م . وطبع أيضاً بالقاهرة عام ١٩٤٨ م . وقد اعتمدنا على هذه الطبعة (مكتبة الحسين التجارية) . وقد ترجمه إلى الفرنسية :

R.P. Jaussen, Youssef Karam et J. Chlala.

#### بعنوان :

idées Des habitants de la Cité vertueuse

(القاهرة ـــ المعهد العلمي الفرنسي للدراسات الشرقية) . كما حققة وقدم له الدكتور البير تصري نادر ـــ دار المشرق ـــ بيروت ـــ الطبعة الثانية سنة ١٩٦٨ م .

# ١٦٢ ـ الفاراني :

(أبو نصر): فصول منتزعة ــ تحقيق الدكتور فوزى منرى نجار ــ بيروت ــ دار المشرق ــ سئة ١٩٦٨م.

# ١٦٢ ـ الفاراني :

( أبو نصر ) : كتاب الألفاظ المستعملة فى المنطق ــ تحقيق الدكتور محسن مهدى ــ بيروت سنة ١٩٦٨ .

### ١٦٤ ـ الفارابي:

(أبو نصر) : فصوص الحكم ــ الطبعة الأولى سنة١٣٢٥ هــ ١٩٠٧ م (ضمن كتاب المجموع للفاراني ) ــ القاهرة ــــــ مطبعة السعادة .

# ١٦٥ \_ الفارابي:

(أبو نصر): شرح كتاب أرسطو طاليس فى العبارة - نشره وقدم له كوتش ، وستانلي مارو - دار المشرق - بيروت :

#### ١٦٦ ـ الفاراني:

(أبو نصر) : كتاب الحطابة – تحقيق لنغاد Langhade ، وغرنياشي Grignaschi — بيروت ــ دار المشرق .

## ١٦٧ ــ الفارابي:

(أبو نصر): السياسة المدنية (مبادئ الموجودات) - حققه الدكتور فوزى مترى نجار تحقيقًا متازاً - بيروت - المطبعة الكاثوليكية - سنة ١٩٦٤ م .

# ١٦٨ ـ الفارابي:

(أبو نصر): الجمع بين رأيي الحكيمين أفلاطون الإلهي وأرسطو ــ القاهرة ــ مطبعة السعادة ــ سنة ١٣٢٥ هــ ١٩٠٧ م .

#### ١٦٩ ـ الفاراني:

( أبو نصر ) : عيون المسائل ـــ القاهرة ـــ مطبعة السعادة ـــ سنة ١٣٢٥ هـ ـــ سنة ١٩٠٧ م ٠

## ١٧٠ ــ الفارابي:

( أبو نصر ) : إحصاء العلوم ــ تحقيق الدكتور عثمان أمين ــ دار الفكر العربي ــ القاهرة ــ الطبعة الثانية سنة ١٩٤٨ م .

### ١٧١ ـ الفارابي:

(أبو نصر) : كتاب الحروف ـ تحقيق الدكتور محسن مهدى ـ دار المشرق ــ

بير وت 🔹

وهذا الكتاب يعد كتاباً غاية فى العمق والدقة ، بل يعد إلى حد كبير جداً أهم ما تركه لنا الفارابي . وتحقيق الدكتور محسن مهدى لهذا الكتاب يعد تحقيقاً غاية فى الدقة ، وقد قدم بذلك خدمة كبرى للباحثين فى فلسفة الفارابي .

### ١٧٢ ـ الفارابي:

(أبو نصر) : فلسفة أرسطو طاليس ــ تحقيق الدكتور محسن مهدى ــ دار مجلة شعر ـ بيروت ــ سنة ١٩٦١ م .

### ۱۷۳ - القشرى:

الرسالة القشيرية في علم التصوف ــ القاهرة ــ مكتبة صبيح .

### ١٧٤ \_ الكاتم :

(نجم الدين عمر بن على القزويني ) : شرح الرسالة الشمسية ـــ القاهرة ــ مصطفى الحلمى ــ سنة ١٣٦٧ هــ ١٩٤٨ م .

### ١٧٥ \_ الكلاباذي:

(أبو بكر محمد) : التعرف لمذهب أهل التصوف ــ طبعة القاهرة ــ عيسى الحلبي ــ سنة ١٩٦٠ م .

# ١٧٦ ـ الكندى:

رسالة إلى المعتصم بالله فى الفلسفة الأولى – تحقيق الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريدة ضمن مجموعة رسائل الكندى الفلسفية – الجزء الأول سنة ١٩٥٠ م . وقد حقق هذه الرسالة أيضا الدكتور أحمد فؤاد الأهواني (١)ونشرت بالقاهرة – دار إحياء الكتب العربية .

### 1۷۷ \_ الكندى :

وسالة في الفاعل الحق الأول التام (٢).

### ۱۷۸ ـ الكندى:

رسالة في الجواهر الخمسة .

 <sup>(</sup>١) توفى فى اليوم الثانى عشر من شهر مارس عام ١٩٧٠ م . ويشاء القدر أن تكون وفاته بعاصمة الحزائر فى الوقت الذى كنت فيه معاراً التدريس بجامعة قسنطينة بالجزائر .

 <sup>(</sup>٢) هذه الرسالة وما سيتلوها ، حققها الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريدة ، وقدم لها بمقدمات متازة ونشرت هذه الرسائل في جزأين ( رسائل الكندى الفلسفية ) .

### ١٧٩ ـ الكندى:

رسالة في حدود الأشياء و رسومها .

### ۱۸۰ ـ الكندى:

رسالة في وحدانية الله وتنا هي جرم العالم .

# ١٨١ - المراكشي:

( عبد الواحد) : المعجب في تلخيص أخبار المغرب ــ الطبعة الأولى سنة ١٩٤٩ م ــ المكتبة التجارية الكبرى ــ القاهرة .

#### ۱۸۲ ـ المقرى:

( أحمد ) : نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب ــ الطبعة الأولى سنة ١٣٠٢ هـ ــ القاهرة ــ المطبعة الأزهرية المصرية .

# ١٨٣ - المكي:

(أبو طالب) : قوت القلوب ـ طبعة القاهرة (مصطفى الحلبي) في جزأين سنة ـ ١٣٨١ هـ . ١٩٦١ م .

# ١٨٤ ـ الملطى:

(أبو الحسين محمد بن أحمد بن عبد الرحمن) : التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع . طبعة مكتبة المعارف ببيروت سنة ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨ م .

#### ١٨٥ ـ النفرى:

( محمد بن عبد الجبار بن الحسن) : كتاب المواقف – تحقيق آرثر يوحنا آربرى – القاهرة – مطبعة دار الكتب المصرية سنة ١٩٣٤ م .

### ١٨٦ – النفرى:

( محمد بن عبد الجبار بن الحسن ) : كتاب المخاطبات - تحقيق آرثر يوحنا آربرى لقاهرة - مطبعة دار الكتب المصرية سنة ١٩٣٤ م .

# ۱۸۷ ــ النيسا بورى :

(أبو رشيد): المسائل فى الخلاف بين البصريين والبغداديين فى علم الكلام فى الجوهر. ويكشف هذا الكتاب عن كثير من المسائل المتعلقة بآراء المعتزلة فى الجوهر على وجه الحصوص، وفى الفلسفة الطبيعية على وجه العموم.

# ١٨٨ ـ اليعقوبي :

( أحمد بن أبي يعقوب بن وهب ) : تاريخ اليعقوبي ــ المكتبة المرتضوية في النجف ــ سنة ١٣٥٨ هـ.

# 1٨٩ \_ إمام :

( دكتور إمام عبد الفتاح ) : مدخل إلى الفلسفة ــ القاهرة ــ دار الثقافة للنشر ــ الطبعة الثانية سنة ١٩٧٤ م .

# ١٩٠ \_ آملي:

### 191 \_ أمين :

( دكتور عمَّان) : الفلسفة الرواقية ــالقاهرة ــمكتبة الأنجلو المصرية .

# ١٩٢ \_ أمين :

(دكتور عثمان) : محمد عبده رائد الفكر المصرى ــ القاهرة ــ مكتبة النهضة المصرية ــ سنة ١٩٥٥ م .

# ۱۹۳ ــ أورسيل :

( بول ماسون ) : الفلسفة فى الشرق ــ النرجمة العربية للدكتور محمد يوسف موسى ــ القاهرة ــ دار المعارف سنة ١٩٤٥ م .

### ١٩٤ ـ بالنثيا :

تاريخ الفكر الأندلسي ــ الترجمة العربية للدكتور حسين مؤنس ـــ الطبعة الأولى سنة ١٩٥٥م ــ مكتبة النهضة المصرية ــ القاهرة .

### 190 - بدوى :

( دكتور عبد الرحمن ) : من تاريخ الإلحاد فى الإسلام ــ القاهرة ــ مكتبة النهضة المصرية ــ سنة ١٩٤٥ م .

#### 

( دكتور عبدالرحمن) : دور العرب فى تكوين الفكر الأوربي ـــ دار الآداب ـــ بيروت ـــ سنة ١٩٦٥م .

### ۱۹۷ ـ برقلس:

حجج برقلس على قدم العالم — تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوى ضمن ( الأفلاطونية المحدثة عند العرب ) — القاهرة ـــ مكتبة النهضة المصرية ــ سنة ١٩٥٥ م .

### ١٩٨ - برقلس:

الإيضاح فى الخير المحض (كتاب العلل) — حققة الدكتور عبد الرحمن بدوى ضمن كتاب « الأفلاطونية المحدثة عند العرب) — القاهرة — مكتبة النهضة المصرية — سنة ١٩٥٥م .

### ١٩٩ ــ بريتزل:

(أورو): مذهب الجوهر الفرد عند المتكلمين الأولين فى الإسلام ـــ الترجمة العربية للدكتور محمد عبد الهادى أبو ريدة ضمن «كتاب مذهب الذرة عند المسلمين » ـــ القاهرة ــ سنة ١٩٤٦ م ــ مكتبة النهضة المصرية .

### ۲۰۰ \_ بینیس :

مذهب الذرة عند المسلمين - ترجمة الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريدة - - القاهرة - مكتبة النهضة المصرية سنة ١٩٤٦ م .

# ٢٠١ ــ ثامسطيوس:

شرح مقالة اللام ــ الترجمة العربية القديمة لإسحق بن حنين ــ تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوى ضمن كتاب « أرسطو عند العرب » ــ مكتبة النهضة المصرية ــ القاهرة ــ سنة ١٩٤٧ م .

۲۰۲ - جولدتسيهر: مذاهب التفسير الإسلامى - ترجمة دكتور عبد الحليم النجار - القاهرة - مكتبة الخانجى سنة ١٩٥٥.

# ۲۰۴ - جولدتسيهر :

: إجنتس) : العقيدة والشريعة في الإسلام ــ ترجمة الدكتور محمد يوسف موسى ، على حس عبد القادر ، عبد العزيز عبد الحق القاهرة ــ دار ــ الكاتب المصرى ــ سنة ١٩٤٦ م .

#### ٤ • ٢ حسين :

( دكتور طه ) : من بعيد – القاهرة – المطبعة الرحمانية – سنة ١٩٣٥ م .

يعد هذا الكتاب من الكتب الهامة لأستاذنا طه حسين . ويكنى ما فيه من تفتح عقلى ورد على هؤلاء المتحجرين الذى يضيقون على النظر العقلى . وفيه دعوة أيضًا للتفرقه بين الدين من جهة والعلم من جهة أخرى .

#### ۲۰۵ ـ حلمي:

حلمى ( دكتور مصطفى) : ابن الفارض والحب الإلهى -- القاهرة -- دار المعارف بمصر --سنة ١٩٧١ م .

#### : خليفة ـ ۲۰٦

(حاجى): كشف الظنون عن أسامى الكتب والفنون ــ تحقيق محمد شرف الدين يالتقايا ــ جامعة استامبول ــ مجلد ١ سنة ١٩٤١ م ــ مجلد ٢ سنة ١٩٤٣ .

## ۲۰۷ ــ دی بور:

تاريخ الفلسفة فى الإسلام ــ الترجمة العربية للدكتور محمد عبد الهادى أبو ريدة ـ الطبعة الثالثة سنة ١٩٥٤ م لجنة التأليف والترجمة والنشر .

### ۲۰۸ ــ دی فو:

(كارا): مادة الفارابي بدائرة المعارف الإسلامية - مجلد ٢ عدد ٩ - الترجمة العربية .

#### ٢٠٩ - رجب:

(دكتور محمود): الميتافيزيقا عند الفلاسفة المعاصرين ــ الإسكندرية ــ منشأة المعارف.

# ٠ ٢١ - رجب:

(دكتور محمود) : الاغتراب ( دراسة فى أزمة الإنسان) ــ القاهرة ــ دار الكتب الجامعية سنة ١٩٧٤م.

ويعد هذا الكتاب أول كتاب يعالج هذا الموضوع باللغة العربية وقد قدم مؤلفه للباحثين والمتخصصين في هذا الحجال نموذجاً للدراسة الفلسفية الدقيقة .

# ٢١١ ــ ريشنباخ :

(هانز): نشأة الفلسفة العلمية ــ ترجمة الدكتور فؤاد زكريا ــ القاهرة ــ دار الكاتب العربي للطباعة والنشر.

#### ۲۱۲ \_ زالد :

(سعيد): الفارابي –القاهرة – دار المعارف.

#### ۲۱۳ ـ سارتون:

(جورج) : تاريخ العلم ــ الترجمة العربية في عدة أجزاء بإشراف الدكتور إبراهيم بيومي مدكور ــ القاهرة ــ دار المعارف .

# ٢١٤ ـ طوقان:

(قدرى حافظ): تراث العرب العلمى فى الرياضيات والفلك - الطبعة الثانية – سنة \ 1908 م - جامعة الدول العربية - الإدارة الثقافية .

#### ٢١٥ - عبد الحيار:

(القاضى المعتزلى) : المغنى فى أبواب التوحيد والعدل ــ حققته لجنة بإشراف الدكتور طه حسين ومراجعة الدكتور إبراهيم بيومى مدكور . وقد صدر فى عدة مجلدات .

وهذا الكتاب من أهم الكتب التي تبحث في الفكر الاعتزالي ، ولا يستغنى عنه الدارس في هذا الحجال من قريب أومن بعيد .

### ٢١٦ - عبد الرازق:

(مصطفى) : تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية ــ القاهرة ــ لجنة التأليف والترجمة والنشر ــ سنة ١٩٤٤م .

# ٢١٧ \_ عفيني :

عفيني (دكتور أبو العلا) : التصوف (الثورة الروحية فى الإسلام) – القاهرة – دار المعا ف ــ الطبعة الأولى سنة ١٩٦٣ م .

# ٢١٨ ـ عفيني :

(دكتور أبو العلا): نظريات الإسلاميين فى الكلمة The Logos بحث بمجلة كلية الآداب ـــجامعة القاهرة ــ مجلد ٢ ــ جزء ١

### ٢١٩ \_ على :

( دكتور على جواد ) : تاريخ العرب قبل الإسلام — ( فى عدة مجلدات ) — بغداد — المجمع العلمى العراق — سنة ١٩٥٧ م .

# ۲۲۰ ـ قنواتی:

( الأب جورج ) : مؤلفات ابن سينا ــ القاهرة ــ دار المعارف سنة ١٩٥٠ م .

### ۲۲۱ - لبيب:

(مصطفى): الكيمياء عند العرب ــ القاهرة ــ دار الكاتب العربي الطباعة والنشر ــ سنة ١٩٦٧ م.

### ٢٢٢ ــ لوكا شيفتش:

(يان): نظرية القياس الأرسطية من وجهة نظر المنطق الصورى الحديث ــ الترجمة العربية للدكتور عبد الحميد صبره ــ الإسكندرية ــ منشأة المعارف ــ سنة ١٩٦١ م .

### ۲۲۳ - محمود :

( دكتو زكى نجيب ) : تجديد الفكر العربي بيروت ــ دار الشروق سنة ١٩٧١ م .

### ۲۲٤ - محمود :

(دكتور زكى نجنب): طريقة الرمز عند ابن عربى فى ديوانه (ترجمان الأشواق) \_ مقالة بالكتاب التذكا ى لمحيى الدين بنعرابي فى الذكرى المذوية الثامنة لميلاده \_ القاهرة \_ المجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجماعية \_ سنة ١٩٦٩ م .

## : ۲۲٥ \_ محمود

(دكتور زكى نجيب): قشورولباب — القاهرة — مكتبة الأنجلو المصرية سنة ١٩٥٧ م. ويتضمن هذا الكتاب العديد من الدراسات الهامة. ومنها « ثورة فى الفلسفة ، وأسطورة المتيافيزيقا، « الفكر العربى المعاصر » .

### ۲۲٦ -- محمود :

(دكتور زكى نجيب) : خرافة الميتافيزيقا ــ القاهرة ــ مكتبة النهضة المصرية ــ سنة ١٩٥٣ م .

### ۲۲۷ – محمود :

( د . فوقية حسين ) : الجويني (ساسلة أعلام العرب) ــ القاهرة ــ سنة ١٩٦٥ م

### ۲۲۸ ــ مد کور:

( دكتور إبراهيم بيوى) في الفلسفة الإسلامية – منهج وتطبيقه – القاهرة – دار المعارف

# ۲۲۹ - در کور:

( دكتور إبراهيم بيومى ) : أثر العربوالإسلام فى النهضة الأوربية (القسم الحاص بالفلسفة ) ــ القاهرة ــ الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر ــ سنة ١٩٧٠ م ــ الطبعة الأولى .

### • ۲۳ \_ مد کور:

(دكتور إبراهيم بيوى . دكتور خليل الجر . دكتور فريد جبر ، دكتور عادل العوا ، دكتور ابراهيم بيوى . دكتور خليل الجر . دكتور البير نصرى ناد . دكتور جميل صليبا ) : الفكر الفلسني فى مائة عام – أشرفت على الخراجه هيئة الدراسات العربية فى الجامعة الأمريكية ببيروت سنة ١٩٦٢م .

### ۲۳۱ ــ مکاوی:

( دكتور عبد الغفار ) : مدرسة الحكمة – القاهرة ـُــ الدار القومية . كتاب يعرض لكثير من أفكار الفلاسفة ومذاهبهم قديمًا وحديثا في أسلوب دقيق عميق .

### ۲۳۲ - منتصر:

(دكتور عبد الحليم) : تاريخ العلم ودور العلماء العرب فى تقدمة ــ القاهرة ــ دار المعارف ــ سنة ١٩٦٦ م .

# ۲۳۴ ـ موسى :

( دكتور جلال ) : منهج البحث العلمى عند العرب فى مجال العلوم الطبيعية والكونية ـبير وتــدار الكتاب اللبنانى ــ الطبعة الأولى سنة ١٩٧٧ م .

## ۲۳۶ ــ نکری :

(القاضى عبد النبى عبد الرسول الأحمد) : جامع العلوم الملقب بدستور العلماء فى اصطلاحات العلوم والفنون ــ الطبعة الأولى ــ مطبعة دائرة المعارف النظامية ــ حبدر آباد الله كن (٣ أجزاء) سنة ١٣٢٩ هـ .

### ۲۳۵ ـ هویدی :

(دكتور يحيى ) : تاريخ فلسفة الإسلام فى القارة الإفريقية ـــ الجزء الأول (ف الشهال الإفريقي ) ــ القاهرة ـــ مكتبة النهضة المصرية سنة ١٩٦٦ م .

## ٢٣٦ ـ هويدى :

( دكتور يحيى ) : دراسات فى علم الكلام والفلسفة الإسلامية ـــ القاهرة سنة ١٩٧٢ م .

# ۲۳۷ ــ هويدى :

( دكتور يحيي ) : منطق البرهان ــ القاهرة ــ مكتبة القاهرة الحديثة .

# ثانياً: المصادر غير العربية:

- Afnan (Soheil m): Avicenna, his life and works London george allen - unwin, 1958.
- 2 Allard (m): Le Rationalisme d'Averroés d'apres une ctude sur la Creation. Bulletin d'etudes orientales de l'institut Français de Al-Achàrî.
- 4 Amid (m): Essai sur la psychologie d'Avicenna, genever université de genève, Faculté des lettres 1940.
- 5 Anawati et L. gardet: Introduction à la théologie musulmane. Paris 1948.
- ولهذا الكتاب ترجمة عربية فى ثلاثة أجزاء بعنوان « فلسفة الفكر الديني بين الإسلام والمسيحية» وقام بهذه الترجمة الدكتور صبحى الصالح والدكتور فريد جبر بيروت دار العلم للملايين سنة ١٩٦٧ م .
- 6 Arberry (A.J.): Avicenna on theology Iondon Murray. 1951.
- 7 Arberry (A.J.): The legacy of Persia Edited by Arberry, oxford-London, 1953.
- ولهذا الكتاب الذى أشرف عليه آربرى . ترجمة عربية أشرف عليها وراجعها الدكتور يحبى الخشاب ـــ دار إحياءالكتب العربية ــ القاهرة ــ سنة ١٩٥٩ م .
- 8 Aristotle: Metaphysics<sup>(1)</sup>. a revised text with introduction and Commentary by S.D. Ross. London-Oxford. 1924 two volumes.
- 9 Aristotle: De Anima English translation by J.H Smith vol III<sup>(2)</sup> 1963.
- 10 Aristotle: The logic of Aristatle English translation 1963.

  London Oxford.
- 11 Aristotle: physica. English translation by R.P. Hardie and R.K. gaye, under the editorship of D. Ross.
  London Oxford vol II, 1962.
- (١) راجع ما كتبناه عن الترجمات العربية العديمة ، وعن تفصيلات حول كتب أرسطو ، وذلك في كتابنا « الفلسفة المشرق » . في كتابنا « الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا » وفي كتابنا « مذاهب فلاسفة المشرق » . (٢) هو رقم المجلد في الترجمة الانجليزية التي صدرت تحت إشراف د. روس

وتوجد ترجمة عربية قديمة لهذا الكتاب ومجموعة من الشروح عليها وهي شروح ابن السمح ومي بن يونس وأبو الفرج الطيب . وقام بتحقيق هذه الترجمة مع الشروح الدكتور عبد الرحمن بدوى — القاهرة — الدار القومية للطباعة والنشر سنة ١٩٦٤ — ١٩٦٥ م (في مجلدين) . كما قام أحمد لطني السيد بترجمة جزء من كتاب الطبيعة مع مقدمات بار تلمي سانتهلير —القاهرة — لجنة التأليف والترجمة والنشر —سنة ١٩٣٥م .

12 - Aristotle: The Ethics - English translatioon.

وتوجد ترجمة عربية لكتاب الأخلاق النيقوماخية لأرسطو قام بها أحمد لطني السيد ــالقاهرةـــسنة ١٩٧٤م .

- 13 Armstrong: An introduction to ancient philosophy London. Methuen, 1949.
- 14 Arnold (Thomas and alfred guillaume): The legacy of Islam London, 1960.
- وقد تُرجم قسم من هذا الكتاب إلى اللغة العربية لجنة الجامعيين لنشر العالم ــ القاهرة سنة ١٩٣٦ م وترجم قسم الإلهيات والفلسفة من هذا الكتاب الدكتور توفيق الطويل .
- 15 Avicenna Dânesh Nâmé.

يمثل هذا الكتاب عرضاً لفلسفة ابن سينا باللغة الفارسية ؛ وقد طبع هذا الكتاب سنة ١٣٠٩ ه في حيدر آباد الدكن . ثم أعيد طبع قسمى المنطق والإلهيات عام ١٣١٥ ه بطهران ... . وقد قامت وزارة المعارف بإيران بنشر هذا الكتاب بمناسبة العيد الألني لابن سينا . ثم قامت منظمة اليونسكو بترجمته إلى اللغة الفرنسية في جزأين . الجزء الأول يتضمن الميتافيزيقا والمنطق و يشمل الجزء الثاني الطبيعيات والرياضيات ، وذلك بعنوان :

Le livre de science. Traduit par Mohammad Achena et Henri Massé. Paris 1955.

- 10 Bailey (Cyril): The greek atomists and Epicures. axford-London. 1928.
- 17 Barnes (E.W): Scientific theory and religion (The world described by science and its spiritual interpretation). London Cambridge university press. 1933
- 18 Bergson (H): Creative Evolution. English translation by Arthur Mitchell. New York. 1944.
- 19 Boer (T.J.de): art "philosophy" in Encyclopaedia of Religion and Ethics vol 9.

- 20 Boutroux (Emile): Historical Studies in Philosophy English translation by Fred Rothwell. London-Macmillan 1912.
- 21 Brehier (E.): La philosophie du Moyen agc. paris 1949.
- 22 Burnet (J): greek philosophy. Thales to plate London Mac millan, 1943.
- 23 Cajori (F): A history of physics New York 1929.
- 24 Collingwood (R.J): The idea of Nature. London. 1945. Oxford university press.
- 25 Collingwood (R.J): An Essay on Metaphysics London Oxford, 1952.
- 26 Corbin (Henri): Avicenna and the visionary recital English translation by W.R. Trask. London Routeledge Kegan paul 1960.
- وقد صدرت ترجمة عربية لهذا الكتاب قام بها نصير مروة وحسن قبيسي ومراجعة وتقديم موسى الصدر وعارف تامر – بيروت ـــ لبنان ١٩٦٦ م .
- ونود أن نشير إلى أن كوربان يلجأ إلى تأويل بعض الآفكار عند بعض الفلاسفة العرب تأويلاً قد لا نتفق معه عليه . كما يدخل في تاريخه للفلسفة شخصيات تنتسب إلى الفلسفة من بعيد . وسنعرض لاختلافنا مع كوربان في هذه الجوانب ، في كتابنا الذي تقوم به الآن بإعداده عن تاريخ فلاسفة العرب .
- 27 Corbin (Henri): Histoire de la philosophie Islomique. vol I, Desorigines jusqué A la mort d'averroés
- وتوجد ترجمة عربية لهذا الكتاب ــ القاهرة ــ مؤسسة سجل العرب ــ سنة ١٩٥٥ . وقد ترجم القسم الخاص بالفلسفة الدكتور زكى نجيب محمود .
- 28 Crump (g -and E. jacob): The legacy of Middle ages. 1938.
- 29 **Dugat** (g) : Hisotire des philosophies et des théologiciens musulmans. paris. Maisonneave.
- 30 **Duhem** (P): Le Système du monde. Histoiredes doctrines cosmogiques de platon à Copernic. Tome I et IV. paris. Hermann. 1954.
- 31 Fakhry (Dr Majid): Islamicoccasionalism and its critique by Averroes and Acquinas.: London 1958.
- 32 gardet (L): La pensée religieuse d'avicenna Paris Librairie philosophique vrin 1951.
- 33 gardet (L): La Connaissance mystique Chez Ibn Sina et ses présupposés philosophiques. Caire 1952

- 34 gauthier (L): Ibn Rochd (Averroes). Paris 1948.
- 35 gauthier (L): La theorie d'Ibn Rochd (averroes) sur les rapport de la religion et de la philosophie. Paris 1909.
- 36 gauthier (L): Etudes sur la philosophie d'averroes Concernant son rapport avec Celled' avicenna et de gazali-Paris-universitaires de France. 1948.
- 37 --- georr (Dr Khalil): Les catégories d'aristote dans leurs versions Syro - Arabes, Beyrouth - Institut Français de Damas - 1948.
- 38 -- gilson (E): History of Christian philosophy in the Middle ages 1955.
- 39 goblot (Edmond): Le Systéme des sciences paris 1922.
- 40 **goichon** (Mllc. A.M.): La philosophie d'avicenna et son influence en Europe Medievale Paris 1944.
- 41 -- goichon (A.M.): L'évolution philosophique d'Avicenna Revue Philosophique. Juillet et Sep 1948.
- 42 goichon (A.M.): La distinction de l'essence et de l'existence d'aprés Ibn Sînâ Paris 1933.
- 43 goichon (A.M.): Lexique de la langue philosophique d'Ibn Sînâ (avicenna). Paris 1938.
- 44 gomperz (T): The greek Thinkers English translation by laurie Magnus. London 1949.
- 45 Hamelin (O): Le système d'Aristote. Paris 1931.
- 46 Haureau (B): Histoire de la philosophic Scolastique. Paris
- 47 -- Hernandz (Miguel Cruz): La Metafisica de Avicenna. universided de granade. 1949.
- 48 **Hernandz** (M.C.): Histoire de la pil sofia Esanola, filosofia Hispano Musulmana. Tomo I Madrid, 1957.
- 49 **Hourani** (Albert): Arabic thought in the liberal age Oxford-London 1962.
- 50 -- Inge (W.R): The philosophy of plotinus. Two volumes. London Longmans. 1948.
- 51 Jaeger (W): Aristotle Fundamentals of the history of his devel-English translation by Richard Robinson - London - Oxford. 1962.
- 52 Kraus (paul) : plotin Chez les Arabes des Enneades. Bulletin de l'institut d'Egypte. tome XXIII, session 1940 1941. Le Caire Imprimerie de l'institut Français d'Archéologie orientale. 1941.

- 53 Lecky (W.E.H.): History of the rise and influence of the spirit of Rationalism in Europe. London a1946.
- 54 Lodge (R.C): The philosophy of Plato. London Routledge -Kegan Paul. 1956.
- 55 Macdonald: Development of Mustim Theology New York. 1903.
- 56 Madkour (Dr Ibrahim): La place d'Alfarabi dans l'ecole philosophique Musulmanc. Paris 1934.
- كتاب غاية فى الدقة والعمل ، يعالج فلسفة الفارابي وتأثيرها فيمن جاء بعده بأصالة ومهجية . ولا يستغيى الدارس لفلسفة الفارابي عن هذا الكتاب من قريب أو من بعيد .
- 57 Madkour (Dr Ibrahim): L'Organon d'Aristote dans le monde Arabe. Second édition - Librairie philosophique. vrin - Paris. 1969.
- 58 Mahdi (Dr Muhsin): Alfarabi against philoponus. The university of Chicago. Center of middle Eastern Studies Reprinted journal of Near Eastern Studies. vol 26 No 9, october 1967.
- 59 Maimonides: The guide for the perplexed. English translation
- 60 Massignon (M.L): La phiolsophie Qrientale d'Ibn Sinâ, et son alphabet philosophique (Mémorial avicenna IV, publications de l'institut Français d'archéologie orientale de Caire, 1954.
- 61 **Mehren** (A.F): Etudes Sur la philosophie d'Averroes Concernanant Son rapport avec Celle d'Avicenna et gazzali.
- 62 Mellone (S.H.): Western Christian Thought in the Middle ages London.
- 63 Mieli (Aldo): La Science Arabe et son rôle dans l'Evolution scientifique mondiale - Leiden 1966.
- ولهذا للكتاب ترجمة عربية قام بها الدكتور عبد الحليم النجار والدكتور محمد يوسف موسى ( القاهرة ـــ دار القلم ) سنة ١٩٦٢ م .
- 64 Montgomery (Watl): Free will and predestination in Early Islam. London 1942.
- 65 Munk (S): Mélanges de Philosophie juive et arabe. Paris 1955.
- 66 O'leary (De lacy): Arabic thought and its place in history. 1958. London - Kegan - Paul.

- الكتاب ترجمة عربية للدكتور تمام حسان وراجعها الدكتور محمد مصطفى حلمى ــ وزارة الثقافة ــ القاهرة سنة ١٩٣٢ م .
- لكتاب ترجمة عربية قام بها الدكتور وهيب كامل وراجعها زكى على ـــ القاهرة ـــ مكتبة النهضة المصريةــــسنة ١٩٦٢م .
- 67 O'leary (De lacy): How greek Science passed to the Arabs. London - Routledge - Kegan paul 1948.
- وقام بترجمتها ترجمة حديثة الدكتور فؤاد زكريا وراجعها على الأصل اليونانى الدكتور محمدسليم سالم—القاهرة—دار الكاتب العربي سنة ١٩٦٨ م .
- 68 Oursel (paul Masson): Comparative philosophy London-Kegan Paul 1962.
- 69 Plato: "plato Cosmology": The Timaeus of plato. English translation by F.M. Cornford. London Routledge. Kegan-Paul 1956.
- 70 -- Plato: The Republic. English translation by A.D. Lindsay-London. 1948.
- وترجم الدكتور زكى نجيب محمود القسم الأول والقسم الثانى من هذا الكتاب (الفلسفة اليونانية والفلسفة المسيحية) ـ القاهرة ـ لجنة التأليف والترجمة والنشر .
- 71 Quadri (g): La philosophie Arabe dans l'Europe Médievale, des origines à Averroés. Traduit de l'Italien par Roland Huret. Paris 1960.
- 72 Radhakrishnan: History of philosophy Eastern and Western, London - Allen - unuin, vol I 1962, vol II 1963.
- 73 --- Renan (E): Averroés et l'Averroisme. Paris, 1949.
- 74 -- Robin (L): La théorie platonicienne des idées et des nombres d'après Aristate - Paris 1908.
- 75 --- Rousselot (X): Etudes sur la philosophie dans le Moyen age Paris.
- 76 Ross (W.D): Aristatle. oxford London. 1953.
- 77 -- Russell (B): History of Christian philosophy. London 1961.
- 78 Russell (B): The analysis of Matter. London 1927.
- 79 Russell (B): The analysis of Mind. London. 1951.
- 80 --- Russell (B): Human Knowledse. èts scope and limits London, 1951.
- 81 Saliba (Dr êemil): Etude sur la Metaphysique d'Avicenna-Paris: 1927.

- 82 Sarton (g): Introduction to the history of science
- 83 Sharif (M M): A history of Muslim Philosophy Two volumes 1963
- 84 Stace (WT): Time and Eternity (An Essay in the philosophy of Religion). Princeton university press. 1952.
- وللكتاب ترجمة عربية قام بها الدكتور زكريا إبراهيم ــ وقدم لها الدكتور أحمد فؤاد الأهواني ــ بيروت ــ المؤسسة الوطنية للطباعة والنشر سنة ١٩٦٧م .
- 85 Taylor (A.E): Plato, the man and his work-London methuen 1952.
- 86 Taylor (A.E.): A Commentary on plato's Timaeus London.
- 87 Taylor (H.O.): The Mediaeval Mind. Two volumes. Harvard 1962.
- 88 Vaux (Carra de): Les penseurs de l'Islam France geuthner. Tome II et IV 1920 - 1923.
- 89 Vaux (Carra de): Avicenna. Paris- Alcan 1900.
- 90 Walzer (R.R.): Articles "Avicenna" and "Arabic philosophy" in Encyclopaedia Britannica vol Iè, 1964. London.
- 91 Welb (C.C.J): god and personality London george allenunwin - 1934.
- 92 Wensinck (A.J): The Muslim Creed. London Cambridge.
- 93 Whittaker: Neo-Platonists London Cambridge.
- 94 Wulf (Maurice de): History of Mediaeval philosophy. Two volumes. London Longmans green 1935.
- 95 Yahia (osman): Histoire et Classification de l'oeuvre d'Ibn Arabi. Tome I et Tome II. Damas, Institut Français de Danas - 1964.

# كتب للمؤلف

١ – النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد – دار المعارف بمصر سنة ١٩٦٨ م – مكتبة الدراسات الفلسفية .

٢ — الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا — دار المعارف بمصر سنة ١٩٧١م — مكتبة الدراسات الفلسفية .

٣ – مذاهب فلاسفة المشرق – دار المعارف بمصر. – الطبعة الحامسة سنة ١٩٧٦م.
 ( الكتاب الأول في سلسلة العقل والتجديد) .

٤ - تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية - دار المعارف بمصر - الطبعة الثالثة - سنة 1977 م. (الكتاب الثاني في سلسلة العقل والتجديد) .

ه - ثورة العقل في الفلسفة العربية - هار المعارف بمصر - الطبعة الرابعة
 سنة ١٩٧٧م ( الكتاب الثالث في سلسلة العقل والتجديد ) .

ويظهر قريبًا للمؤلف فى سلسلة ﴿ العقل والتجديد ﴾ ، الني يشرف عليها ويقدم لها :

١ ـ نقد الفكر الجدلي .

٢ ــ ابن باجه . . . فيلسوفنا مغتر با .

٣ - هل في مصر فلاسفة ؟

٤ - قضية الأصالة والمعاصرة في فلسفتنا العربية

رقم الإيداع ١٩٧٨/٢٧٥٨ ISBN ٩٧٧-٢٤٧-٢٤٨ الترقيم الدول ١- ١٩٨٨/٩