# المنظوال والمراق

ت أليف عن الراع من الراع من الراع من الراء عن ال

الطبعةالوابعية

النَّاشر: وكالمُ المطبوعَاتُ سُّارِع فه دالسَّالِم ـ الكوكت سُّارِع فه دالسَّالِم ـ الكوكت



الطبعةالرابعتة

الت اشر: وكالذالطبؤعَاتُ ستارع فه دالسكالم الكوكت 1977 الطبعة الأولى ١٩٦٢

الطبعة الثانية ١٩٦٣

الطبعة الثالثة ١٩٦٨

الطبعة الرابعة ١٩٧٧

# مؤلفات الدكتور عبد الرحمن بدوي (أ) مبتكرات

١ – الزمان الوجودي
 ٢ – هموم الشباب
 ٥ – هل يمكن قيام أخلاق وجودية ؟
 ٣ – مرآة نفسي (شعر)
 ٣ – نشيد الغريب (شعر)

### (ب) دراسات أوروبية

١ – الموت والعبقرية
 ٢ – دراسات وجودية
 ٣ – المنطق الصوري
 ٧ – في الشعر الأوربي المعاصر
 ٤ – النقد التاريخي
 ٨ – مناهج البحث العلمي

## خلاصة الفكر الأوربي

١ - نيتشه
 ٢ - ربيع الفكر اليوناني
 ٣ - اشبنجلر
 ٣ - شوينهور
 ٨ - المثالية الألمانية (شلنج)
 ٤ - أفلاطون
 ٩ - كرنيادس
 ٥ - أرسطو

#### (ج) دراسات إسلامية

١ ــ التراث اليوناني في الحضارة ١٧ ــ ابن سينا : عيون الحكمة ١٨ – ابن سينا : البرهان ( من الإسلامية « الشفا » ) ٢ ــ تاريخ الإلحاد في الإسلام ١٩ ــ الأفلاطونية المحدثة عند العرب ٣ ــ شخصيات قلقة في الإسلام ٢٠ ــ أفلوطين عند العرب ٤ ــ الإنسانيةوالوجودية فيالفكر العرني ٢١ – الميشر بن فاتك : مختار الحكم ٥ – أرسطو عند العرب ۲۲ ــ فلهوزن : الخوارج والشيعة ٦ ـــ المثل العقلية الأفلاطونية ٢٣ – مؤ لفات الغز الي ٧ ــ منطق أرسطو في ٥ أجز اء ٢٤ – أرسطوطاليس: الطبيعة ٨ ـــ رابعة العدوية ٢٥ – الغزالي : فضائح الباطنية ٩ ــ شطحات الصوفية ( أبو زيد ٢٦ ــ أسين بلاتيوس : ابن عربي البسطامي) ٢٧ ــ دور العرب في تكوين الفكر ١٠ ــ روح الحضارة العربية ١١ - الإنسان الكامل في الإسلام الأوربى ۲۸ ــ مؤلفات ابن خلدون ١٢ – التوحيدي : الإشارات الإلهية ٢٩ - مذاهب الإسلاميين ١٣ \_ مسكونة : الحكمة الحالدة ١٤ ــ فن الشعر لأرسطو وشروحه ٣٠ ــ أبو سليمان المنطقى : صوان الحكمة العر بية ١٥ ــ الأصول اليونانية للنظريات ٣١ ــ أفلاطون في الاسلام ٣٢ – خفين بن إسحق : آداب السياسية في الإسلام الفلاسفة ١٦ ــ في النفس لأرسطوطاليس

### (د) ترجمات (الروائع المائة)

١ – ايشندورف : حياة حابر بائر ٣ – جيته : الديوان الشرقي
 ٢ – فوكيه : اندين
 ٢ – فوكيه : الأنساب المختارة

بیرن : أسفار اتشیلد هارولد ۷ ــ مسرحیات برشت
 تربانتس : دون کیخوته ۸ ــ مسرحیات لورکا

#### بالفر نسية

- 1. Le Problème de la mort. Le Caire, 1965.
- 2. La transmission de la Philosophie Grecque au monde arabe. Paris, Vrin, 1968.
- 3. Histoire de la Philosophie en Islam. 2 vols. Paris, Vrin, 1972.

# فهرست

المنطق الصورى الباب الأول: مقدمات 7-5 ۷ \_ تقسیم المنطق ۲۰۰ ۰۰۰ ۰۰۰ ۲ – ۱۷ ٣ ــ المنطق : علم أو فن ؟ **YY** — **IY** ···· ··· ··· \$ ــ النزعات التوجمهية في دراسة المنطق 28 - 74 (١) النزعة النفسانية 37 - 47 (س) النزعة الاحتماعية **\*1 - Y** (ح) النزمة اللفوية 27 - 73 ألفصل الأول : طبيعة الحكم الأحكام القحريبية 23 - 23 الأحكام البرهانية ممم ممم ممم ٤٩ الفصل الثانى: منطق التصورات السكلي والجزئي 10-20 التصورات الواضحة والفامضة ، والتصورات المتمنزة والمختلطة 🕒 🗣 ــ ٦٠ التصورات السالبة وأنواع التقابل

المفهوم والماصدق ٠٠٠ ٠٠٠

\*\* - 34 ···

# التعريف والتصتيف

| صفحة                  |                      |       |           |               |            |                |
|-----------------------|----------------------|-------|-----------|---------------|------------|----------------|
| A1 - Y0               |                      |       |           |               |            | التعريف        |
| ٨١                    | •••                  | • • • | • • •     | •••           | •••        | اللامعرفات     |
| <b>XA — AX</b>        | • • •                | • • • | • • •     | • • •         | •••        | التصنيف        |
| الباب التاني: الأحكام |                      |       |           |               |            |                |
| ra <b>r</b> r         | •••                  | •••   | • • •     | • • •         | تصنيفاتها  | الأحـكام و     |
| 1.2 - 97              | •••                  | • • • | • • •     | •••           | القضية     | الجهة _ في     |
| 3.1 - 1.1             | •••                  | • • • | • • •     | نہ            | في القضيد  | الكيف _        |
| \\• — \·A             | • • •                | •••   | • • •     | • • •         | القضية     | الكي في        |
| 17 110                | • • •                | • • • | • • •     | • • •         | <b>راق</b> | الاستن         |
| 171 - 171             | • • •                | • • • | •••       | يــة          | ف القض     | الإضافة –      |
| 144 - 144             | • • •                | •••   | •••       | • • •         | رطية       | القضايا الشه   |
| 170 - 172             | • • •                | ;     | التركيبية | والأحكام      | نحليلية ,  | الأخكام ال     |
| 147 - 141             | • • •                | • • • | • • •     | • • •         | ايا        | تقابل القضا    |
| 129 - 179             | •••                  | • • • | •••       | • • •         | لباشر      | الاستدلال ا    |
| 131 - 161             | • • •                | • • • | • •       | ايا الحلية    | ردى للقض   | المدلول الوجو  |
|                       | الباب الثالث: القياس |       |           |               |            |                |
| 170 - 10Y             | • • •                | • • • | •••       | زا <b>ۋ</b> . | ريفه وأج   | القياس وتم     |
| 144 - 140             | • • •                | • • • | • • •     | • • •         | س          | قواعــد الِقيا |
| 14. — 144             | • • •                | • • • | • • •     | • • •         | U          | مبدأ القياء    |
| 140 - 141             | •••                  | •••   | • • •     | Ĺ             | اص الحسل   | أشكال القيب    |

ضفحة الشكل الأول ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ 197 - 147 ... الشكل الثأني معم 198 -- 197 ... الشكر الثالث ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ 194 - 198 ... الشكل الرابع مهم مهم ممم Y.Y - 19A • • • وظائف الأشكال الأربية ... Y.8 - 4.4 ... 3.7 - 7/7 القياس الاستثنائي ... ... • • • 717 - 717 القياس الاستثنائي المتصل ... ... 717 - 177 القياس الاستثنائي الانفصالي ٠٠٠ ٠٠٠ ٢٦٧ - ٢٢٢ القياس المضمر ٠٠٠ 777 - 477 القياس المركب موصول النتائج ٥٠٠ من ٢٢٨ – ٢٢٨ القياس المركب مفصول النتائج ٠٠٠ ٠٠٠ ٢٣٨ - ٢٢٣ قياس الإحراج ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ١٧٤ - ٢٤٠ الأغاليط ••• ••• الأغاليط 759 - 721 المنطق الرياضي تاريخ المنطق الرياضي ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٢٦٥ ـ ٢٦٥ نظریة کم المحمول ۰۰۰ ،۰۰ ،۰۰ ،۰۰ 777 - XYY المنطق الرمزي — الرموز ... ... المعلق الرمزي المرادي ا الخواص الصورية للاضافات محمم ممم **747 - 747** حساب الأصداف ٠٠٠ ٠٠٠

حساب القضايا ٢٠٠ ،٠٠ ،٠٠ حساب

W.9 - Y9W ... ...

415 - 4.9

T1V - T12



قصدت في هذا الكتاب أن أعرض موضوعات المنطق الصورى والرياضى عرضاً شاملا منصلاً أستقصى فيه المسائل في تطورها حتى أبلغ بها إلى آخر صُورها ، ومختلف الآراء التي أدلى بها كبار المناطقة في المصر الحديث ، متخذاً في معظمها موقفاً جزئياً خاصاً يتناسب مع سياق المرض دون أن ألذم موقفاً موحداً يستهدف الاسالة أكثر مما ينشد الاستقصاء ، لأنني لم أرد به أن يكون تمبيراً عن الفلسفة التي أومن بها وأشارك في إيجادها ، والتي أعلنت في برنامجي لما في « الزمان الوجودى » عن منطق خاص بها ينبثق عنها ، لأن هذا المنطق الذي أعلنت عنه لايزال عندى في دور التكوين م

القاهرة سنة ١٩٤٣

عبدالرحمق بدوى

# المنطق المتبوري

#### مقـــدمات

#### ۱ - نمریفه

1 — كلمة منطق من ناحية الاشتقاق اللغوى تدل أولا على السكلام ، فهى في اليونانية λογ Χη . ولانمرف على وجه الدقة من هو أول من استعملها اصطلاحاً ، ولا في أى عصر . وأرجح ما قبل في هذا ما افترضه پرنتل Prantl ( « تاريخ المنطق في الغرب » ج ١ ص ٥٣٥ — ص ٣٣٠) تبماً لإشارة من بوثتيوس المنطق في الغرب » ج ١ ص ٥٣٥ — ص ٣٣٠) تبماً لإشارة من بوثتيوس Boetius من أن من الممكن أن تمكون من وضع شراح أرسطو ، وضعوها اصطلاحاً من أجل أن يقابلوا بين الأورغانون لأرسطو وبين الديالكتيك عند الرواقيين ( ولمل ذلك كان في عهد أندرونيةوس الرودسي ) . وعلى كل حال فقد استعملها شيشرون في كتابه Do finibus وعدل استعملها غنى في القرن الثاني بعد وجالينوس على أنها قد أصبحت شائمة في عصرهم ، أعنى في القرن الثاني بعد الميلاد (١) .

غير أن كلة ٨٥٧٥٥ في اليونانية تدل أيضًا على العقل أو الفكر أو البرهان ؟ ومن هنا كان من الميسور استخدام اسم صفة منها يدل على الفكر والبرهان والتفكير العقلى . أما في العربية فلا تدل كلة « النطق » في أصلها اللغوى إلا على الكلام والتلفظ . ولكن المترجمين في القرن الثاني ، حين أرادوا ترجمة اللفظ اليوناني ، رجموا إلى الأصل الاشتقاقي وهو الكلام أو الفطق مع عدم مراعاتهم للمعنى الحقيق المستعمل حينئذ لهذا اللفظ من حيث إنه لم يكد يدل على العقل أو الفكر كما هي الحال في اليونانية ، ومن هنا اضطر أهل الفلسنة حينئذ إلى

<sup>(</sup>١) راجر معجم لالاند ، تحت الكلمة . وكذلك معجم أيسار .

تبرير هذا الاستمال بأن فرقوا بين نوعين من النطق : النطق الظاهرى والنطق الباطنى ، والأول هو التكلم ، والثانى إدراك المعقولات . وبهذه التفرقة أعطوا الكلمة مدلولها ألأصلى والاصطلاحى معاً (١) ، وهي تفرقة ترجع بدورها إلى أرسطو نفسه .

ولكن استمال هذا اللفظ لم يقتصر على «علم » النطق ، بل استعمل بمدة ممان أهمها اثنان :

(1) « المنطق هو العلم الباحث في المبادئ العامة للتفكير الصحيح . وموضوعه البحث في خواص الأحكام ، لا بوصفها ظواهر نفسية ، بل من حيث دلالها على معارفنا ومعتقداتنا ، ويعنى على الأخص بتحديد الشروط التي بها نبرر انتقالنا من أحكام معاومة إلى أخرى لازمة عنها » . (كينز : « المنطق الصورى » ، المقدمة § ١) .

والمنطق بهذا المنى هو «علم » المنطق · فهو إذن العلم الذى يميز بين الأحكام والعمليات الذهنية الفاسدة . وقبل أن ننظر في هذا التعريف ننتقل إلى بيان المعنى الثاني .

<sup>(</sup>۱) راجع ما يقوله الجرجانى فى تعليقاته على « شرح القطب على الشمسية » حيث قال : « النطق يطلق على الظاهرى وهو التكلم ، وعلى الباطنى وهو إدراك المقولات . وهذا الفن (المنطق) يقوى الأول ويسلك بالثانى مثلك السداد . فبهذا الفن يتقوى ويظهر كلا معني النطق للنفس الإنسانية المسهاة بالناطقة : فاشتق له اسم من النطق » ( شروح الشمسية ، طبع مصر سنة هنفس الإنسانية المسهاة بالناطقة : فاشتق له اسم من غرابة هدذا الاستعمال لكلمة النطق بمعنى العقل وعدم اتفاقه مع اللغة البربية السيرافي فى المناظرة التي نسب التوحيدي إليه أنه قام بها مع منى ، فقال (أو قال التوحيدي) : « . . . . لأن أصحابك (أى المناطقة ) يزعمون أن المنطق هو العقل ، وهدذا قول مدخول ، لأن النطق على وجوه أتم عنها في سهو » (التوحيدي : « الإماع والمؤانسة » ج ١ ص ١٢٤ س ١٧ — ٨٨ ) ،

(ت) « نطلق نحن كلة منطق على علم القوانين الضرورية للذهن وللمقــل بوجه عام . أو الممنى واحد ، (علم الشـكل البسيط للفــكر بوجه عام » كنــُت ، « المنطق » القدمة ؟ ١ ) .

والمنطق هنا هو البحث في قوانين الفكر وشكوله ، ولما كان الفكر عند الثاليين هو كل الحقيقة ، فإن المنطق هو الذي يضع القوانين الأساسية للواقع · والمنطق هنا إذن موضوعي ذاتي ما ، صوري مادي في نفس الآن . فهو لا يبحث في قوانين الفكر الذاتي فحسب ، بل ويضع أيضاً قوانين الواقع الموضوعي .

وهذا التمريف هو التعريف الذى سيقول بمثله هيجل وهاملتون . فهيجل يقول إن المنطق « هو علم الصورة ، أعنى الصورة في المنصر المجرد للفكر ( الانسكاوپديا، § ١٩ ) . وهاملتون يقول : « المنطق هو علم قوانين الفكر بوصفه فكراً » ( المحاضرة الأولى من « محاضرات في المنطق » ) .

و بلاحظ أن هذا التعريف تعريف ميتافيزيق وجودى ، بينها التعريف السابق في (١) تعريف نفسانى و يقصد من المنطق بالمبى الأول بيان التواعد التى يسير عليها التفكير الصحيح ؟ ومن المنطق بالمبى الثانى بيان القوانين التى يسير عليها الوجود . ولهذا يجب أن عيز بين كلا القوعين عييزاً دقيقاً ، ويحسن بنا أن نسمى الأول « المنطق العقلي » ، ونسمى الثانى « المنطق الوجودى المشالى » ، وعسم المنطق بالمنى الدقيق مباحث ميتافيزيقية هى فى الواقع من صميم المنطق الوجودى ، خصوصاً المبحث التقديمي الذي تستهل به دراسة المنطق غالباً

نحت عنوان « قوانين الفكر الضرورية \* » . ولا بأس من إدخال أمثال هذه المباحث ، على شرط أن يضع الإنسان نصب عينيه أنها تنتسب إلى المنطق الوجودى ، لا إلى المنطق العقلى بالمنى الدقيق .

# ٢ - تقسيم للنطق

٣ - والمنطق بالمنى الدقيق ينقسم إلى قسمين رئيسيين: المنطق الصورى، والمنطق المادى . وذلك أن كل علم من العالم له ناحيتان: صورية ومادية ، ولا تختلف الملوم بعضها عن بعض من هذه الناحية إلا في نسبة كل من هاتين الناحيتين إلى الأخرى: فبعضها أكثر صورية ، والبعض الآخر أكثر مادية . ونقصد بهذا أن لكل علم موضوعاً يبحث فيه ، وأنه لكى بهصل إلى معرفة حقيقة هذا الموضوع لا بد من طائفة من العمليات العقلية تقوم بها النفس أو العقل والمنطق ، كأى عام ، له موضوع يبحث فيه عن أحواله أو عوارضه الذاتية ، كا يقول المناطقة العرب . وهذا الموضوع يبحث فيه عن أحواله أو عوارضه الذاتية ، كا مؤدية إلى تحصيل علم لم يكن » (الساوى: «البصائر النصيرية » ص ٦ ، طبعة بولاق) ، إلا أن المنطق لا يمنى عناية خاصة بالمضمون الواقعى لهذه التصورات بقدر عنايته بالعمليات العقاية التى تؤدى إلى تحصيل التصورات والتصديقات تحصيلا بقدر عنايته بالعمليات العقاية التى تؤدى إلى تحصيل التصورات والتصديقات تحصيلا بقدر عنايته بالعمليات العقاية التى تؤدى إلى تحصيل التصورات والتصديقات تحصيلا بقدر عنايته بالعمليات العقاية التى تؤدى إلى تحصيل التصورات والتصديقات تحصيلا بقدر عنايته بالعمليات العقاية التى تؤدى إلى تحصيل التصورات والتصديقات تحصيلا بقدر عنايته بالعمليات العقاية التى تؤدى إلى تحصيل التصورات والتصديقات عصيلا بقان الجانب الصورى فيه أرجح من الجانب المادى ، حتى إن المقصود

<sup>1.</sup> Bradley: Logic, V. 1;

<sup>2.</sup> Bosanquet: Logic, V. 1;

<sup>3.</sup> Bain : Logic .

<sup>4</sup> L. S. Stebbing: A Modern Introduction to Logic, Ch. XXIV, § 2

<sup>5.</sup> Boole: The laws of Thought London, 1854;

<sup>6</sup> W. E. Johnson : Logic, Vol. 1

<sup>7.</sup> H. W. B. Joseph: An Introduction to Logic, P. 13;

<sup>8.</sup> J. N. Keynes: Formal Logic, appendix B

<sup>9.</sup> J. S. Mill: A System of Logic, Book II, Ch. 7, § 5;

<sup>10.</sup> J. S. Mill: Examination of Sir William Hamilton, Philosphy.

بهذا الجانب المادى ليس هو ضمان صحة النتائج الجزئية فى كل علم وإعا يقصد به مراعاة الإشارة الموضوعية للنصورات والقصديقات . فبدلا من أن يقتصر الأمر على الشكول العامة للعمليات الفكرية الخاصة بالاستنتاج الصورى ، يعنى المرم بدراسة العمليات المؤدية إلى تحصيل العلم فى فروعه المختلفة بطريقة عامة . ومن هنا يبدو تغلب الجانب الصورى على الجانب المادى ، ولذا كان المنطق ، إلى جانب الرياضة البحت ، أشد العلوم صورية وتجريداً ، حتى أصبح المثل الأعلى فيه كما يراه المنطق الحديث ، أن يتجرد فى بحثه عن كل مادة ، بل وعن ألفاظ اللغة نفسها لكى يصير رمزياً عجر داً كالرياضيات سواء بسواء .

وهذه الصلة بين الناحيتين ، الصورية والادية ، قد أثارت مشكلة نستطيم أن نحلها على الأساس التاريخي . فنلاحظ أولاً أن نظرة واضع المنطق كانت نظرةً مزدوجة جمعت بين الناحيتين ، وإن كانت الناحية الصورية أغلب ظهوراً . فإن أرسطو يرى ، تبماً للفلسفة السقراطية والأفلاطونية ، أن التصور أو الكلى إدراك مباشر للواقع ولطبيمة الأشياء الأزلية بواسطة المقل . والتصور الكامل هو المبر عنه في التمريف . ولذا كان على التمريف أن يمرفنا موضوع التصور تمريفاً نهائياً كاملا جامعاً مانعاً ، كما يقولون ، أي معبراً تعبيراً دقيقاً ثابتاً عن الحقيقة الوضوعية للأشهاء . والوصول إلى هذا التمريف يكون بإدراك الروابط بين التصورات بعضها وبعض وتعيينها من حيث المعوم والحصوص ، ومن حيث النسب التي توجد بينها ؟ وهي نسب حقيقية ، أي موضوعية موجودة في الأشياء نفسها وليست شــكولا عامة موجودة في طبهمة العقل وحده ، كما سهقول كَمنت بعد ذلك بزمان طويل . والمنطق تبماً لهـــذا يبحث في التصورات وفي ارتباط التصورات على هيئة تصديقات من حيث إن ذلك مؤدر إلى إدراك الواقع . ولما كانت التصورات تعبيرات كاملة عن الموضوع الخارجي ، فإن استنتاج ما فيها:

يؤدى إلى إدراك الواقع ؛ أعنى من هــــذا أن الناحية الصورية والناحية المادية أو الموضوعية مختلطتان عام الاختلاط . فكأن التصورات يمـكن النظر فيها دون حاجة إلى الالتجاء إلى التجربة ؛ أى إن المنطق يمـكن أن يتم بطريقة قبــاِية مِرْفَةٍ .

وعلى هذا أقام أرسطو المنطق على أساس النظر فى تسلسل التصورات فى الذهن بطريقة محددة ، أى على أساس بيان القواعد المامة التى يسير عليها المقل فى ربطه بين التصورات بمضها وبمض فى الذهن بصرف النظر مما تشير إليه فى واقع التجربة ؟ ومن هنا انتهى إلى أن غاية المنطق هى الحدود فى التصورات وانقياس فى التصديقات . وكان منطقه هذا صورى النزعة إلى حد كبير .

ولا يمكن أن نقرل إنه كان صورياً خالصاً . فإن المنطق الصورى بالمنى الدقيق هو ذلك الذي عناه هاملتون فقال : إن المنطق بالمنى الصورى هو علم انفاق الفكر مع نفسه Consisteacy فإن في الفكر قانوناً ضرورياً هو قانون عدم التناقض ، فليس على المقل إلا أن يسير على هذا القانون ، وبغض النظر عن مضمون التصورات أو التصديقات ، في إدراكه لماهية التصورات وتصديقه بحقيقة الأحكام ؛ والنطق إذن هو علم القوانين التي يسير عليها الفكر في وصوله إلى التصورات والتصديقات الصحيحة ، وهي قوانين ترجع في النهاية إلى قانون أو مبدأ واحد ، هو قانون عدم التناقض ؛ وليس على المقل هنا أن يعني بأكثر من هذا الارتباط بين التصورات والتصديقات من الناحية الذهنية الخالسة .

ولكن أرسطو لم يكن صورياً إلى هذا الحد فى نظرته إلى المنطق ، لأنه إذا كان كذلك فى « التحليلات الأولى » فإن التحليلات الأولى مقدمة « للتحليلات الثانية » ، وهذه تعنى بالاستدلال من حيث انطباقه على موضوع العلم (١) .

۱۹۳۱ ماملان : « مذهب أرسطو » س ۹۳ --- ۹۳ --- باريس سنة ۱۹۳۱
 O. Hamelin : Lo aystème d'Aristote.

وإنما كان المنطق الأرسططالى مزيجاً من الصورية والمادية أو الوضوعية ، كما كان مزيجاً من المنطق المقلى والمنطق الوجودى .

غير أن شراح أرسطو لم يمنوا بالناحية الموضوعية ، وإعا أنجه كل اهتمامهم إلى الناحية الصورية ، وخاصة في المصور الوسطى ، حتى بَدُد ما بين المنطق الصورى و بين العلم بالمنى المحدود ، وحتى أصبح المنطق على حدد تعبر ديكارت « وسيلة للتحدث دون نظر عن الأشياء التي نجهلها ، بدلا من تعلمها » ( « مقال عن المهج » ، القسم الشانى ) ، كا يظهر خصوصاً في « الفن السكبير » عند ريمون ليل (١) .

وإعا بلغت هذه الثورة أوجها عند ديسكارت وبيسكون وجاليليو . فإنهم يرون أن الفسكر المجرد غير قادر على اكتشاف الحقائق ، وإعما الفسكر القائم العيبى الذي يقوم على التجربة والاستقراء عند بيسكون وجاليليو ، وعلى العيانات الرياضية والتصورات الحماصة بالعمدد والمقدار عند ديسكارت ، هو الذي يؤدى بنا إلى تحصيل العملم وكشف الحقائق ، فلا مناص إذن من إقامة منطق جديد في مقابل المنطق القديم الأرسططالي ، منطق يقتضى وجوده تغير النظرة إلى العملم . فإن المنطق الأرسططالي ومنطق العصور الوسطى كان كلاهما يقوم على الفكرة

<sup>(</sup> ۱ ) Ars magna لرعون لير Ars magna ( ۱ )

الأرسططالية في الماحة القائلة بأن المسلة الفاعلية والمسلة الصورية والمسلة الفائية واحدة ، فتى تحدث المرعن الجنس والنوع والفصل ، فقد أصاب صميم الواقع ، ومتى أدرك الروابط بين هده المعاني المجردة ، أدرك في الوقت نفسه قوانين كون الأشياء وتوادها بمضها من بمض ، وقام المسلم على أساس فسكرة الطبائم والشكول الجوهرية عند هؤلاء المدرسين : بمنى أن لسكل شيء صورة أو طبيعة هي القسوة التي تصدر منها آثار هدا الشيء سواء في نفسه وفي الخارج ، وبدركها العقسل بواسطة الفسكر المجرد . أما المسلم الجسديد كما كو"نه رجال النهضة فإنه يقوم على الملاحظة والتجربة وعلى تحليل الموضوعات التي تقدمها لنا الطبيعة تحليلا يستخرج عناصرها أولاً من أجل إمكان تركيبها من جسديد ، والفسكرة الموجّبة فيه هي التناسر الآلي للظواهر ، والفاية التي يرمي إليها المسلم هي إقامة صناعة فنية تؤدى وظيفة الطبيعة على يد الإنسان .

ومن ناحية آخرى بهضت الرياضيات ؟ وبدا لعلمانها أن طريقة البرهنة فيها هي الطريقة المثلى . وهي الطريقة التي يصل المرء بهدا إلى مبادى عليا على أساسها نقيم حقيقة الأحكام ويقيبها ، والعلم تبعاً لهذه النظرة مجموعة من القضايا تستخلص من التمريفات والبديهيات والمصادرات (۱) ، والبرهان عمليسة انتقال الذهن من أشياء سلم بصحبها إلى أخرى تستخلص منها بالضرورة وهو مايسمي الاستدلال بالمني الدقيق ، فنادى أصحاب الرياضيات وعلى رأسهم ديكارت ، باتباع هدذا

<sup>(</sup>١) البديهية قضية بينة بنفسها ، وليس من المفيد ولا من الممكن البرهنة عليها . والمصادرة قضية ليست بينة بنفسها ، ولا يمكن البرهنة عليها ، ولكننا نسلم بها ( نصادر عليها ) لأننا نستطيع أن نستنتج منها دائمانتائج دون أن نصادف استحالة ، فهى فرس يتحقق بنتائجه (جبلو ، المعجم الفلسني ، نحت اللفظين )

المهج بدلا من ذلك المهج القياسي المقيم الذي سار عليه المدرسيون .

فاالماوم الطبيعية في المجاهما القوى إلى إقامة الصناعة الفنية وبالتالى إدرك الحقيقة الواقعية في قائميها وعينيها ، وتحصيل علم واسع بالواقع قدد لجأت إلى التجربة والملاحظة في أوسم معانيهما ، فالملاحظة بجب أن تكون في أشد الظروف ملاءمة وتنوعاً ودقة ، والتجربة بجب أن تكشف لنا عن ارتباط المناصر بعضها ببعض على أساس قوانين عامة بسيطة . وكان الاستقراء هو المهج الذي يمكن من تحصيل هذا النوع من العلم . ونقصد بالاستقراء هنا الاستقراء الذي نعته أرسطو بالناقص ، في مقابل ذلك الاستقراء الكامل الذي وصف هو باليقينية بعكس الأول . وبدرت حينئذ ضرورة إقامة نظرية الاستقراء بطريقة دفيقة مفصلة شاملة ، بها تكمل نظرية القياس الأرسططالي . وعلى ذلك انقسمت المعرفة إلى قسمين : معرفة برهانية ومعرفة استقرائية : الأولى تقوم على «حقائق الواقع » والثانية على «حقائق الواقع » والثانية على «حقائق الواقع » كلاحقائق المقبل . وعلى منهج التياس ولكنه أعم وأخصب منه ؛ ومنهج استقرائي أو تجربي يقوم على الملاحظة والتجربة .

وعلى هذا النحو أضيفت أجزاء جديدة إلى المنطق القديم و مُسِّر بين الإثنين على أساس أن المنطق القديم منطق صورى أو شكلى من حيث إنه لايشتغل بالمضمون أو المادة، وإنما يعنى بصورة الفكر فحسب، بينما المنطق الجديد يعنى خصوصا بمضمون الفكر أو مادته .

٩ — وجر" تمديل النظر على هدذا النحو إلى تمديل فى نظربات التصورات والتصديقات والأقيسة . فالمنطق القديم ينظر إلى التصور على أنه مجموع علامات ، وإلى الصلة بين المفهوم والماصدق على أنها عكسية ، حتى إننا كلما تقدمنا فى تمكوين التصورات ؛ بمدنا عما هو قائم عينى ، والوجود الأعلى سيكون هنا شيئاً عرداً لدرجة أنه يبدو صفراً خالياً من كل واقع . فأنى المنطق الجديد ونظر إلى التصور على أساس أنه تعبير عن الترابط الضرورى بين المفهومات فى داخل كرل واحد ، أى إن التصور ليس هو الامتثال المجرد القصور على مفهوم واحد خاص ، وإعا هو الارتباط الضرورى بين المفهوم الحاس وبين المكل . و و صَاح في مقابل كلية النوع كلية القانون .

والمنطق القديم ينظر إلى القضية والحكم على أساس أن الصلة ببن الموضوع والمحمول هي صلة تداخل بين ما صدقات ، أما المنطق الجديد فينظر إليها بحسبانها ارتباطاً ضرورياً بين تصورات .

وكذلك القياس لم يعد ينظر إليه على أساس أنه يقوم على الصلة الماصدقية بين ثلاثة تصورات وتداخل بينها بواسطة حد أوسط ، كما هي الحال في القياس الأرسططالي . وإعما القياس وظيفته أن يربط ربطاً ضرورياً بين تصورات وفقا لقوانين عامة ، أي إنه يضع حقيقة داخل كل منظم وضمًا ضرورياً . فالمالم كل له قوانين ثابتة ، والقياس يدخل الحقائق بطريقة ضرورية في هذا الكل مبيناً ارتباطها به ارتباطاً ضرورياً .

ونقد الاستقراء السكامل « ذلك الاستقراء بواسطة الدَد البسيط حيث لانظهر أحسوال شاذة » . reperitur instantia contradictoria . فهذا الاستقراء إحساء فحسب ، لايدل على حقيقة الاستقراء ، وهي أنه تعبير عن ارتبساط ضروري بين الأشياء .

فليست مهمة الاستقراء إثبات محمول يصدق على كل الأحوال ، بل معرفة الارتباط الضرورى بين الأشياء بمضها وبمض على أساس قوانين عامة كلية تَصْدُق من بعد في الواقع على كل الأحوال . وهذا الارتباط الضرورى لا يحتاج كى يُدُوكُ إلى استقراء كل الأحوال ، بل يكنى بضع أحوال قليلة لاستنتاج القانون العام ، ولكن بشروط وقواعد دقيقة لا بد من مراعاتها حتى نستبيح لأنفسنا تعميه مها ، ومن ثم استخراج القانون العام الذي تخضع له .

✓ – ثم لم يقتصر الأم على العاوم الرياضية والعاوم الطبيعية ، وإعا امتد هذا الإصلاح إلى العاوم التاريخية والعاوم الروحية ؛ فبدأ العاداء المختصون فيها ببحثون عن مناهجها ، ووجدوا لها مناهج خاصة بمتاز من مناهج العاوم الرياضية والعاوم الطبيعية . وعلى ذلك فَرَّ فوا بين عاوم الطبيعة وعلوم الروح ، أى بين المرفة الطبيعية والمعرفة التاريخية . فيها يقصد الوصول إلى قوانين عامة تخضع لها الحقيقة الواقعية كلها على السواء ، تكون المرفة طبيعية وتكون العلوم علوم الطبيعة ؛ وحيها يراد إدراك ما هو فردى من حيث كونه فردياً مفرداً نسيج وحده ، تكون المعرفة تاريخية . ذلك أن الحادث الطبيعي يمتاز من الحادث التاريخي بأن لكل حادث تاريخي طابعه المعيز الحاص الذي إذا صرف النظر عنه زالت حقيقته ، وهو شيء تاريخي طابعه المعيز الحاص الذي إذا صرف النظر عنه زالت حقيقته ، وهو شيء حدث مرة واحدة وإلى الأبد فلا يمكن أن يتكرد هو نفسه مرة أخرى ؛ بيا الحادث الطبيعي حادث عام يتكرد هو نفسه بحسب طبيعته ، باستمراد ، ولا فارق بينه وبين أى حادث آخر من نوعه ما دامت الظروف متساوية في كلتا الحالتين (١) . وعلى رأس من نادوا بهذا النهج دلتاي في ألمانيا وسفيوبوس ولانجلوا في فرنسا .

وهكذا نجد لملوم الروح منهجاً خاصاً بها يختلف من ناحية عن منهج الملوم

<sup>(</sup> ١ ) راجم الفصل الأول من كتابنا « اشبنجلر » .

الطبيعية والرياضية ، ومن ناحية أخرى عن القياس القديم . ولسكن مناهج العلوم الطبيعية والرياضية والتاريخية قد وُصْدِمَتُ كلما تحت باب واحد في مقابل المنطق الشكلي .

وانتسم المنطق تبماً لهذا إلى قسمين رئيسيين : المنطق الشكلى ، وعلم المناهج .

فالمنطق الشكلي: هو البحث في المبادى، العامة للتفكير المجرد وفي العقل وفي القواعد الضرورية التي يسير عليها الفكر في بحثه في جميع الوضوعات بلا تمييز، ويضع قواعد التفكير ناظراً إلى الشكل فحسب، بسرف النظر عن مضمون المرفة وموضوعاتها. فهي قواعد تتعلق بصورة الأحكام والاستدلالات؛ وترمى إلى اتفاق الفكر مع نفسه (١) فحسب.

وهذا النطق تبعاً لهذا منطق عام ينطبق بالتساوى على كل العمليات العقلية وكل المعارف والعلوم . والقواعد التي يضمها قواعد كلية ضرورية ثابتة .

وعلم المناهج : يبحث فى المناهج التى تقوم عليها العلوم المختلفة ، كل على حدة ، وعلى هيئة مجموعات عامة ؛ ويضع القواعد وفقاً للعلوم الخاصة : فهو نسبى ، خاص مادى . ولكنه يقوم بهذا كله واضعاً نصب عينيه القواعد التى وضعها المنطق الشكلى لأنها قواعد عامة يخضع لها كل تفكير عقلى .

۸ – إلا أن المنطق الشكلى القديم قد أرجع الصلة بين التصورات إلى التداخل أو التضمن ؛ فكل تصور عنده داخل تحت تصور آخر أعلى منه وتدخل تحته تصورات أخرى أدنى منه . وكل فكر يعود في النهاية إلى التداخل بين الأجناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والمحمول على أنها رابطة "

<sup>(</sup>١) وهو ما يسمى بالإنجليزية Consistency

تضمن فحسب ، ضارباً صفحاً عن بقية أنواع الإضافات ، أو مرجماً إياها إلى رابطة التضمن .

ولكن التفكير الرياضي لا تقوم الصلة فيه بين الوضوع والمحمول على هدا الأساس ، بل على أساس أنواع من الإضافات لا نهاية لها . ومجرى التفكير فيه يسير من البسيط إلى الأكثر تركيباً ، أي إن فيه إغناء مستمرا للهكر . ولهذا بدا أن في الاستدلال القياسي إفقاراً للفكر ، وأنه لا يصلح لا كتشاف حقائق جديدة ، وإعا كل ما يصلح له هو ، كما لاحظ ديكارت ، أن يمرض الحقائق التي عرفناها من قبل ، فهو منهج عرض الحقائق المروفة ، لا اكتشاف الحقائق المجمولة . وقد رأينا أن هذا قد أدى إلى قيام منهج جديد هو المنهج الرياضي . ولكن الأمن لم يقتصر على ذلك ، بل أدى إلى قيام نوع جديد من المنطق أساسه النظر في جميع الإضافات التي يمكن أن تقوم بين الموضوع والمحمول في القضية وتعديل النظر في التصور والقضية والاستدلال .

هذا المنطق الجديد شكلي إلى أقصى حد ، حتى إننا نستبعد فيه شيئاً فشيئاً الفاظ اللغة و نعبر بدلا منها بالرموز ، وهو من هده الناحية يشبه المنطق القديم : فكلاها يرمى إلى التجريد الفكرى الخالص ، وإلى بيان الصور الفكرية عارية من كل مادة وخالية من كل موضوع ذى قوام فى خارج الذهن . ولكنه يأخذ على هدذا المنطق القديم أنه مقصور على نوع واحد من أنواع الاستدلال ، هو القيراس ، وأنه أخطأ فى تحليل الإضافات المنطقية ، وأنه أخفق فى وضع رموز موافئة للتمبير عن هدفه الإضافات المختلفة . ذلك لأن هدذا المنطق الجديد قد اكتشف أنواعاً عدة من الاستدلال غير القياس ، واكتشف وجود نسب أخرى بين الوضوع والمحمول غير نسبة التضمن التي قال بها وحدد ها المنطق القديم وعدل النظرة إلى التصور ، فبعد أن كانت الفكرة الأساسية فى المنطق القديم هى فدكرة التصور ، قال هدذا المنطق القديم هى فدكرة التصور ، قال هدذا المنطق الجديد إن التصور و ليس أبسط عمليات هى فدكرة التصور ، قال هدذا المنطق الجديد إن التصور و ليس أبسط عمليات

الذهن ، بل هو مركب مأخوذ من عملية أسبق منه وأبسط وأعم ، هي عملية الحكم . ولذا كانت نقطة البدء عنده الحسكم أو القضية ، لا التصور أو الحد . ولسكي يجمل هذا المنطق أعم وأكثر شكلية من المنطق القديم ، استخدم الرموز في القديم مستميناً بأسلوب الرياضيات . فالمثل الأعلى عنده الاستفناء عن اللغة وألفاظها والاستماضة عنها بالرموز ، فهو على وجه المموم منطق : الوحسدة الأولى فيه القضية ، وموضوعه المبادى التي تجرى على أساسها العمليات الذهنية بوجه عام ، وأداة التمبير فيه الرموز ، وهم النظر في جميم الاضافات التي يمكن أن توجد في القضايا .

وقد قام بوضع هــذا المنطق بول وشريدر وبيانو وكوتيرا ورسل وهويتهد . وكانوا پرمون منه في أول الأمر إلى بيان العمليات المنطقية التي تدخل في التفكير الرياضي ، ثم توسعوا فيه حتى جعلوا منه منطقاً شاملا موضوعات المنطق القديم كايا ، أي أرادوا منه أن يجل محل المنطق القديم نهائياً . ولهذا نجد أبحاثه قد شملت كل أبحاث المنطق القديم ، ولكن بطريقة أخرى أدق وأكثر تجريداً . واتجه الكتاب في المنطق في الأيام الأخيرة إلى المزج بين الإثنين حتى كادا أن يصيرا منطقاً واحداً هو المنطق الصـــورى ، مع ما في ذلك المزج من تنافر واضح في أحيان كثيرة .

وعلى كل حال فقد أضيف إلى المنطق ميدان جديد، هو المنطق الرمزى. فإما أن نجول المنطق الرمزى والمنطق القديم قسمين منفصلين داخلين تحت قسم واحد من المنطق هو المنطق الشكلى أو الصورى، وإما أن نجمم بين الانمين فندخل التمبير الرمزى قدر الإمكان في أبحاث المنطق القديم حتى نجمل من الإثنين منطقاً واحداً. وعيل نحن إلى اتخاذ موقف وسط، بأن نوئني دراستنا بإدخال نتائج المنطق الرمزى قدر المستعلاع في النطق الأرسططالي من ناحية،

ثم دراسته على حـــدة بالتفصيل من ناحية أخرى كى نتبين أهميته وحِدَّنهـ وطابهه المهنز .

وهكذا نقستُم المنطق إلى قسمين رئيسيين : المنطق الصورى ، والمنطق المادى أو علم المد هج . والمنطق الصورى ينقسم إلى قسمين : منطق أرسططالى أو منطق قديم ، ومنطق رمزى أو رياضى • والمنطق المادى ينقسم إلى ثلاثة أقسام : المهج الاستدلالى ؛ المهج الاستقرائى أو التجرببي ؛ المهج التاريخي أو الاستردادى .

# ٣ – المنطق : علم أو فن ؟

۱۰ - هــل النطق علم أو فن ؟ مه كملة أثارها على هذا الوضع لأول مرة كسيودورس<sup>(۱)</sup> (المتوفى جوالى سنة ۷۰ م) ومن ثم أصبحت من الشــاكل الرئيسية التى يمنى مها دارس المنطق فى مستهل دراسته ، وإن كنا سنجد أن لاداعى لوجودها ، لأمها تنحل من تلقاء نفسها إذا ما فهُــمت على الوجه الصحيح.

والأصل في هـذه الشكلة أن أرسطو قد جمل الصفة الأولى للعلم أنه نريه ، عمني أنه يبحث في الحقيقة بغض النظر عن النطبيق عليها وعن الفائدة التي يمكن أن تستخرج من هـذا التطبيق ، وإنما يظل في ميدان النظر المجرد ، بينما الفن أو الصناعة تعنى بإمكان تطبيق الحقائق النظرية بواسطة وضع مناهج للعدـل ، بل وأحياناً بمزاولة للعمـل نفسه . فالذين نظروا إلى المنطق على أنه علم ، كما فعل أرسطو ، يقصرون المنطق على دراسة قوانين البرهان ؛ والذين يرمون من المنطق إلى وضع وفرض قواعد لتوجيه العقل ، وبيان المناهج العماية المؤدبة إلى تحصيل الممارف في العلوم المختلفة ، ويدرسونه من أجـل هذه الفائدة ، يَعدُون المنطق فناً وعلماً ، أو فناً بوجه خاص .

<sup>(1)</sup> Cassiodore: De artibus ac disciplinis liberalium litterarum.

<sup>(</sup> م - ۲ المنطق )

11 — وإذا نظرنا إلى هذه المشكلة من الناحية التاريخية وجدنا أن أرسطو كان ينظر إلى المنطق على أنه علم نظرى ؟ ولم ينعته باسم الآلة Οργανον ? وإغا الذى فعل ذلك شراحه ، وبخاصة فى القرن الخامس الميلادى . إذ نجد هذا اللفظ يستعمله أمونيوس وسنيلقيوس للدلالة على قسم من أقسام الكتب الأرسطية ، هو المنطق ، فيقولون Φργαν ? ونجد شارحاً فى هذا القرن نفسه وهو داود الأرمنى ، يميز فى العلوم المشائية بين القسم الآلى organiquo والقسم النظرى ، والقسم المملى .

17 — ويظهر أن هذا التقسيم الثلاثي قد ساد في الشرق فيا بعد ؟ وهو على كل حال التقسيم المشهور عند العرب . فإنهم جعاوا المنطق العلم الآلي (١) . ثم ددوا هذا القسم الآلي إلى القسم العمل في مقابل النظري ، ﴿ لأن ما يكون في حد ذاته آلةً لتحصيل غيره ، لابد أن يكون متعلقاً بكيفية تحصيله ، فهو متعلق بكيفية عمل لابد أن يكون في نقسه آلة لتحصيل غيره ؛ فقد رجع معنى الآلي إلى معنى العملي (٢) » . والواقع أن في إطلاق الشراح لفظة أورغانون على النطق ما يدل على هذا المنى العملي . ومن هنا كان تعريف العرب للمنطق متأثراً أشد التأثر بهذا النظر إلى طبيعة النطق ؛ فإنهم يعر فونه بأنه ﴿ آلة قانونية متأثراً أشد التأثر بهذا النظر إلى طبيعة النطق ؛ فإنهم يعر فونه بأنه ﴿ آلة قانونية

<sup>(</sup>۱) قال ابن سينا: « والعلم الذي يطلب ليكون آلة — قد جرت العادة في هذا الزمان وفي هذه البلدان أن يسمى (علم المنطق)، ولعل له عند قوم آخرين، اسمسا آخر. لكننا نؤثر أن نسميه الآن بهذا الاسم المشهور.

<sup>«</sup> وإنما يكون هذا العلم آلة في سائر العلوم — لأنه يكون علماً منهاً على الأصول التي يحتاج إليها كل من يقتنص المجهول من المعلوم باستمال للمعلوم على نحو وجهة ، يكون ذلك النحو وتلك الجهة مؤديا بالباحث إلى الإحاطة بالمجهول ، فيكون هذا العلم مشيراً إلى جميع الأنحاء والجهات التي تنقل الذهن من المعلوم إلى المجهول ، وكذلك يكون مشيراً إلى جميع الأنحاء والجهات التي تضل الذهن وتوهمه استقامة مأخذ نحر المطلوب من المجهول ، ولا يكون كذلك » (منطق المشرقين صر — 7 المكتبة السافية القاهرة سنة ١٩٩٠) .

<sup>(</sup> ٢ ) « حاشية الشريف الجـرجانى على شرح مطالع الأنوار » . طبعة است بول ١٢٧٧ هـ القسم الثاني من ١٧٠٠ .

تمصم مراعاتها الذهن من الخطأ في الفكر . فهو علم عملي آلى ، كما أن الحكمة علم نظرى غير آلى ، كما أن الحكمة علم نظرى غير آلى (١) ه .

۱۳ – وفى الفرب استمرت تقاليد الشراح الأرسططاليين ، وعلى وجه أخص ابتداءً من كاسيودور حين وضع هـ ذه المشكلة لأول ممة فى هذه الصيفة . وفى المصور الوسطى كلها كان ينظر إلى المنطق على أنه فن وعلم مماً ، وجاءت المصور الحديثة فظلت فى البدء متأثرة بهذا الآنجاه الممسلى فى النظر إلى طبيعة المنطق ، فنجد أن أرنو ونيقول (٢) صاحبى منطق بور رويال ، يمنونان كتابهما : « المنطق أو فن التفكير »، ونجد ديكارت واصحابه يمنونون كتبهم : « قواعد لهداية المقل ؟ (ديكارت ) ، « مقال عن المهج لهداية المقل إلى الصواب ، والكشف عن الحقيقة فى العلوم » (ديكارت) ، « إصلاح المقل » (اسبينوزا) .

18 — ولكن تقدم العلوم دفع المناطقة إلى تغيير موقفهم من المنطق بوصفه فناً ، فقد وجدوا أن المنطق لا يستطيع أن يفرض على العالم قواعد بجب عليه أن يسير بمقتضاها ، فطاعنوا من ادعاء أنهم ، وبدلاً من أن يكونوا سادة مشر عين للعلماء ، أقبلوا يتعلمون منهم كيف يفكرون وكيف يبحثون ، وما هي المناهج التي يسيرون عليها وهم يبحثون عن الحقيقة . ومعني هذا أنهم أدركوا أن مهمة المنطق الأولى ليست في أن يضم قواعد للتفكير الصحيح ، بل أن يدرس أنواع التفكير الصحيح ، وطبيعة الحطأ والصواب ، ويبحث في العمليات الذهنية التي عمكن الإنسان من التميز بينهما ، ويعلم ماهية اليقين وأنواعه و درجاته ، دون فرض نوع من التفكير معين و تحريم نوع آخر .

<sup>(</sup> ٣ ) أرنو Arnauld (سنة ١٦١٧ -- سنة ١٩٦٤) ونيقول Nicole (سنة ١٦٧٠ -- سنة ١٩٩٤) .

بل إن أصحاب منطق پور رويال أنفسهم قد لاحظوا ذلك حين قالوا إن المقل المستقيم المتنبه يستطيم أن يفكر نفكيراً سساياً دون أن يمرف أو يفكر في القواعد التي يراعيها في تفكيره ، ومثل هذا المقل يتكون بمزاولة العلوم والمناهج خيراً منه بواسطة دراسة قواعد المنطق ، وفائدة المنطق لا تظهر بوضوح إلا حين يراد الكشف عن عيوب بمض الحجج المقدة ؛ أي إنه يصلح للمناقشة والجدل أكثر مما يصلح للبحث عن الحقيقة واكتشافها ؛ « ومثل هذا التطبيق العملي الصئيل لا يكني لكي نجمل من المنطق علماً عملياً ، أي فناً . فالعلوم كلما ، حتى اكثرها نظرية ، قابلة للتطبيق (١) » .

وكانت نتيجة هذا التغيير في النظر إلى طبيعة المنطق ، أن عداً المنطق علماً قبل أن يكون فناً فأصبح الموقف الجديد ، في أول الأمر ، وسطا بين أن ينظر إليه على أنه فن في أصله . إليه على أنه عسلم خالص في جوهره ، وبين أن ينظر إليه على أنه فن في أصله . ومثل هسدا الموقف بوضوح في القرن التاسع عشر رئيس الأساقفة هو يتلى ومثل هسدا الموقف بوضوح في القرن التاسع عشر رئيس الأساقفة هو يتلى قد عرف المنبورت مل . فإن هويتلى قد عرف المنطق بأنه علم وفن التفكير الصحيح ؛ ويقصد بالأول أنه يحلل العمليات الفكرية الني تجرى في الذهن أثناء التفكير الصحيح ، وبالثاني أنه يضم القواعد اللازمة للتفكير الصحيح ، على أساس ذلك التحليل . فإن كل بحث في وضع القواعد يجب أن يسبقه بحث في طبيعة التفكير نفسه وفي الشروط التي يجرى عليها لكي يؤدي إلى تحصيل العلم ؛ أعنى أن الفن يفترض مُتَددّماً العلم ، مهما كانت درجة هذا الفن .

10 — والكن هذا الوقف الوسط ، كلكل موقف وسط ، لا يحل المشكلة في شيء . فقد ظـــل المنطق فناً أي مشرعاً يفرض القواعد على طالب الحقيقة ، وهو ادعاء أثبتت طرائق العاماء في البحث أنه يقوم على غير أساس ، مما دعا

<sup>(</sup>١) جباو: « بحث في المنطق» من ١ -- ٣ باريس سنة ١٩٢٩ الطبعة الحامسة .

الكثيرين إلى السخرية من المنطق . فدكان لا مناص إذن من اتخاذ أحدد موقفين : إما تمديل هذا التمييز بين العلم والفن بالنسبة إلى المنطق ، وإما رفض هذا التمييز إطلاقاً .

أما التعديل فقد قام به قُـنْت ( ۱۸۳۲ – ۱۹۲۰ ) حــين ميز بين نوءين من العاوم: علوم نظرية Spéculatives وأخرى معيارية Normatives وهــذه الأخيرة تشمل المعطق وعلم الجال والأخلاق ، وموضوعها الأحـكام التقويمية المتملقة بالقيم العليا الثلاث ، وهي الحق والجال والخــير ، بينما العلوم النظرية موضوعها الأحـكام الواقعية ، والمنطق على هــذاء التقسيم يبحث في المعايير الخاصة بالحق والقيم المتصلة به .

غير أن هددة التفرقة قد أثارت الكثير من الجدل . فقد نقدها البعض كما فعل ليثى بريل ( « الأخلاق وعلم الآيين » ، ف ١ ) بأن قال إن من التناقض أن يتحدث الإنسان عن « علم » معيارى ، لأن العلم علم عا هو كائن ، وكل أحكامه أحكام واقعية ، ولايستطيع المر ان يستنتج ما يجب أن يكون مما هو كائن . ولكن هدذا النقد يصح لو فهمنا من كلة « معيارى » أنه يفرض معايير وأوامر لابد من اتباعها . أما إذا فهمنا منها أنه يبحث في المعايير بأن ينظر فيها ويفسرها ويبين ارتباط المعايير بعضها ببعض ، فإن النقد مردود كما لاحظ زمول ( « مقدمة في علم الأخلاق » ، ج 1 ص ٣٢١ ) .

وينقدها البعض الآخر على أساس أنها تفرقة لا محل لها . فإذا فهمنا الميارية عمنى العملية فإن جميع العلوم نظرية ، من ناحية أن غايتها المباشرة وضع الحقائق المباشرة البقينية ، ومعيارية لأن من المكن دائما استخدام هذه الحقائق في توجيه الفعل ، كما يقول جبلو ( «بحث في المنطق» في ١ من القدمة ) . إذ ليس أيسر من تحويل منطوق نظرية أو قانون إلى قاعدة . فثلا إذا قلنا :

نظرية: حاصل ضرب حاصل جمع فى عدد يساوى حاصل جمع حواصل ضرب كل حد فيه — فيمكن أن نستخرج القاعدة: لضرب حاصل جمع فى عدد، اضرب كل حد فى هذا العدد واجمع حواصل الضرب التى وصلت إليها .

« فليست القواعد المملية غير أحوال مختلفة لصياغة الحقائق النظرية ».
 وديكارت قد لاحظ أن كل حقيقة وجدها كانت قاعدة أفادته من بعد فى أن يجد غيرها ( « مقال عن المنهج » ق ٢ ).

هذا إذا فهمنا « الميارية » هنا بمعنى « العملية » أو « الفن » . أما إذا فهمناها بمعنى أنها تضع الأحكام التقويمية ، فإنها تختلف حينئذ عن الفن من ناحية ، والعلوم الطبيعية من ناحية أخرى . فإن الأحكام التقويمية غريبة عن العلوم الطبيعية ، كما أن العنون تعرفنا قيمة الوسائل بإزاء غايات معينة ، بينها العلوم المعيارية موضوعها قيمة الغايات نفسها .

والمنطق ليس علماً من العلوم الميارية بهذا المهنى. « لأنه يفترض أن الحق هو غاية العقل ، ويبحث في أحوال أو وسائل تحقيق تلك الغاية ، دون أن يبحث عما إذا كان لهذه الغاية قيمة في ذاتها أو بالنسبة إلى غاية أخرى . كا أن علم الجال يفترض أن الجميل غاية الغن ، ويبحث في تحديد أحوال أو وسائل تحقيق تلك الغاية ، دون أن يبحث عما إذا كان لهذه الغاية قيمة في نفسها أو بالنسبة إلى غاية أخرى غيرها » (جبلو، ص ٢) ، ذلك لأن المنطق لا ينظر في بالنسبة إلى غاية أخرى غيرها » (جبلو، ص ٢) ، ذلك لأن المنطق لا ينظر في ألجال أو الحير أو العسدل ، وأيهما نفضل إذا كان لا مناص من التفضيل ، ولا يعنى بالسؤال عن قيمته بالنسبة إلى العمل ، فإن من الأخطاء والأكاذيب ما يفوق الحق في قيمته من ناحية الفعل أو تقدم الجاعة ورقى الإنسانية . هالحال كذلك في علم الجال : لايسأل : هل للجال قيمة في ذاته ؟ وهل يطلب

لذاته أو لغاية وراءه ؟ وهل نفضله على العدالة والأخلاق ومصلحة الجاعة أو الفرد، حينما لا يكون بدّ من التفضيل ؟ كل هذه مسائل قابلة لأن تثار ، بل هي موجودة تحت اسم مشكلة « الفن للفن » ، ولكنها ليست من ميدان علم الجال ، وإعت هذه المسائل كلما ، سوا و في المنطق وفي علم الجال ، تنتسب إلى الأخلاق . فهي العلم المعياري الحقيق الوحيد ، بالمعنى الذي حدّ دناه لكامة « معياري » ، أعنى أن موضوعه « قيمة الغايات نفسها » .

وخلاصة هذا كله أن المنطق ليس فناً أى عملاً ،كما أنه ليس معيارياً ، أى علما يبحث في قيمة الفايات نفسها . وإنما المنطق علم بالمعنى الدفيق لهذه السكامة ، أعنى أنه طائفة من الحقائق الخاصة بموضوع معين . هو في كلة واحدة : علم التفكير الصحيح . وهذه حقيقة ستظهر بكل وضوح من دراستنا للنزعات المختلفة التي توجه دراسة المنطق .

# إلنزعات التوجهية في دراسة المنطق

17 - تنازعت دراسة المنطق تيارات متعددة طوال القرن الماضي وأوائل هــذا القرن ، كنتيجة ضرورية لهضة بمض العلوم الروحية بهضة قوية إبّان تلك الفترة ، هذه النهضة التي دفعت أصحابها ، منتشين بما حصاوا عليه من نتائج في فروع علومهم الخاصة ، إلى التوسّع بمنهجهم وأنجاه نظرهم حتى يشملوا الملوم الأخرى في داخل علومهم . وكان طبيعياً أن تـكون العلوم المجاورة أقرب هدف يقصدونه من هـذا الغزو . فتأثر المنطق كبقية العلوم بهذه الغزوات التي أتت إليه خصوصاً من علوم شوهد منذ البد ما هنالك من صلة ليست بالهيئة بينها وبينه . وهــــذه العلوم هي : علم النفس ، وعلم اللغة ، وعلم الاجتماع ، وعلم الرياضة . وكانت نتيجة هـذه الغزوات أن قامت نرعات في دراسة المنطق وعلم الرياضة . وكانت نتيجة هـذه الغزوات أن قامت نرعات في دراسة المنطق

تأثر فيها أصحابها نتائج هذه العلوم الأربعة: وهي ( إ ) النزعة النفسانية ، (ب) النزعة الاجتماعية ، (ح) النزعة اللغوية ، (ك ) النزعة الرياضية . أما النزعة الأخيرة فقد تحدثنا عنها في شيء من التفصيل ، فلندعها الآن حتى نتحدث عنها في تفصيل شامل عند دراسة المنطق الرمزى . ولنمض إلى تحليل بقية النزعات ، ولنبدأ بالنزعة النفسانية .

## ا ــ النزعة النفسانية

١٧ — الفكر عملية نفسية ، لأنه عملية باطنية ذاتية . وصور الفكر وقواعده هي قوانين التيار النفسي ، أو تيار الشمور كما يتول وليم چيمس . والمنطق كما رأينا يبحث في عمليات الفكر من ناحية خاصة ، هي ناحية نأدَّى هذه العمليات إلى الصحة واليقين ، فهو إذن يبحث فيا يبحث فيه علم النفس ، أو بالأحرى يتملق بناحية من نواحي النفس التي يدرسها علم النفس. أليس من الطبيعي إذن أن بكون المـ أـمان وثيق الارتباط ؟ وأكثر من هذا ، أوَلا يجب أن نمد المنطق فرعاً من فروع علم النفس ، مادام يتناول ناحية خاصة من نواحيه هي التفكير الصحيح ؛ بلي ، فإن عام النفس يدرس التفكير الصحيح ، إلى جانب دراسته لبقية أنواع التفكير : التفكير الخطأ ، والتفكير البدائي ، والتفكير الشاذ الخ . فليكن المنطق إذًا فرعاً من فروع علم النفس ، مادامت كل معرفة تجرى في أحوال نفسية ، ومادام التفكير ، وهو عملية نفسية ، حادثا نفسياً كبقية الأحداث والظواهر النفسية . والغاية التي يسمى إليها المنطق ، وهي اليةين في العلوم ، حالة نفسية هي نتيجة لأحوال سابقة عليها ، ومشروطة بها . وعلم المنطق يبحث في هذه الشروط التي تؤدى إلى إيجاد اليقين . فهو إذن علم نفس اليقين أو التفكير الصحيح . ولكي يصل المر• إلى المعرفة لابدله أن يني بهــذه الشروط النفسية التي تؤدى إلى النتائج الصحيحة . فإن هناك علية بين الطواهر النفسية .

وهذه العلمية هي التي تربط بين الظواهر رَبِها من شأنه أن يجعل النتائج لا تأتى إلا عن أحوال وشروط سابقة . وقواعد التفكير هي إذن قواعد الارتباط العالمي بين الظواهد أو الأحداث النفسية المؤدية إلى البيمنة أو اليقين والفسسر لطريقة حدوثه في النفس . والفارق بين التفكير الصحيح والتفكير غير الصحيح هو في الوفاء بهذه الشروط . فإن وفي بها كان التفكير منطقياً ، وإن لم يَف كان التفكير منطق

والقوانين المنطقية الأساسية هي تجريدات وتعميات لتجارب نفسية ، فقانون عسم التناقض ناشيء من التجربة التي نشعر فيها بأن المضيء والمتم لا يجتمعان ، وأن أحدها يرفع الآخر ، وقانون المملية ناشيء من ملاحظة الاطراد الوجود في العابيمة . وهدكذا نستطيع أن نرد كل القوانين والعمايات النطقية إلى ظواهر نفسية خالصة .

۱۸ — ذلك رأى أسحياب النزعة النفسية في دراسة المنطق. فهم يردون الممليات المعليات المعليات المعليات المعليات نفسية من نوع خاص ، ويريدون من وراء هذا أن يدخلوا الأولى في تيارالشمور حتى تكون حية ، وحتى يتيسر التأثير المتبادل بين كلا النوعين من الأحوال النفسية . وهم من هذه الناحية مصيبون ، ما في ذلك من ريب . فلكي يكون المنطق حيا ، لابد له أن يشتغل فيا هو حي ؛ أعنى العمليات النفسية في تيار الشمور . ولكي تنطبق قواعده على الأحوال النفسية لا بد أن يكون وثبق في تيار الشمور . ولكي تنطبق قواعده على الأحوال النفسية لا بد أن يكون وثبق الصلة بالمام الذي يدرسها ، ألا وهو عالم النفس . ولكنهم يخطئون كل الخطأ حياً لا يميزون عييزاً دقيقاً بين طبيعة العمليات النفسية والعمليات النفسية . وهذا التمييز بتحدد من ناحيتين :

الأولى أن بين المنطق وعـلم النفس من الاختلاف ما بين ما هو كائن وما يجب أن يكون، ما بين الواقع والمثال. فعلم النفس علم يصف الظواهر النفسية

ويفسر طريقة حدوثها ويضع القوانين التي تربط بعضها ببعض . إذ ينظر إلى هدفه الظواهر كأحداث تمسر في زمان وترتبط بما قبلها وتؤثر فيا بعدها ، أى تخضع لقانون العلية ، ولضرورة خاصة هي الضرورة البلية العلمورة من نوع آخر هي الضرورة أما المنطق فتخضع العمليات الفكرية فيمه لضرورة من نوع آخر هي الضرورة المنطقية وتمتساز هدف من تلك بأنها لا تجرى في الزمان وبالتالي لا تتقيد به ، فاستنتاج قضية . من قضية أخرى تكون مقدًما بالنسبة إليها لا يراعي فيه زمان ولا تقال بين الثانية والأولى ، أما العمليات النفسية فتتبع المعلولة منها العلم باستخلاصها من مبدإ يسلم به ، والمنطق يبحث في كيفية التأدى إلى الصواب ، أما ها النفس فلا يعنيه الصواب ، أما ها الغمل العائم . فالحكم الخطأ باستخلاصها من مبدإ يسلم به ، والمنطق يبحث في كيفية التأدى إلى الصواب ، أما ها ظاهرة نفسية يعني بدراستها كما يعني بالحكم الصائب سواء ، وعنايته بالحكم ظاهرة نفسية يعني بدراستها كما يعني بالحكم الصائب لا من حيث صوابه ، ولكن من حيث إنه تعبير عن حالة نفسية معينة : فهما من هذه الناحية متساويان بالنسبة إليه . وإذا كانت الحال كذلك ، فلا نفرقة ولا تقويم ، مع أن غاية المنطق التمييز ببن الصواب والخطأ وتقويم الحق .

وناحية ثانية هي أن الحقيقة موضوعية ، فعلى البحث أن يتجه إذن إلى الموضوع المدرك لا إلى عملية الإدراك نفسها ، كعملية نفسية ، أعنى أن المسألة ليست مسألة الدات المدركة وحدها ، بل مسألة الموضوعات المدركة كذلك . فالحقيقة توجد بنفسها في الخارج ، وليس أمام المقل إلا أن يدركها ، ووحودها في الخارج وجود ضروري أزلى أبدى ، أي إنه غير خاضع للتجربة المقلية أو المملية النفسية . هذه الحقيقة الموضوعية هي موضوع المنطق ، أما الحقيقة الذاتية فموضوع على النفس .

وقد عنى بنقد المنطق النفسانى من هذه الناحية الثانية مذهب « الظاهريات » Phénoménologie ، ومؤسسه اندمندهسر ل ( سنة ۱۸۹۹ — سنة ۱۹۳۸ ) وهــذا المذهب أفلاطوني النزعة من حيث إنه ينظر إلى المقول على أن له وجوداً قائماً بذاته ، قد تأثر المدرسيين في تفرقتهم بين الوجــــود والماهية . ونقطة البدء عنده هي التمييز بين حقائق الواقع وحتائق العقــل ، بين الوقائع وبين الماهيات ، فهي تفرقة أساسية يقوم عليها بناء هذا المذهب . أما الوقائع فذات وجـــود فردى ، أى ليست كلية عامة ، بينما الماهيات كلية عامة ، والوجود الأول وجود ممكن ، بينما الثانى وجود ضرورى ، والوجود الحقيق هو الوجود الضرورى . والعلوم تنقسم إلى قسمين تبماً لهذه التفرقة : علوم وقائع أو علوم تجريبيــة ؛ وعلوم ماهيات وهي علوم لا تتصل بالتجربة ، وإنما هي علوم مثمالية مطلقة . وخطأ أصحاب النزعة النفسانية هو عدم مراعاتهم لهذه التفرقة بين الوقائع وبين الماهيات : فعلم النفس علم وقائع ، ولهذا كان علماً تجريبياً ، أما علم المنطق فعلم ماهيات ، ولهذا لا يمكن أن يكون تجريبياً . علم المنطق يضع قوانين عامة ضرورية ، لأنهـــا ليست متوقفة على التجربة ؛ وخطأ أصحاب النزعة النفسانية في جملهم قوانين المنطق نسبية.

19 — فلهذا كله هوجمت النزعة النفسانية في دراسة المنطق أشد المهاجمة حتى اضطر أصحابها إما إلى تعديلها تعديلا يوفق بينها وبين النزعة المصادة لها ، وإما إلى رقضها . وأهم الحداولات التي قامت من أجل الاحتفاظ بها بعد تعديلها ما فعله مجبلو . وخلاصة رأيه «أن المنطق يفرض قواعد ، ولما كانت هذه القواعد متعلقة بعمليات عقلية ، فإنها بالضرورة قوانين نفسانية . . . والمشكلة المنطقية توضع بواسطة افتراض لا يتجاوز حدود التجريد المشروع ، افتراض يحاول العقل أن يجمل منه حقيقة واقعية في كل مرة يحاول فيها أن يفكر تفكيراً صحيحاً . فلنفرض أن العقل منفرد ، متحرر من كل التأثيرات غير العقلية التي يمكن أن

تتم على الأحكام ، لأن هذا هو ما نسميه التفكير المقلى : فتبعاً لأية قوانين ترتبط الأحكام ، إذا كانت لا تتمين إلا بأحكام أخرى ؟ تلك هي المشكلة المنطقية . والعلوم التي تبحث فيها هو كانَّن ، لا تخشى أن تستبدل الفرض بالواقع ، حين تجــد في ذلك فائدة ، فلم لا يسلك المنطق نفس السبيل (١) ؟ » . ومعنى هذا أن الحقيقة عند جيلو لا توجد خارج المعرفة ، وشروط الحقيقة هي شروط العمليــات المقلية التي تـكون الأحكام الصحيحة ، فلما كانت هذه الشروط نفسانية ، كان المنطق ، على حد تمبيره، علم نفس العقل. ويحدد هــذه العبارة بطريقة أدق فيقول إنه من الواجب أن نميز مع ذلك بين المنطق وعلم النفس . فإن المنطق ينظر في علم نفس العقل من وجهة نظر خاصة ، وتلك هي البحث في المقل غير المتأثر بالماطفة أو بالإرادة ، أي المقل النزيه الذي يفكر تفكيراً خالصاً قائماً على ارتباط الأحكام بمضها ببمض • ونحن نسأله : هل هــذا ممـكن ؟ ولـكن ، لِم يضطر العقل إلى أن يفـكر تفكيراً نزيهاً ؟ ولماذا لا يسير على هواه حسبما يمليه عليه قابه وشموره العام ؟ وبعبارة أخرى ، لماذا يحاول المرء أن يكون في تفسكيره موضوعياً ، قدر المستطاع ؟ هكذا يتساءل جبلو ، ويجيب قائلًا إنه المجتمع أو الحياة الاجتماعية هي التي تفرض هــذه الموضوعية ، وإنه الفمل أو العمل هو الذي يضطر المقل إلى أن يتحرو من سلطان المـــاطفة أو الإرادة ، لأنهما لا يستطيعان أن يغيرا من طبائع الأشياء . واكن هـذا يقودنا إلى دراسة النزعة الثانية ؟ ألا وهي النزعة الاجتماعية أو الجمانية .

#### (ب) النزعة الاجتماعية

٣٠ – الإنســان كائن اجماعي بطبعه ، والروابط الاجماعية روابط بين

<sup>(</sup>۱) جيلو : « نظام العلوم » ص ۱۸۰ ط ۲ Le système des Sciences باريس الميت ۱۹۳۰

عتول ، فلكى توجد هذه الروابط لا بدأن يكون هناك اتفاق على أوضاع خاصة ومبادى ممينة يجب على كل ، لكى يستطيع أن يميش اجتماعياً ، أن يأخذ بها ويرتب سلوكه على أساسها . فاذا كان الفرد لا يستطيع أن يميش لنفسه ، كذلك لا يستطيع أن يفكر حسب عواطفه وأهوائه ، بل لا بدله من مسايرة الحقيقة لا يمكن أن تفهم الخارجية الاجتماعية ، إن صح هذا النمبير . « إن فكرة الحقيقة لا يمكن أن تفهم ولا أن تفسر إلا بالحياة الاجتماعية ، ومن دونها لا يتمدى الفكر حدود الفرد ، وحينئذ تكون طيبة أو رديئة ، والكنهالن تكون صائبة أو مخطئة » ( مجالد ، محت في المنطق » ص ٣١) .

ويذهب أصحاب هذه النزعة إلى أبمد من هذا فيقولون إن ممتقدات الفرد نفسه كفرد هى الأخرى اجتماعية ، والاستقلال الفردى هو الآخر ظاهرة اجتماعية .

فإذا كان الفكر جمياً ، وكانت الحقيقة اجماعية ، كان النطق خاضماً لملم الاجماع . وهذه الفكرة قد أوضحها لأول مرة أوجست كونت (سنة ١٧٩٨ – سنة ١٨٥٧) فقال إن قواعد المنطق ترد إلى قوانين النطور الجمعي للوظائف المقلية على مدى تقدم الإنسانية ، والمنطق إذا ما نظر إليه من الناحية الحركية أصبح دراسة السبيل الذي سلكه المقل الإنساني في مجمه عن الحقيقة .

ويقول جبلو من ناحية إن ذلك الفرض الذي يفترضه المنطق ، أعنى التفكير النزيه ، لم يضطر الإنسان إلى القول به إلا المجتمع ، فالحكى يكون على وفاق وإياه ، كان لا بدله أن يتحرر من فردانيته . فكأن المجتمع إذن هو الأساس في الأحكام المنطقية . « إنها الحياة الاجتماعية ، وخصوصاً اللغة ،هي التي توجه المقل نحو البحث عن الكلية في الحكية في الحكية في الحكية في الحكية في الذكور ، ص ٣٠) . فالبرهان مستقل عن المقل الذي يفكر فيه والذي يقنمه هذا البرهان ، والفارق بين الحقيقة أو اليقين الموضوعي ،

وبين الاعتقاد أو الاقتناع الذاتى ، هو فى أن الحقيقة من صنع المقل وحده ، وما دامت كذلك فهى مشتركة بين جميع الناس ، أما الاعتقاد فليس صادراً عن المقل وحده ، بل عن المقل والمواطف والإرادة الخاصة بالفرد ، فهو إذن فردانى . ورد على الذين يقولون إن التفكير الجمى هو المرتبة الدنيا للتفكير وإن الحضارة ترتفع بالإنمان إلى التفكير الفردى ، بأن يقول إن الحضارة تحرر الإنسان من الارتباط بجاعة ممينة محدودة ، ولكنها تربطه بجاعة أوسع وأدق تنظيا . فالرجل البورچوازى الذى يتحرر من أفكار طبقته الاجتماعيسة بقراءته لمؤلفات العلماء الكبار ، لا يتحرر من كل جماعة ، وإنما يتحرر من طبقة معينة لكي يرتبط بطبقة الجماعية أخرى ، هي طبقة الملماء أو الفلاسفة . وهكذا نجد دأمًا أن الفرد لا يمكن أن يفكر بطريقة جماعية أيًا ماكان نوع الجماعة التي ينتسب إليها .

٧١ - وهذا نستطيع أن وجه إلى أصحاب هذه النزعة نفس النقد الذي وجهناه ضد أصحاب النزعة النفسانية . فنقول إن علم الاجتماع لا يمنى بدراسة الفكر الصحيح المتحرر عناية خاصة ، وإعما يمنى بدراسة كل أحوال الفكر : سواء انتسب إلى عقلية متحضرة أو إلى عقلية بدائية ، وعلما الاجتماع أنفسهم يحدثوننا عن عقلية سابقة على المنطق ؛ ومثل هذه المقلية لا تفيد دراستها المنطق إلا من حيث ممرفة أصول التفكير وتطوره ؛ أما المنطق بوصفه بحثاً في الصورة العليا للتفكير الإنساني الجمعى فلا يكاد يمنى به .

فضلا عن أن علم الاجتماع علم وضعى يضع أحكاما واقعية ، أما علم المنطق فيضع أحكاماً تقويمية يقصد منها المثل الأعلى للتفكير ، لاتطور التفكير وما يحدث

بالفعل منه . ولهذا فإن غايته أن ُيمنطق تفكير الجماعة ، لا أن يسايره (١) .

والخلاصة أن المنطق لا يمكن أن يكون فرعاً من فروع علم الاجتماع ؛ وكل ما يستطيع أن يستفيده منه هو في دراسة نشأة القفكير وتطوره ، وتفسير بمض الأخطاء في التفكير على أساس التفكير الجمعى؛ وأخيراً في دراسة الصلة بين المنطق وبين اللغة ، هذه الظاهرة الاجتماعية الأساسية .

### ( ح ) النزعة اللغوية

فإن اللغة تمبير عن الفكر ؛ وكل فكر لا بدله لكى ينتقل من أن يمبر عنه ؟ فاللغة ظاهرة اجتماعية من الطراز الأول · وإذا كان المنطق يبحث في الفكر ، فهو مضطر أيضاً إلى البحث في التمبير عنه ، أى في اللغة . بل إن أهمية دراسة اللغة بالنسبة إلى المنطق لتظهر في اسمه نفسه ، فهو مأخوذ من النطق أو الكلام -كما أشر نا إلى ذلك في مستهل هذا الكتاب - كما تظهر الصلة القوية ، -تى الاتحاد ، بين الفكر واللغة في أن الكلام يدل أحياناً على الفكر والعقل والبرهان ، كما هو ظاهر في اللغة اليونانية مثلا ، ونقصد باللغة هذا اللغة ذات الألفاظ . ولو نظرنا

<sup>(</sup>١) يضاف إلى هذا أنهذه النرعة تسلب الحقيقة صفة الوضوعية الطلقة بأن تردها إلى الموضوعية الاجتماعية فتجعلها بهذا نسبية ، وليست الحقيقة كذلك ، فإن هناك حقيقية مستقلة عن الأفراد ، سواء أكانوا في جاعة أم كانوا منفردين ، وإلا كانت مقصورة على جاعة جاعة ، ولم تكن عملة حقائق شاملة لكل الجاعات وفوق كل جاعة مكنة .

بإممان في الصلة بين الفكر واللغة ، وجدنا أن اللغة ليست مجرد ثوب يرتديه الممنى الفكرى دون أن يؤثر فيه تأثيراً جوهرياً ؛ وإعا هناك تأثير متبادل بين اللغة والفكر . فإنه بفضل اللغة ذات الألفاظ — كمايقول اشبنجلر — يفترق الإحساس الخالص عن العقل المجرد . وبالتالى تستحيل معانى الألفاظ ، وهى في نشأتها بصرية حسية ، إلى معان عقلية خالية من كل قيمة بصرية ، أى تستحيل إلى معان مجردة وتصورات ، فالتجريد معناه أو مدلوله الحسى البصرى واستحالته إلى معنى عقلي صرف ، وذلك بفضل اللغة ذات الألفاظ (١) ، فكان للغة أخطر الأثر في تطور الفكر ، لأنها تحيله من فكر عياني إلى فكر مجرد ، وهو المرتبة العليا للتفكير الإنساني ؛ وليست إذن مجرد مهاة تعكس الفكر فحسب .

ومن هنا كان على المنطق أن يمي باللغة من ناحية أنها تمبير عن الفكر ، وأن هذا التعبير يجب أن يكون دقيقاً محكماً حتى لا يؤدى ذلك إلى آبس وخطأ في التفكير مصدره عدمالدفة أو الخلط في التعبير . فعايه إذن أن يحلل معانى الألفاظ اللغوية والتراكيب ؛ وأن ينتهى من هذا التحليل إلى وضع القواعد الواجبة الاتباع في التعبير ؛ حتى يكون الفكر صحيحاً في شكله وفي موضوعه . وهنا وجد المنطق أمامه علماً من علوم اللغة يعنى بهذه الناحية ، ألا وهو النحو . فكان لا مناص إذن من تحديد الصلة بين كليهما ، خصوصاً وأن الأمر قد يشتبه فيصبح موضوع العلمين واحداً من حيث إن النحو يبحث في اللغة المعبرة عن الفكر ، والمنطق يبحث في الفكر المعبر عنه باللغة ، حتى قيل إن النحو منطق لغوى ، وإن المنطق نحو عقلى ( التوحيدى : « المقابسات » ، ص ١٦٩ ) . فأثارت مسألة تحديد تلك الصلة مشكلة خطيرة سواء في ميدان المنحو — وعلينا الآن انتتبع تطورها.

<sup>(</sup>١) راجز كتابنا : « اشبنجلر » ص ٢٤٩ — ص ٢٥٠ . القاهرة سنة ١٩٤١ .

٣٢ - و يغاب على الظن أن نشأة المنطق نفسه مرتبطة بالنحو. فقد بدأت البذور الأولى المنطق عند اليونان في أبحاث السفسطائية الخاصة باللغة والخطابة والنحو بوجه أخص. إذ هم أرجموا التصور إلى اللفظ ، مما يَسَسرَ لهم أن يجملوا من الجدل وسيلة للانتصار على الخصم ، ومن الخطابة العلم الأول. والقول الخطابى عندهم لايقصد منه تحسن السكلام فحسب ، وإعما هو الحقيقة الجديدة التي قالوا بها نسبية في مقابل الحقيقة المطلقة التي لم يعترفوا بهما ؟ ولم يسكن إيمانهم بقوة السكلام إلا إيمانهم بقوة الفكر : فنن الإقناع هو بعينه فن التفكير ، أي إن السوفسطائية قد بحثت في اللغة فأداها هذا البحث إلى المنطق .

وأرسطو قد وصل إلى كثير من التصنيفات المنطقية بواسطة دراسته للغة و محوها . فهو يرى أن الكلام يعبُّر بدقة عن أحوال النفس أو الفكر . وفي وسم المرء أن يستمين بالصور اللفوية لكي يكشف عن أحوال الفكر . فاللغة تنظر إلى الألفاظ من ناحيتين : من ناحية وجودها مفردة فتقسمها إلى أسماء وأفعال وحروف الخ ، ومن ناحية ارتباطها على هيئة جمـلة ، وكذلك الحال في الفكر نقسمه إلى الأفكار المفردة وهي التصورات ، والأفكار المرتبطة وهي القضايا أو التصديقات . فالتقسيم المنطق الأول إلى تصورات وتصديقات قد أخذه أرسطو إذن من اللغة . ولوحة المقولات هي الأخرى قد أخذها من اللغة في رأى كثير من المؤرخين . فإن ترندلنبرج يقول إن لوحة المقولات الأرسططالية تقوم . على تقسيم الـكلام إلى أجزائه : فالجوهر يقابل الاسم ؛ والـكيف يقابل الصفة ؛ والكم ، يقابل المدد ؛ والإضافة تقابل صيغ التفضيل ؛ والأين والمستى يقابــلان ظروف المــكان والزمان ؟ والفعل والانفعال والوضع تِقابل الأفعــال المتدية والمبنية للمجهول واللازمة على التوالى ؛ والمياك يقابل صيغة المياضي في اليونانية parfait ، إذ يدل على الحــالة التي يملـكمها الشخص نتيجة فمل ِ فمله .

(م - ٣ المنطق الصورى)

وإذا كان رأى ترندانبرج لايجسد تأييداً قوياً اليوم ، فإنه ليس من شك فى أن أرسطو قد استمان فى وضعه للوحة المقولات بالتقسيات اللغوبة . وكل هذا يدل على ماكان للنحو من أثر فى وضع المنطق .

ثم تزداد الصلة توثقاً فيما بين المنطق والنحو لدى الروافيين . فبعد أن كان المنطق مرتبطاً عند أرسطو أشد الارتباط بما بعد الطبيعة ، انفصل عنها كى تتوثق صلته بالنحو . فقد قد مدموا المنطق إلى الخطابة التى هى نظرية القول المتصل oratio continua ، وإلى الديالكتيك ، وموضوعه القول المنقسم بدين السائل والجيب . أما الخطابة فلا تكاد ترتبط بالفلسفة عندهم . أما العيالكتيك فيمر فونه بأنه فن الكلام الجيد . ولما كان الفكر والتمبير وثيقي الارتباط ، انقسم الديالكتيك إلى قسمين : قسم يدرس التعبير ، وقسم يدرس ما يدرس عنه ، أي إلى اللفظ والفكر .

٢٤ - واستمرت الصلة تقوى عند الشّر الح الأرسططاليين في العصور التالية
 حتى أنت العصور الوسطى في الشرق وفي الغرب .

أما في الشرق ، أي في الإسلام بوجه أخص ، فقد أخذت المشكلة شكلا عنيفاً على صورة خصومة بين النحويين الخالص وبين المناطقة . ولم يكتب حتى الآن تاريخ حقيق للنحو العربي ، حتى نستطيع أن نتبين على وجه الدقة العوامل التي أثرت في نشأة النحو ، وهل كان من بينها المنطق . فقد تكوّن النحو في نفس الوقت الذي ترجمت فيه كتب المنطق إلى العربية ، أعنى قرابة منتصف القرن الثاني المجرى . فهل تكوّن النحو على يد الخليل وسيبويه متأثير النطق ؟ هذه مسألة ليس هنا مجال البحث فيها (1) ، وإعا نقول

<sup>(</sup> ۱ ) يرى نيلدكه في نقد كتبه عن بحث عمله إنكونت دى لندبرج Lanbdorg معلقاً ح

إن المشاهد هو أن العناية بالبحث في الصلة بين المنطق وبين النحو العربي قــد ظهرت واضحة كل الوضوح في القرن الثالث ، وأتخذت ســـورة خصومة عنيفة في القرن الرابع ، حيث نفذت العلوم الفلسفية إلى كل الأوساط . فقد خلف لنا رجال هذا القرن آثاراً وأسماء مؤلفات ووثائق مناظرات تشهد بمــا كان لهـــذه المُسكلة مرس أهمية عظمي في الأوساط النحوية والنطقية . ولمل أهم وثيقة خلفها لنا ذلك القرن المناظرة التي رواها أبو حيان التوحيدى في كتاب « الإمتـاع والمؤانسة » (ج١ ص ١٠٨ إلى ص ١٢٩ · نشرة أحمد أمين وأحمد الزين . القاهرة سنة ١٩٣٩ ) وأوردها ياقوت في «معجم الأدباء » (ج٣ ص ١٠٥ وما يليها ؛ نشرة مرجليوث ) ، وهي مناظرة جرت بين أبي بشر مُتَّى بن يونس المترجم وبين أبي سميد السيرافي النحوى حول الفــاضلة بين النحو والمنطق . وسواء أُصَحَّت المناظرة من الناحية التاريخية أم لم تصح ، فإنها تدل على تلك العناية الهائلة التي وجهت إلى هــذه المشكلة إبّـان ذلك العصر . ومنها نرى أن المناطقة الخاّـص كانو يفضّـاون المنطق على النحو ؛ ويقولون إنه لاحــاجة بالمنطق إلى النحو ، أمّـا النحوى فمـــالى المـكس من ذلك محتاج إلى النطق · والنحويون الخُدُّص كانو يرون العُكُس . وكانت هناك طائفة توسطت بين الطرفين ، هي طائنة المشاركين في الفلسفة وعلوم العربية مماً ؛ والمناظرة تنتهمي أو أستاذه أبي سليان السجستاني أدق تعبير ، مما يجمل الشَّكُّ في صحَّتها من الناحية

<sup>=</sup> بالعربية الفصعى واللهجات أن التأثير اليونانى والأرسططالى بنوع خاص فى نشأة النحو العربى يجب أن لاينكر. فحتى الاصطلاحات مثل اسم ، وتقابل فى اليونانية ονομα ت-كشف عن تأثير يونانى . فضللا عن أن تكوين النحو وما يقتضيه ذلك من تجريدات عقلية ما كان للعرب وأنصاف العرب أن يصلوا إليه إلا تحت تأثير المنطق الأرسططالى ( بحلة الجمعية الشرقية ) الألمانية ZDMG ج ٥ ه ص ١٤٤ ) .

التارنخية راجحاً يجمل نسبتها إلى اختراع النوحيدى نفســـه أقرب . إذ مجد التوحيدي وأستاذه أبا سليمان ينتهيان إلى وجوب الجمع بين النحو والمنطق ، فيقول التوحيدي بعد أن عرض المشكلة في ثلاث مقايسات ( بأرقام ٢٢ ، ٣٣ ، ٢٤ ) : « وبرــــذا تبين لك أن البحث عن المنطق قد يرمي بك إلى جانب المحــو ، والبحث عن النحو يرمى بك إلى جانب المنطق ؛ ولولا أن الكمال غير مستطاع لـكان يجب أن يكون المنطق نحويًّا ، والنحوى منطقيًّا ، حاصة والنحو واللغة عربية ، والمنطق مترجم بها ومفهوم عنها » ( ص ۱۷۷ ؛ طبع السندوبي . القاهرة أما الآثار الأخرى فهي إما أسماء تآليف في هذه المشكلة ؛ وإما تعاليق أشير فيها . إليها فنجـــد أولا أحمد بن الطيب الــّــر خسى تلميذ الـكندى يكتب كتاباً عنسوانه : « الفرق بين نحو العرب والمنطق » ( ذكره ابن أبي أصيبعة ج ١ ص ۲۱۰ )؛ ونجــد كذلك يحيى بن عــدى ( + ٣٦٤ م ) يكتب كـتاباً في « تبيين الفصل بين صناعتي المنطق الفلسني والنحو العربي » ( أورده القفطي ، نشرة ليرت صفحة ٣٦٢ س ٢ ). ونجد ثانياً في الشروح والحواشي الموجودة على هامش المخطوطة الوحيـدة للترجمــة الكاملة للأرغانون المحفه ظـة في المكتبة الأهلية بباريس ( برقم ٢٢٤٦ عربي ) ، وهي حواش ِ يرجع أغلبها إلى أبي الخير الحسن بن أسوار ، رئيس المدرسة الفلسفية في بغداد في نهاية القرن الرابع ، عناية بهذه الشكاة .

وى هذا القرن نجد كثيراً من النحوبين قد بدأوا يتأثرون كل التأثر بالمنطق في أبحاثهم النحوية ، وكان ذلك بدءاً للجمع بين المنطق والنحو في الأبجاث النحوية والمنطقية معاً ، مما سيظهر بوضوح جداً في القرون التالية . فهذا أبو الحسن على بن عيسى الرُّم انى النحوى ( المتوفى سنة ٤٨٠ = ٩٩٤ م ) . يقول عنه ياقوت (ج٤١ ص ٤٠ من الطبعة المصرية ) : « وكان يمز ُج كلامه في النحو بالمنطق ،

حتى قال أبو على الفارسى: إن كان النحو ما يقوله الرسمانى ، فليس معنا منه شى ، و و النحو ما نقوله نحن ، فليس معه منه شى ، و هذا يدل على أن الموقف كان مزدوجاً عندالنحو بين في هذا الفرن : فنهم من استمر على التقاليد التي لا خلط فيها بين النحو والمنطق ، و منهم من جمع بين الاثنين . ويظهر أن ذلك الجمع قد بدا في أول الأمر غريباً غيير مفهوم ؛ إذ أخذ النحويون على الرسماني هذا الزج بين المنطق والنحو ( راجع : « الإمتاع والمؤانسة » ج ١ ص ١٣٣ س ١٤ ) مع أنه لم يأخذ بالمنطق الأرسططالي كما هو ؛ وبدا كلامه غير مفهوم حتى قال ياقوت : « وكان يقال : النحويون في زماننا ( يشير إلى قول كان في القرن الرابع ) ثلاثة : واحسد يقهم كلامه وهو الرسماني ، وواحد " يفهم بعض كلامه وهو أبو على الفرادسى ، وواحد يفهم جميع كلامه بلا أستاذ وهو السيراني » ( ح ١٤ ص ٧٠ من الطبعة المصرية ) .

ومن هنا نشأ النحو الفلسني إلى جانب النحو اللفوى . وعمل على نشأة هذا النحو الجديد أولا الكندى ، والسّر خيرى المذان يسميهما حزة الأصفهانى (كتاب « التّنبيه » ، ص ٣٠ من نسخة القزوينى ؛ راجع كروس : « جار بن حيان » ج ٢ ص ٢٥١ تعليق ، القاهرة سنة ١٩٤٢) باسم « الفلاسفة النحويين » ؛ ثم الفسارابي الذي بتين ما هنالك من صلة وثيقة بين عام اللسان وعلم النطق ثم الفسارابي الذي بتين ما هنالك من صلة وثيقة بين عام اللسان وعلم النطق ارداجيع « إحصاء العلوم » ) ؛ وقد نظروا إلى المنطق على أنه لفة عامة كما سيقول أبو ربشر متى في منساظرته ، لا تختلف الأمم فيها . هدذا من جانب الفلاسفة ، ومن جانب النحويين نجد خصوصاً على بن عيسى الرمايي الذكور آنفاً.

وبعد هذا القرن يختلط النحو بالمنطق والمنطق بالنحو ، وكذا البلاغة اختلطت بالمنطق ، حتى إننا نجد نحواً فلسفياً قد أقيمت أركانه على يد ابن يميش ( سنة ٥٥٣ - ١٤٣ ) في القرنين السادس والسابع .

٢٥ — أما فى العصور الوسطى فى الغرب فقد استمرت الصلة وثيقة بين النحو والمنطق دون أن تتحدد وتعمق . حتى إذا ما جاء العصر الحديث أخذت المشكلة صورة قو ية.

فقد بدأ النحو الفاسني على يد جماعة پوررويال . إذ نشر أرنوو لانصاو Lancelot في سنة ١٦٦٠ كتابهما الموسوم باسم : النحو المام المنطق ، Lancelot وسنة وكتب النحو المام ، grammairo générale et raisonée ومنذ ذلك التاريخ وكتب النحو المام ، أي المستخلص من المقلل لا من الاستمال اللغوى ، تتوالى وتنتشر في الأوساط المدرسية نفسها . ثم يبلغ ذلك التيار أوجه من التطور على يد أصحاب لإنسكاو بيديا في القرن الثامن عشر ؛ وكان الفرنسيون أحرص الناس على تقويته ، خصوصاً وأن لغتهم تتحدث إلى المتل ولها من الدقة ما للمرض العلمي .

وهذا النحو المنطق قد و ُضِع في أول الأمر في مقابل النحو الذي لا يقوم إلا على الاستمال ، والذي كان يتزعم حركة القول به في فرنسا Vaugalas الذي قال عبارته المشهورة: إن الفاصل هو الاستمال ، وليس للمقل في اللغة مجال ، وكانت الأكاديمة الفرنسية من أنسار هذا الرأى، إذ كانت تجعل مهمتها عرض « القواعد التي وضعها الاستعال »و « استخلاص هذه القواعد من ملاحظة اللغة الحية» ( «نحو اللغة الفرنسية » ص ١ ) .

أما النحو المنطق فيرى على المكس من ذلك أن الفاصل هو العقل ، وعلى النحو بالتالى أن يعتمد على المنطق في وضع قواعده . وعن هذا الآنجاه نشأ تياران : أحدها يريد أن يضع نحواً عاماً بواسطة المبحث المقارن في علم اللسان ، والآخر يتلقى مبادئه من المنطق الشكلي مباشرة ، وكلا التيارين مرتبط بالآخر : إذ الأول يعتمد على منهج المقارنة بين اللفات لكي يصل إلى وضع نحو عام تخضع له اللغات كلما إلى أقصى حدد ممكن ، ولكنه سرعان ما يلجأ إلى التياد

الثانى كما يضم الأساس الفاسني لهذا النحو المام. ونلهر هذان الأنجاهال بوضوح في القرن التاسع عشر حين نهضت الدراسات الخداسة بفته اللفات كام اوخدوسا اللفات الهندية الأوربية ، فكان هذا ميسراً لهم استخدام المنهج المقارن في دراسة المنحو، وهو المنهج الذي يتفق ومقتضهات العلم . فاندفع علما ، اللسان في هذا السبيل ، وانتهي بمضهم إلى ما انتهى إليه أصحاب نحو بوردويال ونحو الإنسكاوبيديا من القول بوجود نحو عام تشترك فيه اللفات جيمها ، وعلى رأس هؤلا العلما اللفويين في أواخر القرن الماضى وأوائل هذا القرن أنتوان مييه Antoino Moillot

والتيار الآخر ، تيار النحو العقلى ، قد قوى فى أوائل هذا القرن ووجدد مؤيداً كبيراً فى شخص إدموند هسرل ، الذى حاول أن يضع نحواً بجرداً على أساس مبادى الفلسفة المتعالية transcondantal ، نم عندا نباع المنطق الرمزى وعلى رأسهم جميعاً كوتيرا Coutural .

٢٦ - ونريد الآن بمد هـذا المرض التاريخي للمشكلة أن نمالجما من
 الناحية المذهبية ·

ولكى نقوم بهدذا يجب علينا أن نتناول بالدرس التيارين الرئيسيين اللذين حرضا لهدف المشكلة بوضوح وعناية ، وهما : تيار النحو المام ، وتيار النحو المجرد .

أما تهار النجو العام فيقوم على أساس الأبحاث التى قام بها علماء اللسان في دراساتهم للنحو المقارن بين جميع اللغات . فهؤلاء قد درسوا الصور اللغوية عند الشموب المتباينة وفى الأعصر المختلفة ، وتتبعوا تطورها ، وحللوا التراكيب السامة التى تشترك هذه اللغات فيها . فانتبهوا إلى أن من الممكن التحدث عن

نحو مشترك بين اللفات كلها، وإلى أن « المقولات النحوية أكثر كلية مما كان يتصور من قبل، أما الاختلاف فيتناول خصوصاً الشكول formes ، أعنى طرائق التعبير ، بينا الأفكار الرئيسية متحدة إلى درجة ظاهرة . وهذه الواقعة تدل على أن الفكر الإنساني أكثر اطراداً بما يعتقد عادة ، وفيها تفنيد في آن واحيد لما يقول به الأسميون nominalistes الذين يزعمون أن المنطق يتوقف بأسره على شكوى اللفة ، وأن ثمة من أنواع المنطق بقدر ما هنالك من لغات ، ثم لما يقول به الاجتماعيون أو علماء الأجناس الذين غالوا في وضع فروق و تميزات بين الأجناس تبعاً لصفات طبيعية خارجية ، فاندفعوا يقيمون بينها اختلاقاً أساسياً من كل هذه الاكتشافات اللسانية هو أن العقل الإنساني واحد ، على الرغم من من كل هذه الاكتشافات اللسانية هو أن العقل الإنساني واحد ، على الرغم من من كل هذه الاكتشافات اللسانية هو أن العقل الإنساني واحد ، على الرغم من الاختسلاف المادي الهائل بين اللفات وما هنالك من درجات لصورها متعددة . ومن شأن هذا أن يعطى لنتائج هذه الأبحاث قيمة فلسفية أكبر ، لأنه يخولنا أن نؤكد أن تركيب لفائنا لا ينتسب فقط إلى منطق لاتيني ، أو أوربي أو آرى ، فوكنه ينتسب إلى المنطق فحسب (۱)» .

الانه تخضع للمنطق إذاً فى تركيبها ، والعلة فى دلك أن الفاعل فى التطور اللغوى هو العقل الإنسانى ، فلا عكن إذن أن لا يكون لوظائفه وعملياته أثر فى تكوينها وتركيبها ؛ والعقل الإنسانى واحد بين جميع الشعوب والأجناس ، فلا بد إذن أن يكون فى اللغات شىء ثابت مشترك بينها جميعاً . وعلى هذا ميزوا بين نوعين من المبادى • فى اللغة : مبادى • ذات حقيقة أبدية وتتبع تحليل الفكر الناشئة هى عنه ، هذا من ناحية ؛ ومن ناحية أخرى المبادى • الشروطة المتوقفة على الناشئة هى عنه ، هذا من ناحية ؛ ومن ناحية أخرى المبادى • الشروطة المتوقفة على

<sup>(</sup>۱) كوتيرا: « التركيب المنطقى للغة » مقال ظهر بمجلة مابند الطبيعة والأخلاق RMM سنة ۱۹۱۲ (يناس) ص ۲ — ۳ .

المواضمات والانفاق ، والتي هي العلة في تعدد اللغات ، والمبادى والأولى هي التي تحكون النحو العام ، والأخرى موضوع النُّـحو الحاصة . والنحو العام يمكن إذن أن يكون مشرعاً ، إذ هو يشرع باسم أعلى السلطات ، وأعنى بهما سلطة العقل ، وهو ليس شيئاً آخر غير المنطق في تطبيقه على التعمير .

وإلى نتائج مشابهة لهذه وصل أصحاب النحو المجرد . فقد حاولوا أن يضموا تحوأ مجرداً من كل رمز خاص ، على أساس نظريتهم في المني أو الدلالة . فمندهم ، أعنى أصحاب الظاهريات وعلى رأسهم ُهيمر ل ، أن كل معرفة يجب أن ُتدرَكَ َ حية في الشمور . وإذا ُنحن نظرنا إليها من هذه الناحية ، وجدنا أن أفمال المقــل المارف هي أفعال دلالة ، وهذه الدلالة تتحقق خارجيًا في رموز هي الأصوات ، أي اللغة . فالمرفة تدل على نفسها في اللغة . « فلما كان كل تعبير بدوره ذا قيمة ٍ موضوعيــة ٬ أى ذا معنى قابل لأن يتحقق ، فإن هذا من شأنه أن يجمله قابلاً لتـكوين منطق مجرد . فالنحو لايستخدم إلا التفكير الصورى ، ممبراً عنه في اللغة ؛ فهو من ناحية يهب الألفاظ قيمتها التصورية ، ومن ناحية أخرى يحتوى على هيئة صور إجمالية chémes لفظية ، قوانين التفكير النطق (١) » . والصلة بين المنطق والنحو تبماً لهذه النظرية تتاخص في أن النحو هو التفكير في المــيِّر بالنسبة إلى ما يمبر عنه،وما يعبر عنه هو العملية الذهنية التي هي موضوع المنطق. ومهمة النحو تبدأ حينًا تنتهى مهمة المنطق: فحينًا لا يكون من اليسور السير بعد في القسمة النطقية لمضمون الفكر ، لا يبقى أمام العقل إلا وقائع الامتثال ؛ أي لا يكون أمامه إلا أن يضع لفظاً أمام

<sup>(</sup>١) سريس: التوازي المنطقي النحوي ، ص ٣٤٤ .

الصورة المتثلة كأن يضع اللفظ أسود ، للدلالة على تصور « الأسود » • وخلاصة رأيهم أن هناك اتفاقاً قبلياً بين المنطق والنحو .

٧٧ — وهنا يثير خصوم هـذا الرأى القائل بالتوازى المنطق النحوى عدة اعتراضات لخصها سر"يس فى كتابه « عن التوازى المعطق النحوى (١) ، وأهم هذه الاعتراضات هى :

أولا أن النحو ليس قانوناً للفكر ، كما أن المنطق ليس علماً بالأشياء ، واللغة تمى بالتعبير عن الممى ، والصحة فى الكلام شى عير الصحة فى الفكر : الأولى يقصد منها تنظيم الألفاظ للدلالة على ممنى مشترك ، والأخرى تنظم الإضافات المنطقية بغض النظر عن معنى التصورات ، من أجل استنتاج إضافة جديدة . ومهمة المنطق هى أن يكون أداة لاستغلال تصوراتنا ، وليس وسيلة للتعبير عن هذه التصورات أوالامتثالات (سريس: الكتاب المذكور: ص ٤٠٥ - ص ٥٠٥) . وممنى هدذا كله أن للغة موضوعاً ، هو التعبير بالرموز الصوتية عن الامتثالات والتصورات ، يختلف عن موضوع المنطق وهو النظر فى الإضافات المعطقية الموجودة بين هدذه التصورات ، كما أن الغاية من اللغة تضافر الألفاظ للتعبير عن المعراب المنافرة من المنافرة على على المعراب المنافرة من المنافرة منافرة من المنافرة من المنافرة من المنافرة من المنافرة منافرة من المنافرة منافرة

وثانياً ، كما يقول جباو ( الكتاب نفسه ﴿ ٩٦ ) ، إنه « إذا كان صحيحاً ، كما يقول الخصوم ، أن نتائج العمل العقلي لانظهر إلا لابسة ثوب التعبير اللفظي – وهذا ما يجب أن يبحث في صحته المنطق – فما يعنيه ليس الصيغة الدالة ، وإنما المدلول . واللغة نادراً جداً ما تتركب كالفكر الذي تترجم عنه . وإنما يعسّبر الإنسان

Ch. Serrus ، ۱۹۳۳ سریس : النوازی المنطقی النعوی ، باریس سنة ۱۹۳۳ ، النوازی المنطقی النعوی ، باریس سنة ۱۹۳۳ ، Le Parallélisme logico-grammatical

قدر استطاعته ، بالاستفادة على خير وجه من موارد الألفاظ والنحو . والألفاظ و و تنظيم المستفادة على خير وجه من موارد الألفاظ والنحو . والألفسن و نظم المسلم المسلم المقلى » والقضد من التعبير اللفظى هو أن نثير عند السامع فكرة مماثلة أو مساوية لما في ذهننا ، ولا يعنينا بعد السبيل الذي تحقق به هدذا الفرض

ثم إن اللفة هي دائمًا تقريباً إضمارية ، وما تضمره لا يتناول فقط العَرَضِيُّ الثانويِّ ، بل يتناول عادة الجوهريُّ الرئيسي . فمن القضايا ما يُضَدِّمرُ ، على هيئة قضية واحدة ، كثيراً من الأحكام . وعلى العكس من ذلك يمكن التعبير عن حكم واحد بواسطة كثير من القضايا ، يكم ل أو يحدُّد أو يصحح بعضها بعضاً . وموضوع القضية ليس دائماً موضوع الحكم ، وكذلك المحمول . والرابطة النحوية ليست دائماً الرابطة المنطقية . وهكذا نجد أن تراكيب اللغة ليست دائماً في تناظر مع تراكيب اللغة ليست دائماً في تناظر مع تراكيب اللغة كيب الله .

ويرى جبار أن هـذا الخلط بين اللغة والفكر قد أدى إلى كثير من الخلط والمناقشات المقيمة في المنطق. فعلينا أن نتجنبه ، وبهذا التجنب نستطيع أن نقوم بإصلاح شامل في المنطق الصورى . أجل إننا سنتصل ، بطريق آخر ، إلى كثير من النتائج التي وصلتنا حتى الآن . ولكننا سنصل إليها وإلى غيرها بطريقة واضحة ، وسنجد أن كثيراً من المناقشات سينتهي ، وسيخو ل لنا ذلك خصوصاً أن نامهم طبيعة القياس ، وأن عَيزه من البرهنة الاستدلالية ، و محدد وظيفته في الفكر .

# الفِصُّ لِالْأُولُ

# طبيعة الحكم

٣٨ – وأول أثر من الآثار السيئة لهذا الخلط بين اللغة والفكر عد التصور سابقاً على التصديق ، بمعنى أن الفعل الأول البسيط للمقل هو الإدراك الساذج لا الحكم . والواقع أن الحكم هو الفعل الأولى للمقل ، وهو أبسط من الإدراك الساذج بمعنى التصور .

وذلك ، كا يقول بوزنكيت ( «أصول المنطق » ص ٨٧) ، أن « الاسم أو التصور لا واقع له في اللغة الحية أو التفكير الحي ، إلا إذا أشير إلى سياقه في قضية أو حكم . وليس لنا أن نمد القضايا كأنها قد تركبت بأن ضمت ألفاظ أو أسما بمضها إلى بعض، وإنما نمد الألفاظ أو الأسما عناصر مهايزة ، وإن لم تكن منفصلة في القضايا » ولتوضيح هذا نقول إن المنطق غايته الأساسية النظر في الحطأ والصواب في الفكر ؛ ولا وجود المواحد ولا للا خر إلا في القضايا أو الأحكام ؛ فالقضية أو الحكم هي الوحدة الأساسية في المنطق أو الفكر . وفضلاً عن ذلك ، يلاحظ أن التصور ليس بذاته حالة عقلية كاملة ، وإنما يتحقق دائماً في سياق ، كيما يكون مفهوم المعنى عاماً . وكذلك الحال في الامم أو اللفظ المعبر عن التصور : يكون مفهوم المعنى عاماً . وكذلك الحال في الامم أو اللفظ المعبر عن التصور : نشاهد أنه لا يدل على معنى كامل يستقل بنفسه عن السياق الذي يجب أن هوجد فيه . (راجع كينز ، الكتاب المذكور ، ﴿ ٢ ﴾ .

وإلى جانب هذا يلاحظ أن التصور ليس من الواقع فى شيء . فهو لا يوجد بذاته كما يزعم الواقميون الأفلاطونيون ؛ ولا يوجد فى عقل الله كما يدعى أفلوطين

ومن جرى فى إثره ؟ وكل ما يمكن أن يوجد فيه هو الذهن على هيئة بجريدات عامة رمزية يقصد مها الاقتصاد فى الفكر ، ولا مقابل لها مطلقاً فى الخارج . وذلك لأن ما هو واقعى لا بد أن يكون محدوداً ؟ أما التصور فليس بمحدود ، لأننا لا نستطيع أن نشير إليه فنقول إنه هذا أو ذك .

وإنما التصور: «إنسان» ، يدل ليس فقط على كل الناس الكائنين الآن أو الذين كانوا التصور: «إنسان» ، يدل ليس فقط على كل الناس الكائنين الآن أو الذين كانوا أو سيكونون ، بل يدل أيضاً على كل من يمكن تخيلهم من الناس وعددهم غير محدود الأنهم ممكنون فحسب ؛ فالقصور إذن يدل على عدد غير محدود من الأحكام الواقعية المتصلة بأشيا ، موجودة في الواقع . ومعنى اللفظ ، وهو المقابل اللفوى للتصور ، إعما يتركب من أحكام مفردة . والشاهد على ذلك أن من الممكن أن تخطى و معنى لفظ ؛ ولا وجود ، كما قلنا ، للخطأ والسواب إلا إذا كان هناك حكم . وهذه الأحكام الفردة غير محدودة المدد كما قلنا ؛ واللفظ أو التصور المعلوم هو موضوع أو محمول فيها : فما هو موضوع فيها تسكون ما صدقه فمثلا : زيد يوان ، الإنسان ، الحجاج إنسان ، الح فإمكان هذه الأحكام هو ما صدق لفظ إنسان ؛ والإنسان حيوان ، الإنسان عاقل ، الإنسان اجماعي ، إمكان هذه الأحكام هو ما يكون مفهوم حيوان ، الإنسان عاقل ، الإنسان اجماعي ، إمكان هذه الأحكام هو ما يكون مفهوم الفظ إنسان » ( راجع جباو ، ١٤٥ ) .

فالتصور إذن هو خلاصة مجموعة من الأحكام المفردة المكنة 'ضمَّ بعضها إلى بعض ، وصيغت فى علامة صوتية على هيئــة لفظ مفرد ؛ ولهذا فإن الحكم أو القضية أسبق من التصور أو اللفظ المفرد ، هذا من ناحية . ومن ناحية أخرى التصور لا مقابل له فى الحارج ، بل ولا وجود له فى الذهن بمعنى الوجود الحقيق لشىء واضح الصورة له مقابل خارجى ، وإنما التصور ، على حد تعبير جبلو ، إمكانية من الأحكام غير محدودة .

٢٩ – فإذا تقرر من هذا إذن أن لا وجود للتصورات إلا في الأحكام، فلتكن نقطة البدء في المنطق هي البحث في ما هية الحكم بطريقة عامة تكون الأساس لكل بحث تال سواله في التصورات وفي التصديقات.

والبحث هنا موزع بين علم النفس ، وعلم المعطق ، وعلم ما بعد الطبيعة . فعلم النفس يبحث في العمليات النفسية التي نكو ن بها الأحكام ؛ بأن نضع نسباً بين معه أمه طيات الحس بعضها وبعض ؛ وعلم ما بعد الطبيعة يدرس الحكم من حيث انطباقه أو عدم انطباقه على الحقيقة . أما علم المنطق فيعني بدراسة البواعث التي تحمل العقل على عد هذا الحكم أو ذاك صحيحاً ؛ أي إنه يبحث في أساس الحكم كي يكون صادقاً لا بالنسبة إلى العقل المفرد ، بل وبالنسبة إلى كل عقل . فما يعنينا هنا إذن هو أن نصنف الأحكام من حيث أساس اليقين فيها .

وأساس اليةين فى الحكم على نوعين: ١ – التجربة ؛ ٢ – والبرهان. ولهذا انقسمت الأحكام إلى أحكام تجريبية ، وأخرى برهانية . فلنتحدث عن كل منهما في إيجاز .

# ١ - الأحكام التجريبية

۳۰ — الإحساس الحالص لا وجود له ، أو على الأقل لا وجود له فى الشمور . وإعا الصور التى يسمونها حسية يدخل فيها إدراك . وكل إدراك يقوم على التمييز ، لأن الإدراك هو تخصيص الدُّر ك ، وتخصيص الدُّر ك لا يكون إلا بتمييزه من غيره . والتمييز هو الحسكم . فالعملية النفسية الأولى هى الحسكم .

وهذا الحكم إن قام على المدركات الحسية ، 'سمنًى حكماً تجريبياً . ولكي يكون الحكم العجريبي يقينيا يجب أن يتوافر فيه شرطان : فيجب أولاً أن

يفرض نفسه بالضرورة على عقل الشخص الذى يحكم . ويجب ثانياً أن يفرض نفسه بالضرورة وبالطريقة عينها على عقل كل شخص موضوع فى نفس الظروف .

فن الناحية الأولى يجب أن يكون الحيكم نزيهاً ، بمعنى أن الدافع إلى الحكم ليس شيئا آخر غير الإدراك الآبى إلى من الشيء الذي أحكم عليه . فإذا حكمت بأن الشمس طالمة الآن ، فليس لى من دافع إلا الصورة الرئية التي بلغت العين عن الشمس في هذه اللحظة . «فالحكم النجريبي ، كما يقول جبلو ، يكون صادقاً مز الناحية المنطقية ، إذا كان قائماً بأثره على الامتثال المكوان لمادته فحسب » (ص ٤٦) .

ويجب من الناحية الثانية ، أن يكون صدق الحسكم غيير مقصور على . وهذا طبيعى ، إذا توافر الشرط السابق . لأن الحقيقة هنا حقيقة موضوعية لا تتملق بالذات المفردة المدركة وحدها ، وإنما تتملق بكل ذات تقوم بإدراكها وباللسبة عينها ما دامت الظروف متساوية بالنسبة إلى الجميع . فما هو صادق بالنسبة إلى فقط ليس صادقاً ، وإنما الصدق صدق بالنسبة إلى الجميع . وسواء أقام الآخرون بنفس ليس صادقاً ، وإنما الصدق صدق بالنسبة إلى الجميع . وسواء أقام الآخرون بنفس التجربة فملاً أم لم يقوموا ، فإنني أفترض دأعاً أن أى فرد يقدوم بها لا بدأن ينتهى إلى ما انتهيت أنا إليه .

أما إذا كانت تجربة الفرد خاصة به وحده ولا يمكن أن تفرض نفسها على الآخرين ، فإن الحكم هنا لا يسمى حقيقة عقلية .ومن هنا 'تمد التجاربالشخصية الخاصة فير مؤدية إلى حقائق عقلية . فمثلا تجارب الصوفية لا بمكن أن تُمدَّ حقائق بهذا المنى .

وللأحكام القجريبية ثلاثة أنواع : (١) أحكام الاختلاف ؛ (ٮ) أحكام الذانية ؛ (ح) أحكام الذانية ؛ (ح) أحكام المقارنة بين الأكبر والأصغر .

۳۱ – (۱) فأحكام الاختلاف هي الأحكام القائلة بأن المحمول بخلاف الموضوع، على الصورة: هذا ليس ذاك. وإذا كان الحريم كما فلنا معناه التمييز، والتمييز لا يوجد إلا حيث يوجد تفاوت واختلاف، فإن أحكام الاختلاف هي أبسط الأحكام التجريبية وللاختلاف درجات: فمنه القوى ؟ ومنه الضئيل الذي يحتاج أحيانا إلى تهذيب في الحواس طويل لكي نستطيع إدراكه ، كما هي الحال مثلا في التمييز بين الفروق اللونية أو الصوتية الدقيفة .

( • ) وأحكام الذانية هي القائلة بأن المحمول هو هو الموضوع ، على الصورة : هذا هو ذاك ، أو هذا هو بعينه ذاك . ولا يقصد من الذاتية هنا ما يقصد من مبدأ الذاتية المعروف القائل بأن 1 هي 1 . فإن هذا المبدأ المزعوم ، كما يلاحظ جباو ، ليس مبدأ لأنه غير قابل لأن يطبق . كما أنه ليس حكماً ، لأن معرفتي أن 1 هي الخسب لا يفيدنى أى علم فهو تحصيل حاصل . مع أن كل حكم يجب أن يعلمي شيئاً عن موضوعه . و إنما منى حكم الذاتية هو أن أ و ف ها دلالتان مختلفتان لمدلول واحد . فحين أقول هذا الرجل سقراط ، فمنى هذا أن الرجل الذى أشير إليه والرجل المعروف باسم سقراط هما رجل واحد بمينه . وحين أقول : « أنا من تبحث عنه » ، فعناه أن الرجل الذي لا تعرفه ، ولكنه وصف لك بكذا وكذا من الأوصاف هو بعينـــه الرجل الماثل أمامك . فكأن الذاتية لا يقصد بها الذاتية من كل وجه ، فهذا لا ممى له ولا يمكن أن يكون حكماً كما رأينا ، وإنما الذاتية ذاتية من وجوه واختلاف من وجوه أخـــرى . ولــكن درجة الاختلاف لا تــكاد تدرك : فالشيئان الذاتيان لا عَـكن التمييز بينهمـا ، ولـكـنهما ليسا غير متميزين . وإعا ترتفع درجة الاختلاف إلى درجة الإدراك فأمطام المشابهة على تفاوت في نسبة هذا الاختلاف الاختلاف.

(ح) وأحكام المقارنة هي تلك التي تقوم على فكرة الأكبر والأصغر ، ويعبر عنها في اللغة باسم التفضيل . ويجب أن عيز بينها وبين أحكام الكم ، التي يدخل فيها المدد والمقياس . وإنما تقوم المقارنة على فكرة القفاوت بين شيئين فيما يتملق بصفة واحدة : فثلا أقول إن هذه النغمة أكبر حدة من تلك النغمة وهكذا ، بغض النظر عن مقدار أو كمية هذه المدة .

## ٢ – الأحكام البرهانية

٣٧ – والأحكام التجريبية بأنواعها تقوم كلما على معطيات التجربة الخارجية أو الصور الحسية . ولكن ثمية نوعًا من الأحكام يقوم على أحكام أخرى ، بأن يكون مستنتجًا منها . وهذه الأحكام هي الأحكام البرهانية ، لأن البرهان معناه استنتاج قضية من قضية أخرى .

ولهذه الأحكام نوعان: فإنها إما أن تكون مستنتجة من أحكام تجريبية، وهذا يسمى بالاستقراء . وإما أن تسكون مستنتجة من مبادىء عقلية أو قضايا عامة ، وذلك هو الاستدلال .

# الفضلات

#### منطق التصورات

٣٣ – وفى وسمنا الآن ، بمد هذا المرض لطبيمة الأحكام وصلتها بالتصورات من حيث الوجود ومن حيث الأو لية أن نتحدث عن التصورات .

فنقول إن التصور هو الفكرة المجردة العامة أو السكلية . فهو فكرة ، بمعنى أن وجوده ذهنى ؛ وهذه الفكرة مجردة في مقابل الامتثال العينى أو الإدراك الحسى أو الصورة الحسيه ؛ وهى أيضاً كلية بمعنى أنها تنطبق على عدة أفراد . وهنا قد يميز أحياناً بين التصور والجنس على أساس أن التصور هو الفكرة السكلية منظوراً إليها من ناحية الصفات التي تدل هي عليها ، أي من ناحية مفهومها ، أما الجنس فهو الفكرة السكاية من حيث الأفراد التي تصدق هي عليها ، أعنى من حيث الماصدق .

وتنقسم التصورات من ناحية كيفية تكونها إلى نوعين : (١) تصورات عبلية أو خالصة Begriffo كا يقول كنات، وهي التي لا تستخلص من التجربة كاوحة القولات عند كنت ؛ (٢) وتصورات بدية أو تجريبية وهي الأفكار الدالة على أصناف من الموضوعات العينية ، مثل ثديبي الخ والاختلاف في هذا الصدد بين المثاليين والتجريبيين على أشده ؛ فمن الثالبين من يقتصرون على النوع الأول من التصورات ولا يعترفون بالنوع الآخر ، ومن التجريبين من يفعل المدكس عاماً ؛ وبين هؤلا وهؤلاء فريق قال بهذه التفرقة في داخل التصورات ، وعلى رأس هذا الفريق كنات ، والمائل المتصلة بنظرية المعرفة فها بعد الطبيعة أكثر من اتصالها بالمنطق ، فإننا نكتفي الآن

بهذا القدر ، منتقلين إلى البحث فالتصورات من حيث أنواعها في الدلالة المنطقية .

٣٤ — وهذا بجد أن النطق في حاجة إلى العناية بالتصورات من حيث التمبير عنها في اللغة ، أعنى أن البحث سيكون هذا أقرب إلى النحو منه إلى المنطق ، إن لم يكن هو النحو بعينه . وعلى الرغم من أن هده الحاجة ليست صادرة عن طبيعة التصورات من الناحية المنطقية نفسها ، فإنه لا ضير من توجيه شيء من العناية إلى دراستها ، على أن نجمل نصب أعيننا دأعًا أن هذا بحث نحوى لنوى أكثر من أن يكون بحثاً في المنطق ، حتى إن برمض المناطقة المحدثين يرفض النظر فيها إطلاقاً . ويحملنا على هذه الدراسة كذلك ما أبقاء المنطق القديم في هذا الصدد من آثار سيئة ، لم تزل بعد ، وإن كان من الواجب أن ندعها وشأنها في مُتنحدف عاديات المنطق .

والمحلى والجزئى: وأول تفرقة توضع بين التصورات في هذا الصدد تقسيم التصور إلى جزئى وكلى . أما السكلى فهو التصور الذي يمكن حمله على كل وحدة من عدد لا محدود من الوحدات بمعنى واحد ، أو كما يقول الساوى: «هو الذي معناه الواحد في الذهن يصلح لاشتراك كثيرين فيه كالإنسان والحيوان » ( « البصائر النصيرية » ص ٧ ) ، سواء أمكن هذا الحمل في الواقع أم لم يمكن : فلفظ شمس يمكن اشتراك كثيرين فيه عقلا ، وإن لم يمكن ذلك فعلا ، وله مناه الدلالة ، في الأحوال وله السقمل فيها على وحدة معينة واحدة فقط ، أو « هو الذي معناه الواحد لا يصلح لاشتراك كثيرين فيه ألبته ، مثل زيد . إذا أريد به هذا المشار إليه جملة لا يصلح لا شفراك كثيرين فيه ألبته ، مثل زيد . إذا أريد به هذا المشار إليه جملة لا صفة من صفاته ، فإن الفهوم منه لا يصلح ألبته للشركة . فالفرق بين زيد والشمس ، مع امتناع الكثرة فيهما في الوجود ، هو أنه يمكن أن تتوهم شموساً كثيرة يصبح وقوع لفظ الشمس عليها بالسدوية ، فصلاحية الشركة ثابة ، مهما

توجد الكثرة الوهمية . ولا يمكن توهم أشخاص كثيرة كلُّ واحدٍ منهم زيد بمينه ، فليس إذن لمعنى هذا اللفظ صلاحية الشركة بحال » ( « البصائر » ص ٧) .

ويمكن إيضاح هذه النفرفة بالنظر إلى موضع التصور فى القضية : فنجد أن الكلى يدل على صنف ينقسم ، والحمل ُ ممكن ُ بالنسبة إلى كل أجزائه ، أما الجزئى فيدل ُ على وحدة غير قابلة للانقسام . ومن هنا ، كما يقول كينز ( ﴿ ٩ ﴾ ) ، يمكن أن نتخذ ، كميار لكون الاسم كلياً ، كونه صالحاً لوضع لفظ كل أو بعض ، قبله ، مع بقائه دالاً على معنى . فثلا إذا قلنا « مدير جامعة » فإن هذا الإسم كلّى لأنه يدل على أكثر من شخص واحد ، ويمكن التعبير عنه في قضايا صادقة بالنسبة إلى كل مديرى الجامعة أو إلى بعضهم فحسب .

وهنا يلاحظ أن هذه التفرقة لا غيز التصورات بطريقة مطاقة ، إنما يتوقف الأمم دائماً على المنى الذى يقصده القائل من اللفظ أو الفكر من التصورات ما يمده الواحد مفرداً أو جزئياً ، ويمده الآخر عاماً أو كاياً . فثلا اللفظ : « إله » – يمده الموحد جزئياً ، بينا يمده المشرك عاماً أو كاياً ، كاسم لواحد من آلهة متمددة يؤمن بها . كذلك إذا أخذنا لفظاً مثل هاماً أو كاياً ، كاسم لواحد من آلهة متمددة يؤمن بها . كذلك إذا أخذنا لفظاً مثل هاماً أو كاياً ، كاسم لواحد من آلهة متمددة يؤمن بها . كذلك إذا أخذنا لفظاً مثل وهيدروجين ؛ ولكننا نستممله كلياً حينا نقول « بمض الله ملح أجاج ، وبمضه عذب فرات » لأنفا هنا استممله كلياً حينا نقول « بمض الله ملح أجاج ، وبمضه عنب عذب فرات » لأنفا هنا استمملنا كلة « بمض » ، و يحن قانا إلها لا توضع قبل اسم إلا إذا كان هدذا دليلا على أنه كلى . وهذا يدل على أن المسألة متعلقة دائماً بكيفية الاستمال ، فلا يمكن القول على وجه الإطلاق إن هذه الطائفة من التصورات كليات وتلك الأخرى جزئيات اللهم إلا بالنسبة إلى بمض الأشياء المفردة ، وهنا لا ندرى كيف يحق لنا حينئذ أن نقول إنه تصور ، ما دمنا قد قانا إن التصور هو فكرة كلية ، أى تصلح لاشتراك الكثيرين ، وهذا يدل على ما في هدذه التفرقة من فكرة كلية ، أى تصلح لاشتراك الكثيرين ، وهذا يدل على ما في هدذه التفرقة من تعسف ، إن لم يكن فساداً .

وعلى كل حال فإن من المكن إحالة أى اسم كلى إلى اسم جزئى با إضافة شى مشخص مثل التعريف في أحوال كثيرة ، واسم الإشارة في كل الأحوال فثلا إذا قانا : هذه الشمس ، أو هذا الإنسان ، فإن هذا يحيل السكلى إلى جزئى ؛ وكذاك إذا قلنا : مؤلف « الازوميات » ، البحث الذي كالمنم به ، الخ ، ويلاحظ من ناحية أخرى أنه لمعرفة أن التصور جزئى لابد من إشارات في السياق تدل على هذا ، كما هو مشاهد في المثال الأخير ، ولهذا نجد أن في هذا التمييز تعسفاً كثيراً من هذه الناحية أيضاً .

و نحن قد تحدثنا إلى الآن عن الجزئى أو المفرد دون تفرقة ، كما فعلنا ذلك بالنسبة إلى السكلى والعام . والواقع أن من الأفضل هنا أن عيز بين حدثى كلا الزوجين بأن نستخدم الاصطلاح مفرد singulier وعام général فيما يتملق بالحدود ، وجزئى particulier وكلى univorsel فيما يتملق بالقضايا . وتتضح أهمية هذه التفرقة ، بل وضرورتها ، إذا لاحظنا أن القضية التي يكون موضوعها ممردا أو جزئياً حسب الاصطلاح العادى لا تعد جزئية بل كلية ؛ أما القضية الجزئية فهى التي تكون الإشارة فيها إلى بعض الموضوع ، وبالتالى يكون الوضوع فيها عاميًا أو كلياً . فن الواجب إذن ، للدقة في التمبير ، أن نقصر الاصطلاح : « جزئى وكلى » على القضايا ، ونستخدم الاصطلاح : « عام ومفرد أو شخصى » للدلالة على ما صدق الحدود .

٣٩ - وثمة نوع خاص من المفرد هو الذي لا يدل اسمه على صفة خاصة به ، وإنما يقصد به فقط أن يكون علامة تميز هذا الشيء عن ذاك الآخر ، دون أن يتضمن هذا الاسم في معناه تملك الشخص أو الشيء المسمى به لأى صفة يدل عليها الاسم . فالذي يعنينا هنا من وضع الاسم هو مجرد تمييز الفردية فقط بغض المنظر عن طبيعة هذا الفرد . وهذا النوع هو المسمى بالنكم . فالعام هو اسم موضوع كملامة مميزة لشيء مفرد عن شيء آخر ، دون دلالة على صفة متضمنة في معناه .

والمآم يطلق عادة على الأشخاص والأماكن ؛ وقد يطلق ، من باب التوسم ، على الأشياء التي عنجها في تصورنا صفة الشخصية والتمايز الفردى ، مثل الحيوان المنزلى واللمب .

والفارق بين اسم الملم والفرد أن اسم الملم لا يدل في لفظه على صفة تتملق بالمسمى ؟ أما المفرد فيدل على صفة خاصة بالشيء . وهذا هو أيضاً ما يميز العلم من العام (أو السكلى) : بعنى أن الاسم العام يدل على صفة في الأفراد التي ينطبق عليها ، أما اسم العكم ، فعلى الرغم من أننا نستهمله لسكثيرين ، فإن ذلك ليس لصفة مشتركة توجد فيهم . فكثير من الناس اسمهم محمد ، ولسكن هذا في الأصل ليس لأنهم يشتركون جميعاً في صفة يدل عليها هذا الاسم . أما إذا جملنا هذا الاشتراك في التسمية بسبب صفة مشتركة ، كالإسلام مثلا ، فإننا ننظر إلى الاسم في هذه الحالة باعتباره عاماً (أو كلياً) ، وليس باعتباره عاماً ، هذا لو صحبً جدلاً أن هذا هو سبب التسمية . وعلى كل حال ، فإننا إذا قانا مثلاً : «كل جدلاً أن هذا هو سبب التسمية . وعلى كل حال ، فإننا إذا قانا مثلاً : «كل الناس الذين المحمدين مسلمون » وعلى ذلك فإننا اسنا هنا بإزاء علم ، بل بإزاء اسم عام اسم محمد مسلمون » وعلى ذلك فإننا اسنا هنا بإزاء علم ، بل بإزاء اسم عام الممكم . وسنتحدث عن هذه المسألة بالتفصيل عند كلامنا عن مفهوم اسم المكم .

۳۷ ــ و يجب علينا أيضاً أن نفرق فى داخل العام ( أو الـكلى ) بين المعنى الجمعى والمعنى الاستفراق أو بين الاستمال الجمعى للحد العام collectif وبين الاستمال الاستفرافى للحد العام distributof فالحد العام يكون مستعملا بمنى جمعى إذا كان يدل على مجموع الأفراد الداخلين تحت ماصدقه ككل ، مثل إنسان بعنى الناس أجمين ، وكل الناس ؛ ويكون مستعملاً بمنى استفراقى ، إذا كان يدل على كل فرد من هؤلاء الأفراد على حدة ، مثل : كل إنسان (أى كل واحد

مِن الناس ) . ولهذه التفرقة أهمية خاصة ، لأن ما يصدق على الكل ككل ، قد لا يصدق على الكل كأفراد : فإذا قلنا مثلاً : الألمان في حرب مع الإنجليز . فإننا نستخدم هنا اللفظ « الألمان » واللفظ « الإنجليز » بممنى جممى لا بممنى استغراقي ، أي بمعنى أن الألمان كأمة يحاربون الإنجليز كأمة ، لا بمعنى أن كل ألماني أو كل إنجلمزي يحارب فعلا . وكذلك إذ قلنا : كل زاويا المثلث تساوى قائمتين ، وقلنا : أيضاً : كل زوايا الثلث تساوى أقل من قائمتين ، فا إن هذا القول يكون صحيحاً في الحالتين ، إذا استعملنا كلة « زوايا » في الحالة الأولى بمعنى جممى ، واستعملناها في الحالة الثانية بمعنى استفراقي . ولأهمية هذه التفرقة كثيراً ما تنشأ مفالطات بسبب عدم مراعاتها ، وهذه المفالطات تسمى باسم أغلوطة التقسم ، أو أغلوطة التركب ، حسب الأحوال ، وهمامايسميه المدرسيون fullacia divisionis et fallacia composition s ومثاله: الخمسة زوج وفرد ، فهذا لا يصدق مفترقًا ، لأن الخمسة ليست زوجًا ، وإنما يصدق مجتمعًا ، لأن الخمسة زوج هو اثنان وفرد هو ثلاثة . ومثاله أيضاً : كل زوايا المثلث أقل من قاً عَتِينَ ، . . . ، ، • ، ح زوايا المثلث ! • ح كلما مماً أقل من قاً عَتِينَ •

ونظهر أهمية هذه التفرقة كذلك بالنسبة إلى بمض الحدود المركبة بواسطة الجمع المنطق ؛ مثال ذلك : «حسن وعلى أخوان» ، نجد هنا أن الموضوع وهو «حسن وعلى » قد استعمل حداً جمعيًا . ولكن إذا قانا «حسن وعلى صغيران» ، فا إن الموضوع هنا حد استغراقي ، إذ يقصد من الموضوع في الحالة الأولى أن حسن وعلى صغير (۱) .

<sup>(</sup>۱) وبهذا نستطيع أن نحل مسأنة صيغة الفعل الذي يأتى بسد «كلا» و «كلتا » من حيث الإفراد والتثنية . فإن النحويين يميلون إلى جعل الفعل بسدها في حاة الإفراد دون تعليل واضح لهذا ، والواقع أن من الواجب مراعاة المهنى ، فإن استعملا بمعنى جمعى جاء الفعل بمدهما في حالة التثنية بالفمرورة ، وإن استعملا بمعنى استغراقي وجب أن يأتي الفعل بمدهما في حالة =

۳۸ — ويفرق كذلك في التصورات بين ماهو مجرد وما هو عيني . فالحد المجرد هو الصفة منظوراً إليها بغض النظر عن الموضوعات التي تحملها ، والحد الديي هو هذه الموضوعات نفسها . فمثلا اللفظ إنسانية ميسك تصوراً مجرداً ، أما « إنسان » فإنه تصور عيني .

وهذه التفرقة كانت واضحة عند المدرسيين ؛ ولكن جاء لوك من بين المحدثين فأطلق كلة « مجرد » على كل اسم مستخلص بواسطة التمميم والتجريد ؛ ولهذا أطلق هـذا اللفظ على ما سميناه نحن باسم المام أو الـكلى . وسار في هذا الانجاء خصوصاً المدرسة الفرنسية المتأثرة به ؛ وهي مدرسة كوندياك .

ولكن هذا التمييز قد أخد في القرن التاسع عشر عدة انجاهات: فنهم من استمر على التقاليد المدرسية ، كما فعل چو استورت ميل ) المنطق ف ٢ ٪ ٤ ): فقد رد على لوك ومدرسته قائلا ً إن هناك فارقا بين الكلى أو المام وبين الجرد، وتساءل عما إذا كانت الأسماء المجردة تنتسب إلى صنف الكلى أو إلى صنف الجزئى ؟ وأجاب عن ذلك قائلا ً إن بمضاً منها هو كلى بيقين ، وأعنى تملك الأسماء التي ليست أسماء صنف واحدة معلومة ، بل أسماء صنف من الصفات ، فمثلا الكلمة لا لون » اسم مشترك بين البياض والحمرة والسواد النح ؟ بل وأيضاً كلة لا بياض » بالنسبة إلى أنواع البياض المختلفة ولكن حيما يكون الاسم خاصاً

يــ الإفراد . ويظهر هذا بوضوح في قول الفرزدق في صفة فرسه :

كلاهما حن جهد السير بينهما قد أقلما ، وكلا أنفيهما رابي

<sup>(</sup> جد : عظم . أقلما : تركا الجرى . رابي : منتفخ من الجرى ) .

وإذا استهملت بمعنى استغراق فقط تعيين الإفراد كما في قول عبد الله بن معاوية : كلانا غنى عن أخيب ، حيانه و نحن إذا متنا أشهد تنا ال

<sup>(</sup>راجع ابن هشام: « مغنى اللبيب » ج ١ ص ١٧٢ — ص ١٧٣ ط مصر سنة ١٣٤٨ هـ فقد أحسن الجواب ولم يوضع التعليل ) .

بصفة واحدة لا اختلاف في أنواعها ولا في درجاتها مثل: المساواة ، التربيع --فإن من الصعب أن نعد الاسم هنا عاماً أو كلياً ، لأنه على الرغم من أن الاسم هنا يدل على موضوعات كثيرة ، فإن الصفة نفسها ينظر إليها كواحدة لا كـكثيرة . ثم ينتهى مل إلى القول بأن الأفضل ألا ننظر إلى الأسماء المجردة على أنها عامة ولا على أنها مفردة ، بل نُـُمدُّها صنفاً على حدة . وسار في هـــذا الآنجاء أيضـــاً هربرت اسپنسر ( « تصنيف الد\_اوم » ، ص ٨ من الترجمة الفرنسية ) فقال إن من الحقائق الجردة ماليس بكلي ، كا أنهناك من الحقائق الكلية ماليس بمجرد . بل ويذهب إلى أبمد من هذا فيقول : إن الإضافات المثالية للأعداد هي وَحدُها العامة المجردة مماً . وأساس التمييز عنده بين المعانى المجردة والمعانى العامة هو أن المني المجرد لايمــكن أن يــكون موضوعا لتجربة ، فمثلا هــذا المني وهو أن الزاوية المرسومة في داخل نصف دائرة زاوية قائمة منى مجرد ، لأن هذا لاينطبق إلا على نصف الدائرة الكامل والزاوية الكاملة ؛ بينما جميم أنصاف الدوائر وجميع الزوايا الواقمية ناقصة ؛ كما أنه ليس عاماً أو كليا ، لأنه عبارة عن علاقة مكانية جزئية جـــداً . ويرد جبلو على هذا بأن يقول إن هذا المني ينطبق على ما لا نهاية له من الزوايا وأنصاف الدوائر ، وأن عمة مالا نهاية له من أنصاف الدوائر ذوات أنصاف أقطار مختلفة وفي كل منها نستطيع أن نرسم مالا نهاية له من الزوايا القائمة المختلفة . - أما المني المام فهو على العكس من ذلك، موضوع للتجربة في كل الأحوال الممكنه ؛ فثلا هذه الحقيقة وهي أن الكواك تدور حول الشمس من الغرب إلى الشرق ، معنى عام ، لأن لدينا منها آلافا من الأمثلة تحت أنظارنا ؛ ولكنه ليس معنى مجرداً ، لأنه في كل الأحوال يتحقق ف ظاهرة عينية . ويرد جبلو على هذا أيضاً بقوله إن الموضوع الميني المسمى باسم كوكب لا ننظر فيه هنا إلا من ناحية ِ خاصِّية واحدة من خواصَّه ، هي الحركة ، وهذا تجريد (١) .

ويتصل بهذا أيضاً تمييز شوبنهور ( « العالم إرادة وامتثال » ، ق 1 ؟ ٩ ) بين المجردات المجردات التي لاتنتسب إلى التجربة إلابواسطة تصورات أخرى ( مثل إضافة ، بد م ) و بين المينيات concreta ، وهي التصورات التي تنقسب إليها مباشرة ( مثل : إنسان ، فرس ) .

وهناك آنجاه ثالث نجده عند هيجل ؟ فمنده أن المجرّد هو الذي ببدو خارجاً عن علاقاته الخارجية مع بقية الأشياء ، أو ما هو وحدة خالية من الاختلافات ، بينما المعيني هو المتمين تربينا كالملابو السطة علاقاته كلمها ، أو هو الوحدة المتضمنة للاختلافات . وعلى هذا ، فإن الروح هي أعلى درجة من درجات المينية ، أما المجردات فهي الجزئي بوصفه معزولا عن الحكلي بواسطة الإدراك الحسى ، والكلي ، بوصفه معزولا عن الجزئي بواسطة تأمل الذهن ( « تاريخ الفلسفة » ، مجموع مؤلفاته ، ج ١٣ ، ص٢٨ عن معجم لالاند تحت كلة مجرد ) .

ولكن هـذه الممانى الثلاثة تنقرض شيئاً فشيئاً. وأصبح المعنى المستعمل اليوم هو ، كما ورد في معجم لالاند ، أن المجرد هو الكيفية أو الإضافة التي ينظر إليها منفصلة عن الامتثالات التي توجد فيها . أما الامتثال الكامل فهو العينى . والتجريد بالنسبة إلى الكيفية أو الصفة يسمى تجريداً ماديا ؛ وبالنسبة إلى الإضافة أو النسبة يسمى تجريداً ماديا ؛ وبالنسبة إلى الإضافة أو النسبة يسمى تجريداً صوريا : فني الحالة الأولى نمتبر الفكرة المجردة بوصفها عمولا على موضوع ، أى بوصفها أحدد الحدين اللذين يكونان مادة الحمكم

<sup>(</sup>١) راجع جبلو: « المعجم الفلسني » ، تحت كلمة آجر بد .

أوالقضية ، وفي الحالة الثانية نعتبر الفكرة المجردة علامة أو نسبة بين محمول وموضوع ، وهذه النسبة هي مايسمي باسم صورة الحكم أو القضية .

وخلاصة هذا كله أن الاسم المجرد هواسم صفة وكيفية ( بياض ، إنسانية الخ ) أو إضافة ونسبة ( 'بدُـد ، عدد ، مقدار الخ ) .

#### ٣٩ – التصورات الواضحة والفامضة والتصورات المتميزة والختلطة :

كذلك تنقسم التصورات إلى واضحة وغامضة ، ثم متميزة ومختلطة . ويلاحظ أولا أن التصور الواضح ليس بالضرورة متميزاً ، كما أن التصور النامض ليس بالضرورة مختلطاً : ففكرة الألم الذي يؤثر فينا هي فكرة واضحة لأننا نشمر به بكل وضوح ، ولكمها ليست متميزة ، لأنها تصور لنا الألم وكأنه في اليمد الجريح ، مع أنه لا يوجد إلا في النفس . ولهذا نجد ديكارت عميز بدقة بين الواضح والمتميز فيقول : « أسمى واضحاً المعرفة الحاضرة البينة لعقل منتبه · . . وأسمى متميزاً تلك التي تكون دقيقة محددة ومختلفة عن بقية التصورات كاما ، لدرجة أنها لا تتمون في نفسها إلا ما يبدو بوضوح لسكل من ينظر نيها كما نجب » . واضحة دون أن تسكون متميزة ، ولسكمها لا عكن أن تسكون متميزة دون أن تسكون واضحة جهذا الطريق نفسه ، أعنى عمزها . ولسكن هسدا ليس بصحيح داعًا : فقسد يسكون التصور متميزاً دون أن يسكون واضحا ؟ ففكرة تنميز من بقية التصورات ، ولسكنها ليست واضحة فضكرة الله مثلا فكرة تنميز من بقية التصورات ، ولسكنها ليست واضحة وضوحاً كافياً .

ويأخذ جبلوعلى هذه التمريفات الديمكارتية أنها لاتراعى ناحية الأحكام الممكنة التى يتضمنها كل تصور ، كما أن ليبنتس ولو أنه كان أسمد حظاً من ديكارت ، فإن إشارته إلى هذه الناحية إشارة غامضة . ويتول جبلو في

تعريفة : « إن التصور يكون واضحاً إذا كان المرء يعرف ماهي التجارب أو العمليات المنطقية التي بها يستطيع أن يحةِّقُ الأحكام المكنة التي يكون هذا التصور مجمولا بالنسبة إليها ، أعنى إذا كان في وسعه التحقق من أن الموضوع المماوم يسمح بهذا التصور كمحمول أولا يسمح . فالتصور إنسان واضح بالنسبة إلى كل منا ، لأننا نعرف بأى خواص نستطيع أن عميز ما إذا كان الموضوع إنساناً أو غير إنسان » ( المنطق ﴿ ٦٣ ) . وخلاصة هذا القول أن التصور يكون واضحاً حيمًا نعرف ماهية الشيء أو عاَّـته . وكذلك الحال بالنسبة إلى التميز : « فالتصور بكون متمنِّزاً إذا كان المرء يعرف بأى التجارب أو العمليات المنطقية نستطيع أن نحقق الأحكام المكنة التي يكون هذا التصور موضوعاً لها ، أعنى إذا كان من المكن أن يكون أو لا يكون موضوعاً لمحمول معساوم » ( \$ ٦٤ ) . والتصورات المتصلة بموضوعات النحربة ليست واضحة إلا وضوحاً نسبياً فحسب . فذو الألف ضلع ، منظوراً إليه من ناحية التجربة والواقع ، لانستطيع أن نتبينه بوضوح مرسوماً ، لأننا لانجــد من الدقة في الرسم أو الإبصار مايسمح لنا بملاحظة الألف زاوية التي يتضمنها . ولكن إذا نظرنا إلى هذا التصور من الناحية النظرية ، أى من الناحية الهندسية الخالصة ، وجدنا أنه واضح عمام الوضوح ، لأن في وسمنا التأكد من أن كثير الأضلاع الملوم ذو ألف ضلم بأن نمد عدد أضلاعه في الذهني.

## التصورات السالبة وأنواع التقابل

وإذا تحدثنا عنه فيا يتعلى بالتصورات ، فإذا تحدثنا عنه فيا يتعلى بالتصورات ، فأذلك إلا باعتبارها جملة أحكام ممكنة . والتصور السالب هو في الواقع محمول موجب ، مضافاً إليه زَنْيُ الحكم الذي يكون هذا التصور محموله . ولهذا فإن القضية الموجبة التي يكون محمولها تصوراً منفياً تعبر عن حكم سالب

محموله مُـ ثُبَت : فقولنا : الزمان لانهائي - يساوى : الزمان ليس بنهائي .

والتصور المُثبَبَت يحدد صنفاً من الموضوعات يمكن أن يحمل عليها . أما التصور المنفى ، فيمكن نظرياً أن يضاف إلى كل موضوع خلاف الصنف المنفى ؛ فنرى حينئذ أن ا م الا السيوزعان فيا بينهما كل الموضوعات المكنة فى الوجود . ولحن مثل هدذا التصور ، أعنى التصور المنفى الذى لا يحدُّد موضوعاً بالذات ، وإنما ينفى فقط صفة أو صنفاً ، لا يكاد المقل يتصوره . ولهذا أثير كثير من الجدل حول قيمة التصورات المنفية ومعناها .

فرجڤرت يرى « أن الصيغة لا — 1 ، وفيها تدل 1 على أية فكرة ، إذا أخذت بحروفها لا تدل على ممنى إطلاقاً » ( المنطق ج ١ ص ١٣٤ – عن كينز ﴿ ٣٨ ) . لأنه ، فضلا عن أن مجرد غياب فكرة ليس في ذاته فكرة ، يلاحظ أيضاً أن لا – 1 لا يمكن أن تفسر بمعنى « غياب » 1 عن الذهن ؟ بل المسألة على المكس ، على تدل على « حضور » 1 في الذهن ؟ فلا نستطيم مثلاً أن نفكر في « لا – أبيض » إلا بتفكيرنا ف « أبيض » . كا لا نستطيع من ناحية أخرى أن نفسر لا – 1 بممنىأىشىء لايصاحب بالضرورة 1 في الذهن . لأنه إذا كان الأمركذلك، فإن ا ولا ١ الن يرفع كل مهما الآخر ؟ فثلا مربع ، لا تصاحب في الذهن بالضرورة فكرة أبيض؛ ولا يوجد تقابل بين هذه الفكرة وفكرة أبيض . فلا يبقى لهذه الصينة إلا أن تفسر على أن لا — 1 تدل على كل شيء في الوجود ماعدا 1 ، أى كل شيء أيًّا كان يجب أن تسلب عنه 1 . «ولكن لابد للإنسان أن يستعرض فالذهن كل الأشياء المكنة من أجل ساب إ عنها ، وهذه الأشياء ستكون حينئذ الموضوعات المثبتة المدلول عليها بواسطة لا - 1 . واكن إذا كان لهذا فائدة ما ، فإن هذا عمل من المستحيل القيام به » ( ص ١٣٥ - عن كينز ﴿ ٣٨ ) . والواقم أننا إذا أخذنا الصيفة لا – 1 بحروفها فانها لا يمكن أن تدل على شيء مفهوم بوضوح ، فان مجرد النني الخالص لأية فكرة لا يقدم لى فكرة واضمة .

ولكن كينزيرى أنه على الرغم من وجاهة ما يقوله زجثرت ، فاننا نستطيع مع ذلك أن نفسر هذه الصيغة على أساس الماصدق ، بأن نقول: إن كل تصور يقسم المالم الذى يشير إليه إلى قسمين يرفع كل منهما الآخر ، أعنى إلى قسم يمكن أن تحمل عليه ، والأول يدل عليه ، والثانى لا — ا ، فإذا كانا من ناحية الفهوم يتضمنان تصوراً واحداً ، فإنهما من ناحية الماصدق يرفع كل منهما الآخر ، وله ذا يقول إن الاسم « المثبت » يتضمن « حضور » صفة أو مجموعة صفات في الأشياء التي يطلق عليها هذا الاسم بينها الاسم « المنفى » يتضمن « غياب » واحدة أو أكثر من صفات معلومة . فالاسم المنفى إذن يتحدد ما صدقه بطريق باشر ، أعنى بطريقة إبجابيه ، والمنفى يعين الباق ، ويحد د . ( ١٩٨٤ ) .

وبطريقة أخرى يبين جبلو فائدة التصور المننى ، بأن يفهم المننى بممنى المدمى المكنة التى يتضمنها لا تتعلق إلا بموضوعات صنف محدد بوضوح. فليس لنا أن نقول مثلاً : هذا الحجر لا أخلاق ، ومع ذلك فهو ليس بأخلاق ؛ كما أن قولنا لافان ، إنما ينطبق على ما يحيا ويبق ، وما يقبل الفناء أو البقاء ، ولا نشعر بحاجة إلى استبعاد الموت عن الأشياء التى لا صلة له بهما . فكما أن التصور المننى يتضمن فيه ننى التصور المننى يتضمن أذن إثبات صفة إيجابية فى نفس الآن الذى يتضمن فيه ننى صفة أخرى ، فبعض الأشياء المتعلقة بالحكم المكن قد تعين ، والبعض الآخر من ينها تلك كان هذا الحكم ممكناً ، وكانت الصفة متعينة سلباً فحسب ، فإن صنف الموضوعات يظل غير محدد بالدقة . ولهذا أثارت التصورات المنفية بحادلات مشهورة نذكر من بينها تلك المتعلقة باللاوجود فى الفسلفة الفديمة ، واللانهائى فى مشهورة نذكر من بينها تلك المتعلقة باللاوجود فى الفسلفة الفديمة ، واللانهائى فى الرياضيات والميتافيزيقا الحديثة (حبلو: « المنطق » § ٥٢ — ٥٣ ) .

وما يِقوله جبلو هنا فيه إجابة عن المشكلة التي تثيرها الأسماء المنفية من حيث

مدى النفي : فإن بمضاً من المناطقة ، وهـــذا هو الرأى الشائم ، يريد أن يفهم النفي بالممنى الثالث الذي أشار إليـــه زجڤرت ، وهو النغي يمتد إلى كل شيء في الوجود عدا النبيء المني ، ولا ينسحب فقط على جنس المنني أو نوعه . فين أقول : لا --أبيض ، لا أنني فقط كلُّ الألوان الأخرى عدا الأبيض ، بل أنني كل شيء في الوجود عدا الأبيض ، مرن ألوان وأصوات وحركات الخ . ولكن إذا كان هذا هو معنى المنفى ، فإن هذا لا يدل على معنى واضح ؛ أو لا فائدة له ، كما يقول زجڤرت . فإذا كان للمنفى ممنى فيجب أن لا يدل على نفى كل الأشياء أيّـا كانت عدا الأبيض ، وإنما يدل فقط على نني الأسود والأحمر والأزرق الخ ، أى كل الأفراد الداخلة تحت نوم اللون . أعنى من هــــذا ، أن المنفى لا بد أن يشير فقــط إلى عالم مقال universe of discourse ممين ، يستنفده المثبت والمنغى فيما بينهما : فغي قولنا لا — أبيض ُحن نشير فقط إلى عالم مقال معين ، هو الاون . ومن هنا فهو بقصرون عالم المقال عادة على الجنس القريب. ولأنهم ينكرون فهم الأولين ، تراهم لايمترفون بعملية نقض العكس المستوى في الاستدلال المباشر ؟ فاوتسه ( المنطق ١٤٠ ) ينكر صيغة الحكم : ع هي لا – ح ، ولا يسمح بالانتقال من : الروح ليست مادة ، إلى : الروح هي لا - مادة ، لأن الروح ليست كل شيء آخر غير المادة : وإنما هي فقط ليست مادة في داخــل عالم مقال ممين ، هو الجوهر المركب منه الموجودات .

والواقع أنه من التمسف الشديد ، إن لم يكن من غيير الممقول ، أن يقول الإنسان · الـماـُم هو لا \_ أزرق ، لأننا لا نستطيع أن نقول العلم ليس بأزرق . ولهذا فإننا مع من ينكرون أن يكون المنفى منسحبًا على كل شيء في الوجود عدا الشيء المنفى ؛ ونقول إنه إذا كان المنفى معنى حقيق ، فيجب أن يكون مشيراً إلى عالم مقال معين .

٤١ ـــ وهــذه الملاقة بين المنفى والمثبت تســمى بالتقابل . وله عدة أنواع :
 التناقض ٬ التضاد ، التضايف .

أما التناقص فهو علاقة الساب الموجودة بين حدين يستنفدان فيما بينهما كل عالم المقال المشار إليه في الحيكم ، ولا يكون هذاك فرد في عالم المقال هذا يمكن أن يصدقا عليه مما . ويسمى التناقض أحيانا باسم تقابل السبب والإيجاب ، كما في المكتب المربية ( « البصائر » مثلا ص ٣٦ ) . والتقابل بواسطة التناقض لا يجمل بين الحدين وسطاً . ولهذا فإن المتناقضين لا يمكن أن يصدقا مماً ولا يمكن أن يكذبا مما لأنهما يستنفدان كما قانا كل أفراد عالم المقال .

أما في النصار ، فإن الحدين لايستنفدان كل عالم المقال ، ولهذا فإنهما قد يَكَذَبَانَ مَمَّا ، بَمْنِي أَنْ شَيْئًا قَدَ لَا يَنْطَبَقَ عَلَيْهِ أَحَدَهُمَا ، إِذْ بَيْنِهُمَا وسط ؛ وأو وجد هذا الوسط، الذي قد يمتد إلى غير نهاية ، فأن البعد بين الحدين المتضادين أكبر بكثير جداً منه بين الحدين المتناقضين . ولهذا مجد التمريف الشهور في الـكتب العربية والمأخوذ عن أرسطو يقول إن المتضادين « هما الذانان الوجوديان المتماقبان على موضوع أو محلّ واحد ، وبينهما غاية الخلاف » ( « البصائر » ، ص ٣٦ ) . فمعنى قوله « غاية الخلاف » ، أن بينهما وسطاً طويلاً جداً . ولنوضح هذا بمثال فنقول: أبيض، لا أبيض؛ أبيض، أسود. في هذين الثالين نجد الثال الأول يدل على التقابل بالتناقض ، والثاني يدل على التقابل بالتضاد . و يحن نرى أنه ليس بين الأبيض واللا أبيض وسط ، فهما قريبان من هــــذه الناحية كل القرب ؛ ولكن يوجد بين الأبيض والأسود وســط طويل يشمل: الأحمر، والأسفر، والأخضر ، والأزرق ، والبنفسجي ، ثم الفروق العقيقة بين أخلاط هذه الألوان ، وهي فروق تسير إلى غـــير نهاية . أما إذا فهمنا الجُمد بمعنى الشدة في التقابل ، فن الواضح أن البمد أكبر جداً في حالة التناقض منه في حالة التضاد ، لعـــدم وجود

وسط فى الحالة الأولى . ومع ذلك يوجد من التضادات ما لا يقبل غير وسط واحد مثل : أكبر \_ مساور \_ أصغر . فبين أكبر وأصغر ، لايوجد غير وسط واحد هو : مساو .

ولتكوين التناقض من التضاد يجمع الإنسان كلَّ الأوساط تحت تصور واحد، يجمله هو وأحد الطرفين مقابل التصور الآخر المضاد . فني المثال الأخير نستطيع أن تحيل التضاد إلى تناقض كما يلى : أكبر ُ \_ ليس بأكبر ( وهـذا يشمل الساوى والأصغر ) .

وقد فطن أرسط و إلى أن الإشارة في التقابل يجب أن تـكون إلى عالم مقال ممين ، أو جنس واحد ، فقال إن المتضادات ، ويقصد في الواقع المتقابلات بأنواعها ، تنتسب إلى جنس واحد ، ويضيف إلى هذا ، وكنتيجة ، أن المتضادين موضوع لعلم واحد ، ماداما ينتسبان هكذا إلى جنس واحد .

ويقال عن بعض التصورات إنها متناقضة في ذاتها . ويقصد من ذلك أننا لو حللنا التصور المتناقض إلى الأحكام الممكنة التي يدل عليها ، وجدنا أنه يتضمن حكمين متناقضين . والواقع أن التصور هنا ليس تصوراً بمهني المكامة ، ولهذا يقال عنه إنه تصور كاذب ( بمهني أنه تصور يبدو في الظاهر أن له مهني ، والواقع أنه ليس له مهني ) إذ لا يستطيع المرء أن يفهم شيئاً ينني نفسه بنفسه ، فمثلاً إذا قلنا : دارة مربعة ، فإن الذهن لا يستطيع مطلقاً أن يتصور شيئاً كهذا ، وذلك لأن هذا التصور ( الكاذب ) يتضمن حكمين متناقضين . ويعبر عن التناقض في أحوال كهذه باسم التناقض في الحدود contradictio in adjecto وهو الذي فيه نضيف إلى موضوع صفة منفية عنه بحكم تعريفه .

كما يفرق أيضاً بين التناقض الصورى والتناقض المضمر أو المادى implicite ، فالأول هو الذي تظهر فيه علامة التناقض صريحة ملفوظاً بها مثل: 1 ، لا \_ 1 ؟

متفاه ، لا متناه . والآخر لا تظهر فيه تلك العلامة مصرحاً بهـــا مثل : مصرى ، أُجنبي .

ولمساكان التضاد لا يوجد حقيقة إلا بين طرف سهم فيه درجات ، فليس لحكل شيء مضاده ، ففي دائرة الألوان مثلاً ، لا نجد مضاداً حقيقياً للا زرق ؛ لأن الأزرق في وسط السلم ، ولكن بمض المناطقة يتوسع في معنى التضاد فلا يشترط ضرورة كون الشيئين في طرفي السهم ، بل يكفي مجرد عهم التوافق incompatibility ؛ وفي هذه الحالة يعد الأزرق والأصفر مضادين للا بيض ، وليس الأسود وحده ، وهذه الصلة تنعت في هذه الحالة بعمت التنافر ويقال إنها متنافرة ropugnant .

27 — النصايف: المتضايفان هما اللذان لا يتصور أحدهما ولا يوجد بدون الآخر؛ أو كما يقول صاحب البصائر ( المضاف هو الذي ماهيته معقولة بالقياس إلى غيره» ( ص ٢٩) ، ولا وجود له سوى ما به يضاف ، أي لا يتصور وجوده إلا بتصور وجود شيء آخر ، مثل الأبوة والبنوة . فالمضاف إذن يتضمن ، إلى جانب موضوعه الخاص ، موضوعا آخر ، لا بد من الإشارة إليه أثناء تفسيره . ومن خواص المضاف التكافؤ في لزوم الوجود وارتفاعه ، فأخوة هذا ملازمة لأخوة ذاك الذي يقال له أخوه .

وللاضافات عدة خواص ُعنى المنطق الرمزى بالبحث فيها وعرضها بالتفصيل ؟ ولهذا سنقتصر هنا على ذكر أهم هذه الخواص .

والخاصية الأولى هي التماثل symètrie: وهي أن يكون الأصل عــــين المحكوس، كما يظهر في قولنا: زيد طويل طول عمرو؛ فالإضافة هنا: «طويل طول » تماثلية، لأنها واحدة بين زيد وعمرو، وهو هنا الأصل، وبين عمرو وزيد، وهو هنا الممكوس. لكن حينما أقول: « على وجوج فاطمة »، فإن الإضافة هنا هي

«زوج لٍ». والمكس هنا يخالف الأصل ، ولذا تسمى الإضافة هنا : ﴿لا تَمَاثُلَيَّةُ».

ثم خاصية التمدى transitivité : والإضافة المتمدية هي الإضافة التي إذا وجدت بين او ح من ناحية أخرى ، وجدت أيضاً بين او ح . فثلا محمد أكبر من على ، على أكبر من حسن ، إذن محمد أكبر من حسن . ومن نوعها الإضافات : مساول ، سابق على الخ . ولكنا إذا قلنا اأب رب ، ب أب لج ، فإن اليس أبا لج . في ألم الإضافة التي من نوع أب ل » متبر لازمة intransitivo .

وتسمى الصلة الموجودة بين متضايفين باسم أساس التضايف ، أو أساس الإضافة الأبوافة fundamentum relationis . ففي حالة الأب والابن تسمى الأبواة من الناحية الثانية ، وبين الشريك الآخر تسمى الشركة ، وفي هذا يلاحظ أيضاً أن المتضايفين قد يكونان يحملان اسماً واحداً ، كما هي الحال في المثال الثاني ، وقد يختلف الاسم ، كما هو ظاهر من المثال الأول .

## المفهوم والماصدق

\*\* - كل تصور « يصدق » على أفراد و « و تُدفهم » منه مجموعة صفات . فكامة « إنسان » مثلا تصدق على محمد ، زيد ، زنجى ، شمالى ، مصرى ، فرنسى إلخ ؛ ويفهم منها الحيوانية والنطق والضحك والاجتماع والمشى بقامة مشرعة إلخ . « فالأفراد الذين يصدق عليهم الكلى يسمون « بالماصدق » ، والصفات التي تفهم من القصور تسمى « المفهوم » .

ويمكن أن نعرف كليهما باعتبار أن التصور مجموعة من الأحكام المكنة بأن نقول إن الماصدق هو «عدد الأفراد الداخلين تحت جنس ، أعنى عدد الأحكام المكنة التي يكون هو محمولها ، والمفهوم هو عدد الصفات المشتركة بين أفراد النوع ، أعنى عدد الأحكام المكنة التي يكون هو موضوعها . فإذا كان الحد كليا ، أهنى إذا كان ماهية ، فإن ما صدقه لا متنام ، وإذا كان جزئياً أو مفرداً ، فإن مفهومه لامتنام » (جبلو § 70).

ويكون التصور مُتَضمَّنَا في آخر ، سواء من ناحية الماصدق ومن ناحية المفهوم ، إذا كانت كل الأحكام الممكنة في الأول هي أحكام بمكنة في الثاني . فيكون التصور متضمناً من ناحية الماصدق في تصور آخر إذا كان كل موضوع في الأول موضوعا في الثاني : فكل حيوان يكون ثديياً هو فقرى ، من ناحية الماصدق . ويكون التصور متضمنا في آخر ، من ناحية المفهوم ، حينا يكون كل مجمول اللأول مجمولاً للثاني : فكل ما يصدق على الفقرى يصدق على الثديبي ، فالفيترى إذن متضمن في الثديبي ، فالفيترى إذن متضمن في الثديبي ، من ناحية المفهوم .

وماصدق أى تصور لا يمكن حصره ، لأنه غير متناهِ ؛ أما مفهومه فمحدود ، لأنه مكون من صفات يمكن حصرها .

٤٤ – ولكن فكرة « المفهوم » من الأفكار الفامضة التي يجب تحديدها وتميين نطاق المنى الذي تمتد إليه . ونحن لو أخذنا تصوراً من التصورات ، فني

وسمنا أن نفظر إليه من ثلاث نواح على الأقل ، بالنسبة إلى المهروم :

(۱) إذ يمكن أولا أن ننظر إليه من ناحية الصفات التي يدل عليها ، باعتبار أن هذه الصفات صفات جوهرية للأفراد الذين يدل عليهم التصور ، فلا كون إذن داخلة في تعريفها ، حتى إن غياب إحدى هذه الصفات يؤذن بأن الاسم لا ينطبق ، ولا يعد الفرد حينئذ منتسباً إلى تلك الطائفة من الأفراد . ويسمى كينر ( ١٦٤) وجهة النظر هذه بوجهة النظر الاصطلاحية conventional ، لأن الصفات هنا هي الصفات المصطلح عليها من أجل تحديد مدلول التصور .

(٢) ويمكن ثانياً النظر إليه من ناحية الصفات المرتبطة في ذهن شخص ما بهذا التصور ؛ وهي الصفات التي بها يتميز عنده ، وهذه الصفات قد تشمل الصفات الاصطلاحية المذكورة في القسم الأول ، وقد تزيد عليها وقد تنقص عنها ، وقد ، أو هي غالبا ، تشمل كثيراً من الصفات التي ليست بذاتية لماهية الشيء . ولما كانت هذه الصفات هي ذلك المرتبطة في ذهن شخص ممين في زمان ممين ، فإن وجهة النظر الذاتية : subjective .

وتختلف هذه الصفات باختلاف الأفراد والعصور . فقد يكون الشخص عالما بكل ما هو معروف عن الشيء في عصره ، وقد لا تسكون لديه غير معرفة ضغيلة كافية فقط لتمييز الشيء من غيره بطريقة إجمالية . ولهذا فا إن الفهوم الذا في يختلف ؛ واختلافه على نحوين : فإما أن تظل حدود المفهوم كما هي ، والذي يزيد ، سواء تبعاً لسعة المعرفة أو لتغير العصر وتطور العلم ، هو المضمون الداخلي ، فيصبح أغنى وأعظم ثراء . فإذا عرفت مثلا خواص جديدة للمثلث أو للسكهرباء ، فإن تصور المثاث لا يتغير في تعريفه ولا تتغير في كرة السكهرباء في حدها ، وإما تزيد معرفتي بهما فحسب . وإما أن يكون من شأن المعرفة الجديدة التي حصلها أن تغير من ماهية الشيء كما كنت أفهمها ، تغييراً تختلف درجته بحسب الجدة في المعلومات الجديدة ، في كون من الضروري حينئذ أن أعدل التعريف : المحتلاف في النظر إلى المادة من حيث تركيبها ، فقد كان السائد قبل كما في الاختلاف في النظر إلى المادة من حيث تركيبها ، فقد كان السائد قبل

الآن أنها مكوّنة من جزيئات فحسب ، أما الآن ، وتبعاً للميكانيكا التموجية ، فلا بدأن تضاف فكرة الموجات إلى الالكترونات ، مما يجملنا نمدّل بمض التمديل في مفهوم المادة .

وإذا كانت معرفة الشخص هي كل ما يعرف في عصره عن الشيء ، فا إن هذه المعرفة تسكون أعلى صورة علمية للمفهوم من الناحية الذاتية .

(٣) ويمكن أن نتصور ثالثاً أن صفات شيء ما قد عرفت كاّـها ، سواء منها الذاتى والعرضى ، فا إن المفهوم يكون حينئذ مكافئاً لحقيقة الشيء الـكاملة في الخارج ، ولهذا يسمى المفهوم هنا مفهوماً موضوعياً objective .

فالمفهوم بالمنى الأول إذن هو مجموع الصفات الذاتية الخاصة بشى ما ، أعنى تلك الداخلة فى تمريفه ، وبغيرها لا يكون هو ما هو ، فلا ننظر حينئذ إلى الصفات التي ترتبط به عرضاً . فثلا نجد أن المثلثات المتساوية الأضلاع هى أيضاً متساوية الزوايا ، ولكن مفهوم التساوى فى الأضلاع لا يتضمن بهذا المنى الأول التساوى فى الزوايا ؛ كما بجد أيضاً أن الحيوانات المجترة مشقوقة الظلف ، ولكننا لا نمد كون الظلف مشقوقاً داخلا ضمن مفهوم الاجترار ، حتى إنه لو وجد ، كما يقول مل ، عتر غير مشقوق الظلف المُد اليضاً من الحيوانات المجترة .

والمعنى الثانى أقل أهمية من الناحية المنطقية الخالصة ؛ وهو بدل على الصفات التي تقترن بالاسم في الذهن .

أما المنى الثالث فيفترض شيئاً غير ممكن التحقيق ، وهو أن تكون صفاتُ الشيء كلها معروفة ، ولكن هذا غير ممكن ، لأن العلم بالأشهاء في تقدم مستمر .

ومن هــــذا كله نرى أن المفهوم إما أن يكون اصطلاحياً ويسميه كينز subjective intension ، وإما أن يكون ذانياً ويسميه connotation وإما أن يكون موضوعياً ، ويسميه باسمخاص كالأول ، هو comprehension

• 3 - ولكن هل نقصر مفهوم التصور على الصفات المشتركة بين كل الأفراد المندرجة تحته ؟ أو هل يجب أيضاً أن ندخل فيها الصفات الميزة للا نواع ، أعنى الفصول النوعية ؟

جرى المناطقة منذ عهد أرسطو على قصر المفهوم على الصفات التي تحمل كلياً على الحد السكلى ، مستبعدين الصفات النوعية والفردية والعرضية ؛ ومن هنا كان النوع أشمل من الجنس من حيث المفهوم ، لأن النوع بحتوى صفات الجنس كاً ما مضافاً إليها الفصول النوعية ، بينما الجنس أشمل من النوع من حيث الماصدة .

ولكن يلاحظ كما يقول جبلو ( ٢٠ ) أن الصفات الحاصة بالنوع والمهزة له عن غيره من الأنواع الداخلة تحت جنس واحد ليست صفات جديدة تضاف إلى صفات الجنس، وإنما هي موجودة من قبل في الجنس، والجنس يشملها ويشمل غيرها ؛ وهي توجد فيه على هيئة «متغير» : « فالانتقال من الجنس إلى النوع هو الوقوف عند بعض قيم هذا المتغير لما لهذا من فائدة مؤقتة في ظرف معين». أي إننا في حالة النوع إنما نحتار، لسبب خاص، بعض صفات الجنس ونعزلها عن بقية الصفات، لكي نكو ن منها تصوراً ، هو النوع. وهكدذا نرى أنه للحصول على النوع ابتداء من الجنس ، نعن لا نضيف شيئاً لم يكن موجوداً من قبل في الجنس إلى هذا الجنس ؛ بل بالعكس نحن نقتطع منه أشياء تاركين أخرى.

ونقوم بهذه العملية ، عملية الاقتطاع ، أو التنويع ، لفائدتين : نظرية وعملية . فن الناحية العملية قد يكون الأفيد لنا التنويع ، لأن الأحوال العملية التي تنطبق فيها الصفة النوعية قد تكون أكثر من تلك التي يتيسَّر فيها تطبيق الصفة الجنسية . ومن الفاحية النظرية ، كثيراً ما يحدث أن تكون البرهنة على الحالة النوعية أسهل ، لما فيها من تبسيط ، فنستطيع حينئذ أن نبرهن على الحالة الجنسية معتمدين على الحالة النوعية النوعية فائدة كبيرة إذن في البرهنة على الحالة الجنسية ، كا يحدث غالباً في الهندسة والرياضيات بوجه عام .

وخلاصة هذا كله أن الجنس يشمل كلَّ الصفات التي تطلق على جميع الأنواع الداخلة تحتمه ؛ وأن الجنس إذن أشمل من النوع ، من ناحية المفهوم أيضاً وليس من ناحية الماصدق وحده ، كما زعم المناطقة حتى الآن .

والأمثلة على هذا عديدة: « فاللون » مشلا يشمل كل أنواع اللون المكنة ، من أصفر وأحمر وأخضر الخ ؛ وليست الصفرة أو الحمرة الخ ذوات صفات جديدة تضاف إلى الصفة الأولى لجنس اللون ، لأن جنس اللون ليست صفته أن يكون بلا لون ، بل أن يكون أى لون كان والفارق هو فى أن الجنس يشمل كلَّ هذه الأشياء على سبيل الإمكان ، لا على سبيل التعدين . ولسكن عدم التعدين هذا ليس معنا، السلب المطلق ، بل هو القابلية لأى تعدين كان .

27 — وفي استخراج نطاق الفهوم يجب ألا نعتمد على الاشتقاق وحده ؛ لأن الاشتقاق لا يدلنا إلا على نطاق المعنى حين وضع الاسم لأول مرة ، فهو لا يدلنا إذن إلا على الأحوال التاريخية التي قيل فيها والأسباب التي تدعونا إلى اتخاذ هذا الاسم ؛ وقد يدلنا أيضاً على تطور المعنى تاريخياً . وقد يكون في هذا بعض الفائدة ؛ لكن لكى نحدد مفهوم معنى من المعانى يجب أن ننظر في المعنى المستعمل حالياً ، سواء اختلف هذا المعنى عما وضع له في الأصل ، أو لم يختلف ، وأيا ما كانت درجة الاختلاف .

ولكن يجب مع ذلك أن نحاول من الناحية العلمية الخالصة ، أى من حيث الاصطلاح ، أن نحدد قدر الإمكان نطاق المنى بدقة ، فتكون الإشارة واحدة ؛ على الرغم مما فى ذلك من تعسف شديد ، لا يتفق والقطور الحي الفية ، ولكن لغة العلم ليست لغه حية ، وإنما هى لغة صناعية كالرموز الرياضية سواء بسواء ، يقصد منها الدلالة الثابتة على الأشياء بطريقة دقيقة .

٤٧ ــ ولو نظرنا الآن في الصلة بين المفهــوم والماصدق لوجدنا أول الأمر أن زيادة صفة من شأنها أن تضيّيق من نطاق الأفراد الذين يصدق عليهم التصور ،

والمكس بالمكس . فكلمة حيوان إذا أضيفت إليها صفة « ناطق » ، فإن عدد الأفراد يقل ، إذ يقتصر على نوع الإنسان وحده دون بقية الأنواع الحيوانية ؛ وعلى المكس من ذلك إذا استبعدنا صفة الحس من مفهوم الحيوان ؛ فإن النبات يدخل فيه ، فيزداد بهذا عدد الأفراد الذين يصدق عليهم اللفظ . ومن هذا نرى أنه كلما زاد المفهوم ، قل الماصدق ؛ وكلما قل المفهوم ، زاد الماصدق . وهذا ما يعبر عنه في صيغة عامة بقولهم : « في سلسلة من الحدود المشتركة التي يوجد بينها رابطة تداخل ، يتناسب الماصدق والمفهوم تناسباً عكسياً » .

وأول ما تجب ملاحظته هنا هو أنه ليس المقسود بهذا التناسب أن يفهم بمعنى رياضى دقيق ، أى بمعنى أن النسبة هى بالدقة بحسب زيادة أو قلة الصفات ومقدار هذه الزيادة والقلة ، وإعما يقصد فقط أن هناك زيادة وقلة فى الماصدق بحسب القلة والزيادة فى المفهوم ، دون تحديد دقيق لمقدار الزيادة أو القلة . فقد يكون من شأن زيادة صفة واحدة أن تؤثر فى تضييق مدى الماصدق أكثر مما تفعله عدة صفات .

وبعد هذا فلننظر في صحة هذا القانون . فنشاهد أولا أنه قد لا يكون لزيادة الصفات أثر في تغيير مدى الماصدق ، وذلك حينا تكون هذه الصفات موجودة أو مُمتَضه أنة بالضرورة في العسفات التي قلنابها أولا ، أي في التصور قبل أن تضاف إليه هذه الصفات المه برعنها بصراحة . وله كن إذا كان من شأن الزياده أن تمد ل من مفهوم الشيء بدرجة محسوسة ، فإن هذا من شأنه أن يعد ل من الماصدق بطريقة عكسية ، بمني أن الماصدق يقل إذا ما زاد المفهوم ، لأن في زيادة المفهوم في هذه الحالة تحديداً لنطاق الأفراد ، وبالتالي تقليلا للماصدق . فإذا أضفنا إلى مفهوم الإنسان مثلاً أنه ضاحك ، فليس من شأن هذا أن يغير في عدد الأفراد التي يدل عليها « إنسان » ؛ ولكن إذا أضفنا إليه « زنجي » ، فإن عدد الأفراد يقل بدرجة عليها « إنسان » ؛ ولكن إذا أضفنا إليه « زنجي » ، فإن عدد الأفراد يقل بدرجة كبرة .

وهذا كله صحيح إذا نظرنا إلى الصلة بين الجنس والنوع على أساس أن مفهوم النوع أكبر من مفهوم الجنس ؛ أما إذا قلنا كما يقول جبلو ، إن مفهوم الجنس أكبر من مفهوم النوع ، لأنه يشمل ، على سبيل التضمن على الأقل ، كلَّ ما يمكن أن يتضمنه النوع الداخل تحته من صفات ، إذا قانا هذا فإن الصلة بين المفهوم والماصدق ستسكون بخلاف ذلك ؛ إذ سيلاحظ حينئذ أن المفهوم والماصدق يتناسبان تناسباً طردياً : فإذا زاد المفهوم زاد الماصدق ، وإذا قل المفهوم قل الماصدق .

ويجدر بنا هنا أن ندلى برأينا في هذه النظرية إلى الصلة بين الجنس والنوع. فنحن نرى الاسميين ينظرون إلى النوع على أنه يشمل صفات الجنس وصفات زيادة لا توجد في الجنس ؛ بينا يرى الواقعيون أن الجنس يشمل كل الصفات الممكن أن يتصف بها كل ما يدخل تحته من تصورات. فأى الرأيين هو الصحيح؟ الواقع أن وضع المسألة على هذا النحو خطأ . إذ الأمر يتوقف على فهمنا للرابطة بين الجنس والنوع : فارذا فهمناها على أنها رابطة اندراج وتضمن ' فليس أمامنا إلا القـول بما يقول به الواقعيمون \_ إذ كيف نقول عن النوع إنه مندرج بكله في الجنس، والفرد مندرج بكله في النوع ، ومن ثم في الجنس ولا نقول في نفس الآن إن كل صفات الفرد والنوع متضمنة في الجنس الذي يندرجان تحته ؟ \_ الحق أن النظرة الواقعية هي وحدها الصحيحة ، ما دمنا نقول بأن الصلة بين النوع والجنس هي صلة اندراج للأول في الثاني ؟ وما دام المنطق القديم يقول مهدا ، فا إن نظرة الاسميين خطأ . أما إذا قلنا بأن الصلة بإنهما ليست على هذا النحو وحده ، أو إذا ألفينا فكرة النوع والجنس كما وضعها المنطق القديم ، فإن لنا في هذه الحالة الحق في أن تمدل هــذه النظرة الواقعية ، وفقاً للأحوال المختلفة للإضافات بين التصورات.

#### التعريف

٤٨ - والصفات التي تـكون المفهوم إذا كانت صفات مميزة للشي٠ كونات تعريفه .

فالتمريف هو مجموع الصفات التي تـكون مفهوم الشيء مميزاً عما عداه . وإذا كان كذلك ، فإن التمريف والشيء المرتف سواء ؛ وهما إذن تعبيران ، أحدهما موجز والثانى مفصل ، عن شيء واحد بالذات . ومن هنا أطلق عليه في الـكتب العربية اسم « القول الشارح » .

والتعريف إما أن يكون دالاً على ماهية الشيء ؛ وإما أن يكون مميزاً له عما عداه فحسب ؛ والدال على الماهية مميز أيضاً ، فهو أعلى مرتبة إذن . ويسمى الأول منهما باسم الحمالتام ، والتانى باسم الحمالماقص . أما الحدُّ التام فهو القول الدالُ على ماهية الشيء وفيه تستوفى جميع ذاتياته ؛ وهو لهذا يتم بالجنس والفصل القريبين . أما الناقص فلا يستوفى جميع الذاتيات ، بل يحصل أمنه التمييز الذاتى فحسب دون معرفة الذات ؛ وهو لهذا يتم بالجنس البعيد والفصل القريب وحده .

ولَـكَنُ الحَدَ ، سواء منه الناقص والتام ، يتعلق بذاتيات الشيء ؟ أما إذا كان القول المعرِّف متعلقاً بخواص الشيء أو أعراضه فهو الرسم ، وينقسم أيضاً إلى تام وناقص : والتام يتركب من الجنس القريب والخاصة ، والناقص يتركب من الخاصة وحدها ، أو منها ومن الجنس البعيد .

فا ذا أخذنا مثلا التصور: إنسان، وأردنا تمريفه على هذه الأوجه الأربعة قانا فى حداه التام إنه حيوان ناطق ؛ وفى حداة الناقص إنه جسم ناطق وفى رسمه التام إنه حيوان ضاحك؛ وفى رسمه الناقص إنه جسم ضاحك.

والشرط الأساسي الذي يقوم عليه كل تعريف هو أن يكون ما صدق القول المرِّف والشيء المرَّف واحداً ، وأن يكون مميزاً ، بممنى أنه يجب أن ينطبق على

كل المرَّف ولا شيء غير المرَّف omni et solo definito كما كان يقــول المــدرسيُّــون .

ولكى يتحقق هذا الشرط ، ولكى يؤدى التمريف وظيفته وهي الدلالة على حقيقة الشيء المراد تمريفه ، وضع المناطقة في المصور الوسطى خصوصاً عدة قواعد تتلخص فيا يلى :

۱ \_ يجب أن يكون التمريف (ويقصد به هنا التمريف الـكامل ، أى الحسد التام) معبراً عن ماهية الشيء ؛ وهذا ما طالب به أرسطو التمريف ، فهو يقول (الطورية ام ف عن ماهية الشيء » (الطورية ام ف تتركب من الجنس والفصل النوعى ؛ ولهذا فإن التمريف يتركب من الجنس والفصل النوعى ؛ ولهذا فإن التمريف يتركب من الجنس والفصل النوعى . ذلك ضرورى لكى تتحد ماهية الشيء ولكى يتميز من غيره ؛ فالجنس يحدد ماهيته ، والفصل النوعى يميزه من بقية الأنواع الداخلة تحت جنسه .

وعدد الأجناس التي يمكن أن تدخل في تعريف الثي الاحصر لها ؟ فقد نحقاج إلى ثلاثة أجناس أو أكثر من أجل تعريف شيء من الأشياء . ولـكن الذي يحدث عادة هو أن نستعين بجنس واحد يكون من شأنه أن يعين على تحديد الماهية وتمييزها بأقرب الطرق ، ولهذا فإن هذا الجنس هو الجنس القرب ، كما نستعين أيضاً في تمييز نوع الشيء بأقرب الصفات المهزة ومن هنا نستخدم الفصل النوعي القريب .

٧ ــ وإذا كان التعريف كذلك ، فإنه لن يدل إلا على المرق وحده ، وعلى كل أفراد المعرف أيضاً ، فإن لكل شيء ماهيته الخاصة ، فإذا ما عرف بها « منع» ذلك من اشتراك أشياء أخرى من نوع آخر فيه . ولما كنا نعرف الشيء بماهيته ، ولما كانت الماهية مشتركة بين كل الأفراد الذين ينطبق عليهم الاسم ، فإن التعريف

« يجمع » بين كل أفراد المعرف . ومن هنا قيل : يجب أن يكون التمريف جامماً ، مانماً . فهو جامع لأن كل صفة يتركب منها تنطبق على كل أفراد المسرف ، وهو مانع لأن مجموع الصفات التي يتركب منها لا تنطبق إلا على المعرّف وحده . فهذه القاعدة النانية إذن نتيجة ضرورية للقاعدة الأولى .

٣ \_\_ وهانان القاعدتان تتعلقان بالتعریف من حیث حقیقته ، أما من حیث الفایة منه ، وهی بیان ماهیة المعرف علی الوجه الأبین ، فیشترط :

(1) أولاً أن لا يمرف الشيء بما يساويه في المعرفة والجمالة ؛ وهذا يحدث عادة من استمال السلب في التمريف ، فيقال مثلاً إن الحركة هي ما ليس بسكون ، والزوج هو ما ليس بفرد . ولكننا قد نضطر أحياناً إلى ذلك ، ويكون التمريف سلما ما دام يدل بوضوح على الشيء ؛ فمثلاً في تعريفنا للأعزب يكني أحيانا أن نقول إنه ليس بمتزوج . ولكن هذا يصح حين يكون أحد الطرفين أوضح من الآخر ؛ أما إذا كانا مقساويين في الجمالة أي عدم الوضوح ، بأن كان علمنا بالواحد كعلمنا بالآخر ، فإن التمريف لا يكون سلما .

( س ) وثانياً يجب الاحتراز عن تعريف الشيء بما لا يعرف إلا به : وهذا يحدث غالباً بدخول المتضايفات أو المترادفات في التعريف فيها نعر في العلة بأنها ما يحدث معلولاً ، أو نعر في العدد الزوج بأنه ما يزيد على الفرد بواحد ، في هدفه الأحوال نعر في الشيء بما لا يعرف إلا به . وهناك أحوال أغض من هذه ، وهي تلك التي يكون فيها داخلا في التعريف مالا يفهم إلا بمعرفة المرسف ؛ ويضرب أرسطو لهذا مشكلا ( الطوبيقا ، مقالة الزيتا ، ف ص ١٤٧ اس ٢٤) تعريف الشمس بأنها كوكب يضيء بالنهاد ، فإن النهاد هو الوقت الذي تضيء فيه الشمس .

(ح) والشرطان السالفان متصلان بالمهنى ؟ وهناك شرط ثالث يتصل باللفظ وهو وجوب الاحتراز عن استمال ألفاظ غريبة وحشية غير ظاهرة الدلالة عند السامع ، أو استمال ألفاظ مشتركة أو مجازية ، لأن الاشتراك مخل بفهم المنى المراد، إذ لا يتبين الإنسان بوضوح أى الممانى هو القصود ، اللهم إلا إذا كانت هناك قرينة واضحة ؛ وكذلك الحال في المجاز ، لأن المنى الحقيق هو الذي يتبادر عادة إلى الذهن أولا ، فإن لم تكن ثم قرينة ، فات الفرض القصود من التمريف .

اللفظ وبين ما يدل عليه ولهدا انقسم التمريف إلى تمريف للاسم أو اللفظ ، وتمريف للشيء . أما تمريف الشيء . أما تمريف الشيء . أما تمريف الشيء ، أما تمريف الشيء ، ويسميه المدرسيون definitio quid rei ، فهو المتعلق عاهية الشيء ؛ والتمريف اللفظى هو المتعلق عمانى الألفاظ ، ويسميه المدرسيون definito quid nomisis .

والتمريف اللفظى يقصد منه إلى تثبيت المعنى إما باختراع اسم جديد ، وإما بتحديد مداول اسم قديم غير محدود المدلول . وبهذا يفترق التمريف اللفظى عن التمريف للشيء ، الممرف معلوم ، وليس فى وسعنا أن نعدل فيه ، بل كل ما علينا هو أن نعرف بحقيقته . أما فى التمريف باللفظ ، فا إن المعرف غير معلوم سابقاً ، لأن التمريف هو الذى يخلق اللفظ . (راجع جبلو ، ﴿ ٨. ﴾ .

وتمريفات المعاجم هي في الأصل تمريفات للأشياء ، لا للألفاظ ، وذلك أن أن مهمة واضع المعاجم أن يستقرىء المعانى المختلفة التي استعملت فيها الألفاظ ، وأن يسجلها كما وردت في الآثار الرئيسية التي خلفتها اللغة . واللفظ في هذه الحالة إذن يكون شيئًا معلوماً سابقاً لا مجال للاختراع فيه وتعديل المعانى ، وإنما هو يسجل فقط ما حدث في عصر معين وبيئة معينة وعند كاتب معين .

ولكنه إذا فَرَض المماني وحَدَّدَ مدلولَ الألفاظ بطريقة مطَّردة ، وثُبَّت ما يرى تثبيته من المعانى ، فإن تعريفاته حينئذ تكون تعريفات لفظية . وهـذا ما مُعدث غالباً بواسطة المعاجم المتازة التي تقوم أولا على استقراء المعـأنى في الاستمال الجارى عند كبار الكتاب، ولكنها تصبح فيماً بعد سلطة يجب أن يخضم لها الـكتاب التالون: إلا أن الملاحظ هنا أن اللغة لا يمـكن أن تخضع لمثل هذه السلطة ، لأن اللغة كائن حي ، كثير التغير والتطور ككل كائن حيّ بالمعنى الحقيق ؛ ولهذا فإنه قلما تنجح الماجم ، مهما كان من قيمتها ، في فرض سلطانهـــا على الكتاب ، طالما كانت اللغة حية ، وكان الكرتباب كتاباً حقيقة ، أي تنجح بالنسبة إلى اللغات الميتة فحسب ، أو التي هي في حكم الميتة ، أعنى حينما تكون في أيدى الجامدين الذين لا صلة لهم بالفكر الحي، وفي كل مر تصبح المماجم سلطاناً يخضـ له الـكاتب دأعاً ، يكون ذلك إيذاناً بموت اللغة وموت التفكير مماً . فيجب إذن أن نترك الكرتاب كل مرية في استخدام الألفاظ بما يشاءون من الممانى ، بل وفي إيجاد ألفاظ جديدة قدر المستطاع ما داموا يعنون بتحديد المني الذي يريدون أن يفهموا اللفظ به ؛ وفيا عدا هذا الشرط فلهم مطلق الحرية ، لأن الألفاظ علامات فحسب ، ولكل أن يختار ما يراه أوفق في التعبير عما يريد .

•• - ويلاحظ جبلو ( ﴿ ٧٦ ) على التفرقة بين الحدد والرسم أنها ليست تفرقة دقيقة . فإن الرسم كالحد يمكن أن يتسكون من أى عدد من الحدود ؛ ويجب فى الرسم كما فى الحد أن يكون هناك جنس وفصل ، وإلا لم يتميز الرسم ، كما أنه ليس بصحيح مَا يقال من أن الرسم يتوجه إلى الخيال ، بينما الحد يتوجه إلى المقل ، لأن من المكن أيضاً أن نحد بواسطة صفات حسية ؛ وكلاها مميز ،

ما دام صالحاً ، وإلا كان فاسداً ، سواء أكان حدًا أم كان رسماً . وإنما التفرقة المهيدة والدقيقة التي يمكن أن توضع بين الحد والرسم ، هي أن الرسم يختص بالموضوعات الجزئية أو المقردة ، بينما الحد يختص بالموضوعات السكلية أو المقصورات ·

وهناك تفرقة أخرى من هـذا النوع ، ولكنها أهم كثيراً من السابقة ، وهى التفرقة بين التدريف الذاتى والتمريف الخارجى . أما التمريف الذاتى فهو الذى يعرفها حقيقة الشيء الباطنة ومضمونه ، بينما التعريف الخارجى لا يمر فنا إلا العـلاقات الخارجية التي لا تدل على طبيعة الشيء . فثلا حين أقول : الآية الثانية من سـورة النور فى القرآن (١) . فإننى هنا لا أعر ف شيئاً عن مضمون الآية ، فهـذا تعريف خارجى ، ولـكن حينما أقول : حـد الزنا بمائة حلاة فى القرآن ، فإننى هنا أبين مضمون الآية ، فهذا تعريف مضمون الآية ، فهذا تعريف ذاتى .

ويميِّز هاملتون بين ثلاثة أنواع من التمريفات. لفظيه، وحقيقية ، وحقيقية ، وتكوينية ؛ فالأولى هي المتملقة بمماني الألفاظ ؛ والثانية تقصل بطبيعة الشيء ؛ والثالثة تقصل بنشوء الشيء وحدوثه . قالأولى إذن أقوال شارحة فحسب ، تميِّر عن بعض خواص المميرف . والثانية تفترض وجدود مفهوم يسبق التعريف ؛ والثالثة : تنظر إلى ناحية مديرورته وتفيره (محاضرات في المنطق ف ٢٤ : ٢٨ لودناتة مه Lectures on Logic

كذلك يفرق ليار Liard بين التمريفات الهندسية وهي التي تستخدم مادة للعلم وتكوِّن إذن مقدمتــه، وبين التعريفات التجريبية adefinitions empirique

<sup>(</sup>١) • الزانية والزانى فاجلدوا كل واحد منهما مائة جَلْدَة ولا تَأْخُذُ كُم بهما رأفة في دِين الله إن كُنفتُم تؤمنون بالله واليوم الآخِرِ وَليَشْهَدُ عَدَابَهما طائفة من المؤمنين ،

وهى تلك التي تلخص الممارف التي حصلنا عليهـا بواسطة الاستقراء في علم من العلوم، ويكون موضوعها إذن نهاية هذا العلم. وتسمى الأولى أيضاً باسم الصورية أو التركيبية أو التحليلية أو التما المائية أو التحليلية أو التي بالتأليف Par-compo ition ( التعريفات الهندسية ، والتعريفات التجريبية ، ص ٢٠٠ - وراجع في هذا كله معجم لا لاند تحت مادة « تعريف » . )

#### اللامعر"فات

وإذا كان التعريف كما قلمنا بالجنس والفصل ، فإن ثمة أشباء لا تقبل التعريف ، لأنها لا تدخل تحت جنس ولا ينتسب إليها فسل نوعى ، وتلك هي للا معدر فات . وهي على نوعين :

(1) الدُمطَ يات المباشرة للتجربة ليست في ذاتها قابلة لاتمريف ، لأنه ليس من الممكن أن تُعدر في بوسيلة أخرى من وسائل المعرفة غير تلك التي تعدم بها في التجربة مباشرة ، وهذه المعلومات إما أن تمكون إدراكات حسية ، وإما أن تمكون عواطف أولية . فلا نستطيع مثلاً أن نعرف الأعمى منذ الميلاد طبيعة الضدوء أو اللون ؛ كما لا نستطيع أن نعرًف لغير المتزوج عاطفة الأبوة .

(٢) الآجناس العليا التي ليست أنواعاً لأجناس أعلى منها . فهذه أيضا لا يمكن تعريفها ، لأنه لا أجناس أعلى منها . وهي الأنحاء الأصلية التي تقال على الموجود ، أو بعبارة أخرى هي المقولات . وقد حاول الفلاسفة من أيام أفلاطون وخصوصاً أرسطو أن يضعوا لوحة للمقولات ، فيها توضع هذه الأجناس العليا الصالحة الدخول في تعريف جميع الأشياء .

وهذه الأجناس العليا يعلمها الإنسان بواسطة التجريد ، فهى ، كما يقول جبلو ( ﴿ ٩٠ ﴾ ) بقايا التجريد ؛ فالمكان مثلا هو ما يبق حينا نجر ّد الأشياء من كل تمـُين مكانى ؛ وكلا كان هذا التجريد أتم ، كانت فكرة المكان أنتى وأدق .

### التصنيف

والتصورات العامة يمكن أن تترتب فيا بين بعضها وبعض بحسب الماصدق إلى أجناس وأنواع . فالنوع الواحد قد يشترك مع عدة أنواع أخرى ف منات ، وهذه الصفات المشتركة تمكون تصوراً أعم هو الجنس وهذا الجنس قد يشترك مع عدة أجناس في صفات ، ومجوع هذه الصفات المشتركة يكون تصوراً أعم يكون جنساً لها أعلى أو جنس الأجناس ، وتمكون هذه الأجناس بالنسبة إليه عثابة أنواع . وهمكذا نستطيع أن نصاعد في سلم من الأنواع ، فالأجناس ، فأجناس الأجناس . الخ مكا نستطيع أيضا أن ننزل من أعلى الأجناس إلى ما هو أدنى فأدنى حتى نصل إلى أدنى الأنواع وهو ما ليس تحته أنواع بل أفراد فحسب .

وترتيب النسورات على هذا النحو يسمسًى التصنيف. فالتصنيف عملية منطقية فيها ترتب الأجناس والأنواع وفقاً لدرجات عمومها إما تصاعدياً وإما تنازلياً.

والتمريف يقتضى التصنيف ، لأن التمريف كما رأينا بتم بالجنس والفصل . فلا بد من ممرفة الجنس الذي بمندرج تحته التصور ، والفصل النوعى الذي يميزه في داخل الجنس ولكى نمرف الجنس الذي يندرج تحته النوع المراد تمريفه لا بد إذا من ترتيب المسانى الكلية بعضها بالنسبة إلى بعض في نظام تصاعدي أو تنازلي ، أو على أساس قاعدة أو مبدإ ما . وهذا هو التصنيف . فالتصنيف إذن هو تحليل الأجناس إلى أنواع من أجل بيان الرابطة التصاعدية \_ أو التنازلية \_ بين الأجناس بعضها وبعض ، وكذلك بين الأنواع في داخل الأجناس .

لكن لا بد من توافر ثلاثة شروط حتى يكون التصنيف سحيحاً ، وهي :

(١) يمب أن يكون التصنيف كاملا ، أي أن يستنفد كل التصورات

السكلية التي يشتمل عليها التصدور موضوع التصنيف فلا يبق منها شيء خارج التصنيف .

(ت) أن يكون التشابه بين الأنواع الموجودة في مرتبة أكبر منه بين الأنواع الموجودة في مراتب مختلفة .

(ح) أن يكون أساس التصنيف واحداً طوال عملية التصنيف .

وقد يضاف إلى ذلك شرط رابع وهو:

( ك ) يجب أن تستبعد الأنواع . التي يتألف منها الحنس ، بعضُ ما بعضاً . إ

فالشرط الأول يقصد به أن يكون التصنيف شاملا لكل ما عكمن أن يصدق عليه التصور موضوع التصنيف ، فلا نترك خارجالتصنيف شيئًا يمكن أن يدخل فيه ، بيد أن هذا الشرط يتمذر تحقيقه عملياً في أغلب الأحوال . ولا سبيــل إلى الوفاء به إلا بالقسمة الثنائية dichotomie ، فهيىوحدها التي تضمن استنفاد جميع الأفراد والأنواع والأجناس التي يصدق عليها القصنيف . والقسمة الثنائية هي أن يقسُّم المرء التصور إلى نوع أو جنس ونقيضه ، فنقسم الجوهر إلى مادى ولا \_ مادى ، والمادى إلى حي ولا \_ حي ، والحي إلى عاقل ولا \_ عاقل ؛ وفي داخل اللاحي يدخل الجماد وكل ما عكن وجوده بخلاف الجسم الحيَّ . فني حالة القسمة الثنائية نكون بإزاء نقيضين ، ونحن نعلم أن النقيضين لا وسط بينهما وأنهما يستفرقان فيما بينهما كل عالم المقال ، بل والـكون كله . أما إذا كان الحدَّان المنقسم إليهمــا التصور متضادين ، فلن تكون القسمة شاملة . فمثلاً إذا قسمنا اللون إلى أسود وأبيض فإننا لا نستنفد كل الألوان ، ولهـذا لا تـكمون القسمة صحيحة كاملة . وعلينا لـكي تَـكُونَ القسمة صحيءحة شاملة أن نقسم اللون إلى: أسود ولا ــ أسود ، واللا أسود ينقسم إلى : أحمر ولا \_ أحمر . . وهكذا ، حتى نستنفد جميع الألوان المكنة .

لكن يلاحظ أننا لا نستطمع أن نستمر في هذه العملية إلى غير نهاية ، بل لا مناص من اللجر و إلى عملية قالم اللامتناهي أى الوقوف عند حد معين نقتصر عايه و لكن يظل شي مع ذلك موسوفاً وسفاً سابياً بأنه : لا ــكذا . وهذا نقص في التصنيف ، لأن التصنيف الصحيح يقتضي أن تكون الحدود إيجابية ، وإلالكان معنى ذلك أننا لم نصل إلى استنفاد جميع الماصدق ، والمفهوم ، بل يبق ثم ذلك المنصر السلبي .

لهذا يؤخذ على القسمة الثنائية أنها تحوى دائماً حداً سلبياً أو منفياً . ونحن تريد من التسفيف أن يقسم النصور إلى كل سفاته أو أفراده بطريقة إيجابيسة ، لأن الأصل في التصليف أن يحدد الصلات الفائمة بين جميع الأفراد أو الفهو مات التي ينطبق عليها التصور على نحو من شأنه أن يبين لنا كيفية ارتباط عناصره بعضها ببعض بطريقة عضوية وانحة .

ولتحقيق هذا الشرط الأول فائدتان : عملية ونظرية .

أما الفائدة النظرية فهى استيماب جميع الأفراد وكل السفات التي بعمدق علمها التصور ، وبهذا نعرفة معرفه تامة ، ونفهم كيفية تركيب أجزائه التي ينحل إليها ، والملاقات القائمة بين هذه الأجزاء أو العناصر . وإنا لنرى بمض العلوم يقوم الشطر الأعظم منه على مثل هذا التسنيف . فعلم النبات يقوم في جوهره على مجموعة تصنيفات .

والفائدة العملية تظهر في القوانين ، فإذا أردنا مثلا أن نفرض ضريبة الدخل ، فيجب أن نقوم بالتصنيف الشامل الذي يضمن لنا تحديد الدين ينطبق عليهم قانون هذه الضريبية . فهل ينطبق مثلاً على من يسكن في منزله ، ولو أنه أجَّره لغيره لاستفاد منه مالا يدخل في ضريبة الدخل لا ومثل هذا الحصر الدقيق الشامل لا يمكن أن بتم إلا إذا كان التصنيف شاملا كاملا ، أي مستنفداً لجميع الأفراد

الذين يتصور حصولهم على دخل بأية طريقة : مباشرة ، أو غير مباشرة .

والشرط الثانى يقول إن النشابه ببن الأنواع الموجودة في مرتبة ما يجب أن يكون أكبر منه بين الأنواع الموجودة في مراتب مختلفة . ولإيضاح هذا ننظر في الغاية من التصنيف وهل نقصد منه إلى أن يشمل جميع الصفات ، أو أن يقتصر على صفات معينة نحتاجها في أحوال معلومة . ذلك لأنه إذا كان التصنيف راد منه تحقيق غاية جزئية معينة ، فن الواضح أنه لا يمكن الوفاء بهذا الشرط الثابى وفاء حقيقياً . فثلا حينها أريد أن أصرَّنف الـكتب التي في مكتبتي ، فإنني أستطيع أن أتخذأسساً مختلفة لهذا التصنيف : فأصرَّنفها بحسب الحجم ، إذا كنت أريه من الرفوف أن تحتوى على أكبر قدر ممكن ؛ أو أصنفها بحسب اللغات ، إذا كنت أرى في ذلك سهولة أكبر من أجل النحصيل والاستفادة ؛ وقد أصنفها ثالثاً بحسب المادة والوضوع لكي يسهل على البحث في الموضوع الواحد المدِّين . . وهكدا نتهند أساس التصنيف وفقاً للغاية التي أنشدها منه . ومن الواضح أن التشابه بين الأنواع ف. المرتبة الواحدة أقل منه بين المراتب المختلفة إذا اتخذت الأساسين الأول والتالى ، إذ سأجد كتب المنطق إلى جوار كتب السياسة أو الطب أو الزراعة الخ ، لأنبى راعيت الحجم في الحالة الأولى ، واللغة في الحالة الثانيــــة ولم أراع الموضوع ؛ ولا نستطيع أن نقول إن التشابه بين كتاب في المنطق وكتاب في الزراعة من نفس الحجم أو بنفس اللغة أكبر منه بين كتابين في المنطق أو المنطق والفاسفة المامة من حجمين مختلفين أو بلغتين مختلفتين .

ي ولهذا فإن اتخاذ الأساسين الأول والثانى فى التقسيم يجمل منه تقسيا صناعيًا لأننا لا ننظر إلى الصفات الأساسية المقومة لجوهر التصور، ونصند على أساسها، بل ننظر إلى بعض الصفات المنيدة لنا عمليًا فى وقت ممين ونجرى على أساسها التصنيف ولهذا يسمى التصنيف هنا تصنيفًا عهضيًا.

أما فى حالة اتخاذ صفات أساسية مكو ّنة لماهية الشيء وذاتية له ،فلا بد أن يكون التشابه بين أفراد المرتبة الواحدة أكبر منه بين أفراد مراتب مختلفة ولهذا يسمى التصنيف الذاتى أو الجوهرى .

وإذا أعوز التصنيف أحد هذين الشرطين سمِّى ناقصاً . والتصنيف الناقص قد يفيد أحياناً في إيجاد تصنيف أكمل ، لأن صفات الأشياء لا تظهر لنا دفعة واحدة ، بل تنكشف شيئاً فشيئاً وفقاً لتقدم العلم . ولهذا فإننا مضطرون داعاً إلى تعديل تصنيفاتنا وفقاً لاتقدم العلمى : ويجب أن نتخذ من الصفات المهمة أساساً التصنيف : والصفات المهمة إما أن تكون هي المقوّمة لماهية الشيء ، أو تلك التي تستتبع نتا مج تغير من ماهيته .

ولنضرب لهذا مثلا بما جرى فى علم النبات . فأول تصديف حديث هو ذاك الذى وضمه تورنفور Tournefort (سنة ١٦٥٦ -- ١٧٠٨) على أساس اختلاف أجزاء النبات وأهمية هذه الأجزاء فصنفها على الترتيب التالى : الأزهار ، الثمار ، الأوراق ، الجذور ، الجذوع ، المصارة . وجاء بعده لنيه كلاسنة ١٧٠٧ م \_ ١٧٧٨ م) فنظر فى تصنيف النبات على أساس السداة وفعسا فوجدها تنتسم إلى :

١ \_ نباتات عدية السداة .

٢ \_ نباتات أحادية السداة.

٣ \_ نباتات ثنائية السداة .

٤ \_ نباتات ثلاثية السداة . . . الخ .

أُم \_توقف عنــد ذات الاثنتي عشرة سداة dodécandrie ، لأنه وج. من النباتات مالا حد لسداواته ،

غير أنه تبدّين أنه يحدث في بمض النباتات أن أتحادها في السداة لا يستتبع معه أى خواص أخرى مشتركة . ومن ناحية أخرى لم يستطع لندّيه أن يتخاص من بعض تصنيفات تورنفور مثل تصنيفه النباتات إلى أُسر هي الشفويات والبقوليات والركبات والخبازيات الخ .

لهذا جاء چبوسييه Jussiou فنقد تصنيف لنسيمه ، وقال إن المهم في التصنيف تقدير أهمية الخصائص لا النظر في عددها · ووجد أن وجود الفلقة cotylécon له أثر بالغ في تحديد الخصائص · فقسم النباتات إلى ثلاثة أقسام :

١ حديمة الفلقة - وسميت فيما بعد باسم المستمرة أعضاء النذكير والثأنيت .

فإن عدم الفلقة أو كونها أحادية أو كونها ثنائية يجر ورا و عد خواص فى كل أجزاء النبات ، حتى إن أقل قطمة من الساق أو الورق أو الزهر أو الثمر تـكفى لتمييز الفصيلة التى ينتسب إلها هذا النبات أو ذاك .

ولهذا يجب أن يتخذ أساساً للتصنيف ما من السفات يتوقف عليه أكبر عدد من الصفات الأخرى اللازمة عنها ، وهو ما يسمى باسم التوقف أو الاستناد ، أعنى توقف السفات بمبضها على بمض . وللوصول إلى هذه الصفات المتوقفة أو التوقفية \_ إن صح هذا التعبير \_ يجب البحث في الصفات كلها واختيار ما منها يستلزم ويجر وراءه أكبر قدر من الصفات .

والشرط الثالث فى التصنيف أن يكون أساس التصنيف واحداً طوال المملية وإلا حدث عن ذلك تقاطع فى القسمة ؛ ومن المداوم أن القسمة التقاطمية أسوأ أنواع القسمة . فثلا إذا أردنا تقسيم الجيش وجب أن نقسمه من وجمة نظر

واحدة ، فنقسمه ، على سبيل المثال ، من ناحية السلاح : إلى مدفعية ، ومدو هات ، وطيران ، ووحدات نووية ، وبحرية . أو بالنسبة إلى الرتب فنقسمه إلى : ضباط وصف ضباط وخدمة عامة . ولا نستطيع تصنيف الجيش تصنيفاً حقيقياً على كل هذه الأسس معاً ، فنقسمه إلى مدفعية وصف ضباط ومشاة خفيفة ، لأن التشابه بين أفراد المقسم الواحد أقل منه بين أفراد قسم وقسم آخر . ولهذا فإن في ذلك إخلالاً بالشرط الثاني . والواقع أن الشرط الثالث هو تعبير آخر عن الشرط الثاني . ومن المكن أن نرد هذه الشروط كلما إلى الأول والثاني فحسب .

وقد تحدثنا عن التصنيف وعن القسمة مماً ، لأنه لا فارق ظاهراً بين كلا الاصطلاحين .

وثمة نفرقة بين نرعين من القسمة تسمة طبيعية ، وقسمة ميتافيزيقية . فالقسمة الطبيعية هي تقسيم كل إلى أجزائه ، فنقسم الشحرة إلى الجذر والجذع والفروع والأوراق ، ونقسم الزهرة إلى المكأس والتوبج والنوبرات والمسكمام . والقسمة الميتافيزيقية هي تقسيم الشيء بالذهن إلى صفاته ، فنقسم الجنس إلى أنواعه ، أو الشيء إلى صفاته ؛ فنقسم الجنس إلى أنواعه ، والشيء إلى صفاته ؛ فمثلا نقسم السكر في الذهن من حيث اللون والطعم والشكل الخ . ولكننا لا نستطيع أن نجد هدده الأقسام في الوجود الخارجي منعزلة بعضها عن بعض ، بعض دائما ، بل نستطيع بالتجريد فقط أن نقصورها منفصلة بعضها عن بعض ، فالفارق إذن بين كلا النوعين هو أن الموضوعات في القسمة الطبيعية قابلة لأن تنقسم إلى إجزا ، في الخارج ؛ أما في الحالة الثانية فلا يمكن هذا ؛ ومن هنا كان التقسيم الميتافيزيق ينطبق على السفات ، أي على أشيا ، ذهنية فحسب .

# الهاب البيان الأحكام

٥٤ — انوحدة الأولى في التفكير — كما قلنا من قبل مراراً — هي الحكم، لا التصور . لأن التصور ينحل في المهاية إلى طائفة من الأحكام المكنة التي جمعت في التصور . واللغة هي التي تخدعنا فتجملنا نظنأن التصور هو الوحدة الأولى في الفكر . والحكم إذا عبِّر عنه في اللغة سمى قضيا . والنظر في الأحكام \_ أو انقضايا \_ يكاد يتاخص في ثلاث مسائل رئيسية :

الإشارة الخارجية إلى الحكم ، أعنى ما يشير إليه الحكم موضوعياً ،
 ويدخل في ذلك : (١) مسألة كلية الأحكام ؛ (ت) مسألة الجمة في القضية .

٢ - تفسير مداول القضايا: فمثلاً معنى القضية السكلية، والقضية الجزئية، وتفسير معنى السور « بعض » في الجزئية، وقيمة الجزئية من الناحية العلمية؛ ومعنى السور « كل » في القضية السكلية. وهذه مسائل تتعلق بالتعبير عن الأحكام أكثر مما تتعلق بالأحكام نفسها بوصفها عمليات ذهنية خالصة.

" - تصنيف الأحكام فى داخل الأحكام الرئيسية الكبرى التى تنحل إليها جميع الأحكام المكنة . فننظر فى تصنيفها إلى حملية وشرطية ، والشرطية إلى مقصلة ومنفصلة ، وما ممى الحل والرابطة والشرط والانفصال والاتصال . ثم ننظر فى طبيعة الصلة بين الموضوع والمحمول ، وهل يجب التعبير عن الكم فى المحمول والموضوع مماً .

والمسألة الأولى فلسفية منطقية ، أقرب إلى علم المنفس والميتافيزيقا منها إلى المنطق الصورى البحت . والنظر فيها يستدعى النظر في الإشارة الموضوعية للحكم . فلقد قررنا من قبل أن من الواجب في كل حكم أن يكون مشيراً إلى شيء خارج

عن عملية الحسكم يدل عليه بكل وضوح: فإذا قلنا « الإنسان فان » فإن الحسكم المستخلص لا يتملق بالعملية النفسية التي نربط فيها موضوع الإنسان بصفة الفناء، وإنما يتملق بحقائق موجودة في الحارج تقع بينها هذه النسبة . وقد تـكونالعمليات النفسية موضوعاً للأحكام ، واكن بشرط أن تكون الإشارة خارجية ، بمعنى أنها لا تتصل بالحالة النفسية كحالة نفسية ، وإنما بالحكم عليها سلبًا أو إيجابًا ، بينما نجد أن عاطفة من المواطف أو رغبة ما لا يمكن في ذاتها أن يحكم عليها بالصدق أو الكذب: فأنا حينها أرغب في تناول شيء ما \_ مجرد هذه الرغبة لا تقبل أن يقال عليها إنها صادقة أو كاذبة من حيث هي حالة نفسية طرأت على نفسي بالفعل. وإنَّما تكون قابلة للصدق والكذب حينها يراد بيان الصلة بين هـــذ. الرغبة وبين حاجة الجسم الحقة ، أي حيمًا ينتقل الكلام إلى الصلة بين هذه الحالة وبين أشياء خارجة عنها هي النسبة ببن طبيعة الجسم وبينهذه الحاجة ، فنحن فكل حالة من الأحوال التي يكون فيها حكم لا بد أن تكون ممة إشارة خارجية . وهذا كله يدلُّ على أن الأحكام لا بُدَّ أن تـكون لها إشارة خارجية ، أي تـكون خارج عملية الحـكم ، ولا يقصد بها الإشارة إلى حقيقة موجودة خارج ذهن الذي يحكم . ومن هنا نقول إن كل حكم له إشارة إلى الخارج.

والمسألة الثانية هي كاية الحريم ، يمني أن الحريم إذا قيل مرة فيصدق إلى الأبد بالنسبة إلى عالم مقال معين ، أي إن كل حريم أيا كان ، ومهما ارتبط بشخص أو زمان ، لا بد أن يكون كلياً صادقاً في كل الأحوال والأزمان وبالنسبة إلى أي شخص ، وذلك لأننا إذا أضفنا قيمة زمانية لهذا الحريم فهذه القيمة جزء من نفس القضية ، وبالتالي سيصدق الحريم معبراً عنه في هذا الزمان صدقاً كلياً ، أي في كل زمان . فإذا قلنا إن مصر كانت تحت حكم المثانيين ، فهسذه الحقيقة أي في كل زمان . فإذا قلنا إن مصر كانت تحت حكم المثانيين ، فهسذه الحقيقة

كلية أزلية أبدية بالنسبة إلى هذا الزمان أى ابتداء من سنة ١٥١٧ ، وفى هذه الحالة نجد أنه مهما حددنا الحكم بزمان فهو صادق أبداً . فتميين الزمان في داخل الحكم لا يتنافى مع كونه صادقا صدقا كليا ، ولذا يجب أن يراعى ، في كل حكم واستدلال من الأحكام ، أن يكون النظر إلى الحكم باعتباره صادقا داعاً ، وإن كان مشروطاً بشرط سواء من حيث الزمان أو المكان أو الأفراد ، فإن هذا يكون جزءاً جوهرياً من الحكم نفسه ، فلا يؤثر في الصورة العامة من حيث الصدق السكلى . وهذا يعبر عنه مرة أخرى بقولنا إن الحكم ضرورى . فضرورية الحكم معناها أنه صادق أبداً ، على الرغم من كل تحديد زمانى أو مكانى . ومجال الصدق هنا هو بالنسبة إلى عالم مقال محدود ومتفق عليه بين السامع والقائل ، وفي داخل عالم المقال عدا يكون الحكم ضرورياً باستمرار . ولا يقصد بالضرورة هنا كما لا يقصد بالسكلية ما سنراه فيا بعد فيا يتصل بفكرة الضرورة في الوجهات أو جهسة الحكم ، ما سنراه فيا بعد فيا يتصل بفكرة الضرورة في الموجهات أو جهسة الحكم ، وإغا يقصد به أن يكون الحكم ضرورياً أى صادقا صدقا كليا إذا نظرنا المه ككل .

## ه - تصنيفات الأحكام :

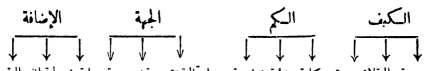
وبعد عرضنا لهذه السائل انثلاث عرضاً عاماً نستطيع أن نتحدث عن التصنيفات المختلفة التي يمكن أن توضع للأحكام: والتصنيفات التي وضعت حتى الآن لا حصر لها ، ويمكن أن نتناول أهمها هنا فننظر أولا في وجهات النظر المختلفة . نحن نستطيع أولا أن ننظر في الأحكام من الناحية الصورية الخالصة ، أي الناحية المنطقية ، من حيث إن النطق هنا مأخوذ بمنى الخواص الصورية العامة للأحكام . وعلى هذا صنفت الأحكام قديما ، خصوصاً منذ أيام أرسيلو ، إلى أربعة أقسام: كلية وجزئية من ناحية الكيف ـ ولذا انقسمت القضايا إلى أربعة أنواع : كلية موجبة وكلية سالبة ، وجزئية موجبة وجزئية موجبة وجزئية

سالبة . - ومن ناحية أخرى ُ قسِّمت من حيث الإضافة إلى : قضايا هماية ، وقضايا شرطية متصلة . ولكن هذا التقسيم قاصر إذ لا يتناول كثيراً من الأحكام التي تدخل في هذه الأفسام .

ويجب كذلك أن ننظر فى الأحكام من ناحية الصياغة فنقسمها إلى أحكام غير علمية ، وهى التى تستخدم فى الاستمال العادى ، وإلى أحكام مصوغة بطريقة علمية وهى التى تستخدم فى كتب المنطق والكتب العلمية الصرفة ، وليس لنا أن نعنى بأنواع الحكم التى لا ندخل فى المنطق الصورى ، فالأحكام المبرعها بطريقة ساذجة أو الأحكام الستعملة فى اللغة العادية لايعنى المنطق بدراستها .

وثم وجمة نظر ثالثة قال بها مل وهي أن ننظر في الإشارة الخارجية الوجودية إلى الحكم ، فإما أن يكون الحكم مشيراً إلى مجرد وجود ، أو إلى الوجود مما بالنسبة إلى شيئين ، أو إلى العلية أى بنسبة شي إلى آخر من ناحية أن الواحد معلول للآخر ، أو من ناحية أن شيئاً تال بالضرورة لشي آخر أو يستخلص منه مباشرة . وهنا يلاحظ أن هذا التقسيم موضوعي مادى ، ينظر في مادة القضية لا في صورتها ، ولما كنا ننظر في الناحية الصورية فلا بد من أن نعدل عن هذا التقسيم الأخير .

وأشهر التقسيات التي يمكن أن تعد الأساس في كل عرض للأحكام هو التقسيم الذي قال به «كنت» في كتابه: «نقد العقل المجرد» ؛ حيث أخذ على التقسيم الأرسطى للمقولات أنه موضوعي لا ينظر فيه إلى الشخص الذي يحكم ، بل يراد منها أن تكون عمولات عليا تقال كأعم المحمولات على أنحاء الوجود المكنة. أما كنت فقد استخرج من طبيعة الشخص الذي يحكم لوحمة أخرى للمقولات



موجبة سالبة لامحدودة كلية جزئية شخصية . احمالية تقريرية ضرورية حلية شرطية انفصالية هـذه لوحة منظمة تظهر فيها نزءة ممارية إلى تصنيف الأشياء . إذ يلاحظ أنه أدخل فى بابى الكيف والكم مقولتين جديدتين هما من حيث الكيف القضية اللامحدودة ، ومن حيث الكم : القضية الشخصية .

أما القضية الشخصية فلا داعى لإفرادها منفصلة عن القضية الكلية والجزئية لأنها قضية كليسة حيث إن الحكم فيها ينطبق على كل الوضوع ، والأصل في القضية الكلية أنها هي تلك التي يكون فيها الموضوع مستفرقاً ، أي منظوراً إليه باعتبار كل ما يدل عليه من أفراد ، فالحكم فيها ينطبق على كل الموضوع .

وكذلك الحال في القضية اللاعدودة فإنها تنحل إما إلى تصية سائبة أو موجبة. فهى تنحل إلى موجبة إذا نظرنا إلى المحمول بوصفة يكون كلاً ، وهدد الكل اسم مننى . وعلى هذا فالرابطة هى في الواقع رابطة إثبات لا رابطة ننى - فثلاً إذا قلنا : « اهى لا \_ • » فإن من المكن أن نمتبر المحمول هنا كمكل وتكون الرابطة في هدده الحالة رابطة إيجاب . ولكن يمكن من ناحية أخرى إذا نظرنا إلى المضمون الحقيق للرابطة في هدذا الحكم أن نقول إنها قضية سالبة ، لأن معنى قولنا « اهى لا - • » هدو عاماً يساوى : « اليست • » أى إن الرابطة هنا رابطة سلب ، فالقضية سالبة . ويميل أغاب المناطقة إلى النظر إلى هدده القضية رابطة سلب ، فالقضية سالبة . ويميل أغاب المناطقة إلى النظر إلى هدده القضية كأنها سالبة ، وإن كان البعض الآخر قد حل المسألة بأن استبعد نهائياً هدذا النوع قائلا إنه لا مهنى لقوانا « لا \_ • » . وعلى كل حال فإن كَنت قد أدخل هذين النوعين لأسباب فنية أكثر من أن يكون ذلك لأسباب منطقية خالصة . فضلاً عن أنه لم يكن أول من قال بها ، فقد تحدث أرسطو عن القضية الشخصية فضلاً عن أنه لم يكن أول من قال بها ، فقد تحدث أرسطو عن القضية الشخصية

كما "كحدث المدرسيون عن القضايا اللامحدودة ، ولكن واحداً من هـ وُلام لم يمن باستخراجها على حدة ، بل أدرج القضية الشخصية في القضية السكلية ، وأدرج اللامحدودة في القضية السالبة .

فإذا نظرنا بعد ثذفى كل قسم على حدة نظرة مجملة وجدنا أو لا أنه فيما يتصل بالقسمة من حيث الإضافة أن هدا التقسيم إلى حملية وشرطية متصلة وشرطية منفصلة قد أثير حوله كثير من الاعتراضات. وأولها ما يقوله (١) جوبلو، من أنه على الرغم من عييز الفضايا الشرطية عن القضايا الحملية فإن أهمية القضايا الشرطية للم تظهر بوضوح للمناطقة ، فأهملها أرسطو، أو نظر إليها باحتقار على الرغم من أنه تنبه لوجودها. والرواقيون على الرغم من عنايتهم بالقضايا الشرطية، فإن هده المناية لم تؤثر في المناطقة التالين، إذ لم يكن للرواقيين أن يرتفعوا إلى مكانة أرسطو في التأثير في المنطق. فإذا كان أرسطو قد أهملها فيجب أن مهدم ! على أن هده القضايا أهم من القضايا الحملية في نظر جوبلو — بل قد حاول أن يرجع القضايا الحملية إلى القضايا الشرطية ، بعد أن كانت الحال على العكس من قبل ، حين كان المنطقيون ينكرون أن يكون للقضايا الشرطية وجود مستقل ، إذ كانوا يقولون إن كل قضية شرطية تنحل إلى قضيتين حمليتين .

كذلك نجد كينز (٢) قضية بسيطة ، و ( ٧) قضية مركبة . فقد رأى أن الصلة بين ثنائياً إلى ( ١ ) قضية بسيطة ، و ( ٧ ) قضية مركبة . فقد رأى أن الصلة بين الحملية من جهة أخرى ، لا تتناسب مع الصلة بين الشرطية المنفصلة والشرطية المنصلة ، إذ النسبة بينهما لا تكاد تذكر فى جانب صلمهما بالحملية ، وإذن لا يقوم هذا التقسيم على مستوى واحد . لهذا استبدل به آخر ثنائياً إلى ( ١ ) بسيطة : وهى التي لا يدخل فيها أكثر من قضية ؛

<sup>(</sup>١) جوباو : « مبحث في المنطق » \$ ص ٩٨ (٢) كيتر ، ص ٨١ — ٨٤ .

(٣) مركبة وهى التى يدخل فى تكوينها أكثر من قضية واحده ؛ ويتبع هذا أن يقسم المركبـــة إلى ثلانة أقسام . وكل قسم منقسم إلى سالب وموجب ، أو منفى ومثبت ، فتكون لديناستة أقسام :

القضايا النطقية : على الصورة ق ت ح على اعتبار أن ق مقدم و ت تالى ، ويقسد من هذا النوع ف حالة الإيجاب أن ق م ت صادقتان مما ، وق حالة السلب أن ق م ت لا تصدقان مما ، وقد تصدق إحداها على حدة ، ويمكن أن يرد عليه في هذه الحالة فيقال : إن هذه القضية الركبة في الواقع قضيتان حمليتان منفصلتان ، ولا داعي لأن نجمل منهما حكماً واحداً ، ولكن يرد هو فيتول : إن هاتين القضيتين مما يكرونان حكماً يختاف عن كونهما منفصلتين ، إذ قد يصدق شيئان معاً ولا يصدق كل منهما على حدة ؛ كذلك قد يصد ق كل منهما على حدة ولا يصدقان مماً . فلا بد إذن من إيجاد قضية تعبر عن هذا النوع من الحكم ، يستممل فيها حرف العطف للدلالة على الانطباق معا في الوجود .

٣ - هناك قضايا مركبة تـ كون فيها الصلة بين التصينين صلة تونف وشرط ، عمنى أن صدق الواحدة يستلزم صدق الأخرى ، وكذب الواحدة يستلزم كذب الأخرى ، وهذا يسمى بالقضية الشرطية المتصلة . فمثلا إذا قلت : إذا أمطرت السهاء فان أخرج من المنزل . فلدينا هنا أذن حكان . والثلمى متوقف على الأول . فهنا إذن صلة شرط ومشروط بين الطرفين ، ونني هـذه القضية يجملنا نقول : إنه إذا وتحد الواحد فلا يوجد الآخر بالضرورة . فإذا الصورة التي توضع للقضية الشرطية المتعلقة الموجبة هي : إذا كانت في كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت في كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت ق كم يكن بالضرورة ت .

٣ - وتُمَالثاً هناك قضايا تمسِّبر عن شيئين منفصلين باختيار الواحد أو الآخر ،

وتكون هذه الرابطة بين الاثنين هي إما رابطة انفصال حقيق بممنى: أما أن يكون الواحد أو يكون الآخر ، ولا سبيل إلى الجمع بين الاثنين ، أو يحكن الجمع بين الاثنين \_ كما سنبين فيما بمد عند السكلام على الشرطية المنفصلة . فهذه الصلة صلة انفصالية ، بممنى أننانقت م شيئاً إلى وجوهه الممكنة ونقول إنه إنه إنهاكذا أوكذا ، فالحرف «أو » يدل على الانفصال ، ولذا سميت القضية هنا منفصلة ؛ ونفيها يستلزم نفى الطرفين ، فإذا كانت الصورة الإيجابية : « إما ق أو ت » \_ كانت الصورة المنفية هي : « إما لا — ق أو لا — ت » .

#### الجهة في القضية

والقضية حينما تكون معينة الجهة تسمى مقيدة ، أى مقيدة بالجهة التى تحددت بها ، بينما المطلقة هى التى لا تذكر فيها الجهة . والضرورية تنقسم عند المناطقة فى المصور الوسطى إلى قسمين : ضرورية مطلقة ، وهى التى تكون ضرورية بلا شرط ، وتنقسم إلى ثلاثة أنواع : فالأولى هى ما يشترط فيها وجود الذات مثل ( الإنسان حى ) فالإنسان سيكون حياً طالما كان هذا الإنسان كفرد في قيد الحياة ، والثانية هى المشروطة بشرط دوام الصفة التى يدل عليها عنوانها ،

مثل: كل متحرك متغير . فصفة التغير ملازمة للمتحدرك ما دام متصفا بالحركة . والفرق بين هدذا النوع وسابقه ، أن الشرط هنا صفة تلحق الموضوع لا صفة تدكون ذاته . والثالثة هي الضرورية المشروطة بوقت : وتنقسم إلى قسمين : مشروطة بوقت غدير معين ، وتسمى الوقتية ، ومشروطة بوقت غدير معين ، وتسمى المنتشرة د فلمذا لا يحدث إلا حيا يتوسط المنتشرة د فالمشروطة الوقتية مثل خسوف القمر ، فهذا لا يحدث إلا حيا يتوسط القمر بين الشمس والأرض ؛ والمنتشرة مثل كون الإنسان متنفساً د فالتنفس بمنى إخراج النفس بوضوح يتم في أوقات غير معينة .

وأما الواقعية فهى التي تحدث دوارا بمدى أن الصفة المطلقة من المحمول على الموضوع يحدث أنها توجد دائما . والفارق بين الضرور ية المطلقة و بين الواقعية ملحوظ ، وهو أن الدوام قد لا يكون صادراً عن ذات الموضوع فيكون هناك دوام ولاضرورة - فكون الزنجى أسود البشرة ، هذا شيء دائم ، ولكنه ليس ضرورياً إذ هو تحرض ملازم فحسب ، وليس مقومًا لماهية الإنسان .

ويقسم المدرسيون القضايا من حيث الجهة تقسيات أخرى يفرُّعون عليها تقسيات ، ومحددًا يتمقد مذهب الموجهات إلى حد بميد . ونحن إذا رجمنا إلى أرسطو وجدناه يقسم القضية من حيث الجهة إلى أربمة أقسام :

۱ — الضرورى أو الواجب ؟ ٢ \_ الممكن باعتبار ما كان ؟ ٣ \_ المكن باعتبار
 ما سيكون ؟ ٤ \_ المتنع .

(١) أما الضرورى أو الواجب فهو الذي لا يمكن أن يكون بخلاف ما هو كائن .

(۲) أما المكن باعتبار ما كان فهو الشيء الذي حدث في الماضي وكان يمكن أن لا يحدث ، أي لم تـكن تمة ضرورة وجودية تقتضي أن يكون قد وجد ، وتقتضي أن لا يمكن أن لا يكون قد وجد .

(م – ۷ المنطن العموري)

(٣) المكن باعتبار ما سيكون ، وهو ما لم يحدث بعد ولكن من الممكن أن يحدث يوماً ما .

# (٤) والمستحيل أو المتنع هو الذي لا يمكن أن يكون أبداً .

٥٧ ــ وأرسطو لم يجمل من هذا النوع الرابع قدماً من الوجهات بل يقصر الجهة على الضرورة ، وعلى المكن باعتبار ما كان ، والممكن باعتبار ما سيكون ، وعلى الواقعى الذى حدث بالفمل ريحدث بالفمل ــ والواقعى هو الذى يدل على مجرد حدوث شيء أو انصاف موضوع بصفة ، دون أن يعين بالدقة هل هو ضرورى أو محتمل .

لكن جاء كذب فأنكر على أرسطو هذا التقسيم الوضوعي وأبدل به تقسيما ذانياً للقضية من حيث الجهة ، فقسمها إلى : ١ \_ ضرورية أو حتمية ، وهي التي تقول : « إن من الضروري أن ١ هو س » . ٢ \_ وقضية واقمية أو تقريرية ، وتقول : « من المحتمل أن يكون « من الحق أن ١ هو س » . ٣ \_ وقضية احمالية وتقول : « من المحتمل أن يكون ١ هو س » . وفرق كبير أن يقسم الإنسان الأحكام من الناحية الموضوعية ، ومن الناحية الذاتية ينظر إلى الحكم من حيث قائله ، الناحية الذاتية ينظر إلى الحكم من حيث قائله ، فيكون الحكم في حالة الضرورة : إنهي أوقن أن ١ هو بالضرورة س \_ هذا عند فيكون الحكم في حالة الضرورة : إنهي أوقن أن ١ هو بالضرورة س \_ هذا عند كذب أما عند أرسطو فيكون الضروري معناه أن صفة المحمول تنقسب بالضرورة \_ ومن حيث طبيعة كل من المحمول والموضوع \_ إلى الموضوع . فهنا إذن ضرورة خارجية ، أما عند كنت فالذاتية تتعاق بطبيعة الحكم عند من يتلفظ بالحكم .

وعلينا الآن أن نبحث في تقسيم كُنت ، وننظر إلى مذهبه في الوجهات حتى نعرف أولا: كيف يجب أن يفسر ، وثانيا: هل يمكن أن 'يمدُ هذا المذهب داخلا في المنطق العموري أو ُلا ؟ .

آما(\*) من حيث المسألة الأولى فيمكن النظر إلى الجهة من ناحية ذاتية ؛ ومن ناحية موضوعية . فإذا نظرنا إليها من الناحية الذانية وجدنا أن من المكن أن تفسر تفسيرين : الأول أن يقال إن الجهة هنا معناها تصــور الشخص الذي يحكم الطبيعة الرابطة بين الوضدوع والمحمول فتكون السألة حيلئذ متعلقة بالأفراد ـــ « فالضرورى » هو ما يظهر لى أنه ضرورى وقد لا يظهر للا خرين كذلك . و « الحتمل » هو ما يبدو لى كذلك ، وقد يبـدو للآخرين ضرورياً . وهكذا تكون فكرة الجهة متوقفة على الشخص الذي يحبكم . ولكنا رأينا أن من شروط الحكم أو القضية أن يكون « موضوعياً » عمى أن النسبة بين الموضوع والمحمول لا بد أنَّ ينظر إليها نظرة ثابتة أبداً ، ولا بد أن تــكون صادقة بالنسبة التفسير يتوقف على الشخص الذي يحكم ، وكأننا هنا نناقض ما تاناه في صفة القضية ، فهل ممى هـ ذا أنه يجب رفض ما قلناه ؟ والتفسير الثاني هو أن يقال إن الواقمي ما يقوم على التجربة ، أما الضروري فهو القائم على الاستدلال من التجربة . فمثلا إذا شاهدت السماء أمطرت ، فقات : أمطرت السماء ، فأنا أحكم هنا تبماً للتجربة التي عاينتها ، ولذا فالحكم هنا واقمى . أما إذا خرجت من المنزل ولم أكن قد شهدت المطر بالفعل ولكني وجدت الأرض مبتلة والأشجار مبتلة فحكمت أنه لا بدأن الساء قد أمطرت يكون الحكم همًا ضرورياً ، أى إنه قائم على التجربة استخلاصاً منها وليس على التجربة الباشرة ، فالحسكم إذا كان يمتمد من حيث الجهة على التجربة الباشرة سمى واقعياً ، وإن قام على الاستدلال يستمى ضرورياً .

٥٨ - لكن يلاحظ أن هـذا التفسير ليس تام الإقناع ، لأن أسل

<sup>(\*)</sup> راجع كينر س ٨٦ — س ٨٩ . لندن ، سنة ١٩٢٨ .

الضرورى في صلته بالواقمى أنه أعلى درجة في اليقين من الأخير . ولكنا وجدنا في الحالة السابق أن اليقين في الواقمى أكبر منه في حالة الضرورى ، لأننى في الحالة الأولى عاينت الشيء بنفسى وأدركته بحسى ، فاليقين عندى أكبر قطماً مما هو عندى بالنسبة إلى حكم أصدره طبقاً لآثار حادث ، لا تبماً للحادث نفسه \_ ولذا لا يمكن أن نقر هذا التفسير

أما فيما يتصل بالاحتمال ، فالقضية المحتملة من الناحية الذاتية لا تمبر عن حكم عمني الحكامة ، وإنما تمبر عن حالة التردد أو التوقف في الحكم ، لأن معني الاحتمال هو أني لاأستطيع أن أضيف صفة المحمول إلى الموضوع ، كما أنني لا أستطيع بيقين نفيها عنه ، فأنا متردد بين السلب والإيجاب ، وهذا لا يكون حكماً \_ فحالة الاحتمال إذن هي حالة توقف في الحكم .

أما إذا نظرنا إلى المسألة من الناحية الموضوعية فيمكن تفسير الضرورة والواقعية والاحتمال على أساس الضرورة العيد لمية كما فعل كينر (١) في تفسيره مذهب الموجهات فيكون منى الضرورة أن تكون القضية معيرة عن قانون كلى ثابت صالح باستمرار سواء في الماضي وفي الحاضر . فحين أقول إن الكواكب تدور في مدار إهليلجي ، فإن هذا الحريم سيصدق على كل الكواكب التي سوف تكتشف مدار إهليلجي ، فإن هذا الحريم سيصدق بالنسبة إلى كل ما اكتشف منها . فمثل هدف وهو ما حدث فعلا ، كما هو صادق بالنسبة إلى كل ما اكتشف منها . فمثل هدف الأحكام التي تعبر عن قوانين كلية تسمى الجهة فيها الضرورة ، كما في هذا القانون : المعادن تتعدد بالحرارة .

أما إذا كانت القضية لا تمبر عن قانون ، وإنما تمبر عن واقعة تصادف أنها حدثت ، ولـكن لم يكن حدوثها على أساس العالية ، أى وفقاً لقانون طبيعي ضروري

<sup>(</sup>۱) « دراسات وتمرينات في المنطق الصورى » من ۸۸ . لندن سنة ۱۹۲۸ .

فإن الجهة هنا هى الواقعية \_ فقد تصادف أنه فى القرن الثامن عشر فى فرنسا كان اللوك جيماً يسمون « لويس » . فليس هناك ضرورة فى أن يكون أسماء ملوك فرنسا: لويس ، ولكن تصادف فقط وحدث ذلك . فهذه الأحوال التى يمبر فيها عن اطراد حوادث من نوع معين دون أن تكون هناك ضرورة فى الربط بين الموضوع والمحمول تسمى الجهة فيها حينئذ بالواقعية .

أما إذا كان الحسكم معبراً عن إمكان الخروج عن قانون طبيعى ضرورى فهذه الحالة تكون حالة احتمال أو إمكان ، فالجهة فيها الاحتمالية . فإذا تصادف ووجدت غربان مختلفة الألوان عما نألفه ، فإن هذا نمكن الحدوث ، ويكون حدوثه مخالفاً لقاعدة مطردة فيما يتصل بألوان الغربان السود دأئماً . فالإمكانية هنا تمبر عن إمكان الخروج عن قاعدة كشواذ لهذه القاعدة .

وتبماً لهذا التفسير الموضوعي للجهة يكون معنى الضروري أن يكون الحكم معبراً عن قانون طبيعي ضروري، والواقعية تعبر عن إطراد في نوع من الحوادث ليس بينها ارتباط العليّية، والإمكانية معناها الخروج على قاعدة مطردة أو قانون مطرد، على أي نحوكان.

بيد أنه يلاحظ أن هذا التفسير موضوعي مادي ، أي لا يتملق بعسورة الأحكام بل بمضمونها من حيث الواقع . قملي الرغم من وجود خلاف بين المناطقة والعلماء في تحديد مفهوم المليّية والقانون الطبيعي ، فن المحكن القول إن النظر في الأحكام سيكون نظراً في مضمون الأحكام ، لا في الصورة . إذ لكي أعرف أن هذا الحكم يعبِّر عن قانون ، وبالتالي تركون الجهة فيه الضرورة ، فلا بد أن أكون علماً بالطبيعيات . وينتسب البحث في هذه الناحية إذن إلى علم المناهج ، أو إلى المنطق الاستقرائي أكثر من انتسابه إلى المنطق الصوري إن كان لا يزال ينتسب إليه حقاً . وعلى هذا فإذا كان نظر المنطق الصوري إلى صورة الأحكام دون مادتها إليه حقاً . وعلى هذا فإذا كان نظر المنطق الصوري إلى صورة الأحكام دون مادتها

فلا يمكن أن نطبق فكرة الجهة بهذا المنى الموضوعي . ولكن يلاحظ مع الجهة ، فنستخلص من هذه التعبيرات – بطريقة صورية – كلُّ ما نربد معرفته عن ارتباط الأحكام بعضها ببعض من حيث الجهة . فالحال هنا كالحال فى السلب والإيجاب : فإننى لا أستطيع معرفة صحة القضية السالبة أو الموجبة من مجرد الصورة ، ولكن أستطيع ــ عن طريق النظر في الدلالات أو الأسوار الدالة على طبيمة السلب والإيجاب -- أن أرتب القضايا وأركبها بمضها مع بمض حتى يمكن تكوين أنيسة وبراهين بصرف النظر عن وجود إشارة خارجية موضوعية تدل عليها هذه الأحكام أو القضايا . فيمكن أن يُمبِّر عن الضرورة بقولنا: « ١ ، كما مي ، هي ٠ » أما الواقعية فيمكن التعبير عنها بجعل القضية خاليـة من الجهة أي مطلقة . والاحتمالية ُبِمثِّر عنها بقولنا : « 1 يمكن أن تكون - » . كما يمكن من ناحية أخرى أن نعبر عن الجهة بواسطة النظر في الإضافة بأن يقال إن القضايا الحملية تعسر عن الواقعية أي إنها بخلوها من الجمة لا تعبر إذن عن الضرورة أو الاحتمالية ، وإنما تقرر الأشياء فهي تعبر عن حالة واقمية . أما القضية الشرطية فهى وحدها الصالحة لأن تطلق عليها الجمة ، ويقصد بالشرطية هنا لا انشرطية الحقيقية بل الشرطية الاحتمالية . فالشرطية الاحتماليــة تُمَّير عن الضرورة بأن يقال : « إذا كان هذا الشيء ب فلا بد أن يكون ع» ، ويمسَّر عن جهة الإمكان بقولنا : « إذا كان هذا الشيء • فَيْمَكُن أَنْ يَكُونَ حَ » . أما الحملية على الصورة : « ا هي ت » فتعبر عن مجرد الواقمية . ومع ذلك يلاحظ أن هذا ليس بصحيح داعًا إذ نجد بين الحلية ما يدل على الضرورة ؛ فالـكلية الوجبة : «كل ا هي • » تمبر عن ضرورة ، لأنها تعبر عادة عن قوانين ، والقوانين كلية ثابتة . فمن ناحية تفسيرنا للضرورة من الناحية الموضوعية لا يمكن أن نخرج هذا النوع من جهة الضرورة .

 وإذا نظرنا فيما أتت به فـكرة المـوجهات نجـد أنها لم تأت بشيء . فنها يتصل بالضرورة نجــد أولاً أن الضرورة لا نــكاد نفهم التصود بها : هــل بقصد مجرد الضرورة الواقعية ، بمنى أنهما هي انطباق الحسكم على أشياء واقعية عرفت بالتجربة ؟ أو بقصد بها أن تكون معبِّرة عن أحدوال التزامية يضطر فهما الإنسان إلى القول بشيء ما ؟ فن الناحيه الأولى يلاحظ أن الأحسكام الواقمية ليست هي الضرورية باستمرار ، إذ قــد لا يكون الحــكم متوقفاً على واقعة . ومع ذلك نمد هذا الحـكم ضرورياً ، فالمقائد الإيمانية بالنسبة إلى أى مؤمن تمـبُّر عن حمّائق ضرورية بالنسبة إليه ، ومع ذلك هو لم يشهدها عن طريقالتجربة . لا يمكن إذن أن نفسر الضرورة بممنى القيام على الأحكام الواقمية . ففارق بين الأحكام الضرورية ، وبين الأحكام الواقعية · وكذلك الحال بالنسبة إلى القصد من فكرة الواقمية ، فنحن لا نستطيع بيان هذا القصد ، فقد يحكم الإنسان تدماً لموامل سابقة ، أو يقول بحـَكمُ لا يقوم على أمور شاهدها بنفسه ، ومع ذلك يتول عُمَّا إنها أقــوال واقمية . وكذلك نجد أن فكرة الإمكانية ليست وانحة ، لأن معناها إمكانِ الحسكم بكذا أولا كذا ، فهى حال وسط بين الساب والإبجــاب . والحبكم إما أن يكون سلباً أو إيجاباً ؟ أما أن يكون بين بين فلا . ففكرة الإمكانية من هـذه الناحية غير صحيحة . ولكن يمكن أن يقال إننا نقصد بالإمكانية التمبير عن حالة الاستفهام . والواقع أن الجمل الاستفهامية لا تميِّبر عن حكم لأنها جمل إنشائية ، وهي ليست بقضايا بمعنى الـكلمة لأنه لايوجد فيها حكم بإثبات شيء أو نفيه . كما لا يمكن أن نعرف مدى الإسكانية من الناحية الصورية ، إذ لهـــا درجات: ففيها ما يقرب من اليقين ، وفيها ما يقرب من الشك ؛ وهي لا يم\_كن أن يمبر عنها بطريقة صورية .

لهذا نستطيم أن نقول إن فكرة الجهة فكرة غامضة ولا تنتسب إلى

المنطق الصورى ، وكما يقول جوبلو<sup>(۱)</sup> : لا توجد جهة للأحكام وإنما توجد أحكام للجمة .

# الككيف

والأصل في كل حكم إما أن يكون مصوغا في صيغة النبي، أو في صيغة الإيجاب. والأصل في كل حكم أن يكون إيجابياً، لأن كل حكم هو ربط حد بآخر، وهدذا الربط لابد أن يكون ربط إيجاب لا ربط تناف، ولهذا اعتاد المناطقة منذ القدم أن يقولوا إن الحكم المنني هو نني لحسكم إيجابي، فحينا أقول: هدذا الدكتاب ليس بأبيض — فإن الأصل في هذا الحكم أنني تصورت أن إنسانا نعته بصغة البياض، فأنكر عليه هدذا القول، فكأن كل حكم سلبي استنكار لحكم البياض، فأنكر عليه هدذا القول، فكأن كل حكم سلبي استنكار لحكم إيجابي. ومن هنا قال برجسون إن الحكم الإيجابي حكم على شيء، أما الحكم السلبي فهو حكم على حكم على الشيء، ومنى هذا أنني في حالة الإيجاب أحكم على شيء ما، أما في حالة السلب فإنني لا أحكم على شيء وإنما أحكم على حكم مكن أن يقال على الشيء فأنفيه هنه.

ومع هذا فإن هذا الرأى يحب أن نُعَديِّله ، فليست كل الأحكام الإيجابية المتنكارية ابتداء وبطبيعتها . وليست كل الأحكم السلبية استنكارية ابتداء وبطبيعتها . وإنما كل شيء يتوقف على القصد من الحكم . فهل أقصد منه أن أرد على سؤال إنسان ؟ أو هل أقصد مجرد إعطاء معلومات وتقرير حقائق ؟ إذا كنت أقصد الأول فإن الحكم الإيجابي والسلبي يكون دائما ردا واستنكاراً وإن كنت أقصد الثاني فإن الحكم السلبي والإيجابي أيضا لا يراد به الاحتجاج ، بل يراد به معلومات إيجابية . كذلك نجد أن كثيراً من الأحكام هو من النوع الذي يسمونه الأحكام السابقة préjugús وهدذا النوع من الأحكام من النوع الذي يسمونه الأحكام السابقة préjugús وهدذا النوع من الأحكام

<sup>. (</sup>١) ه بحث في المنطق ، س ١٦٤ .

يكون عادة إمجابيا ، ولكنه في حقيقته سلبي : لأننى في هذه الحالة لا أتبين صحته في وضوح إلا بعد تفكير طويل ، وبعد التفات ومراجعة للقيم التي سِرْتُ عليها من قبل دون أن أفهمها بطريقة عقلية .

وعلى كل حال فيمكن أن يقال إذن بوجه عام إنه ليس من الضرورى أن يكون السلب أن يكون الحسكم السالب احتجاجا ضد حكم ممكن ، بل يصح أن يكون السلب ابتداء وبالوضع الأول من أجل إعطاء معلومات بصرف النظر عن الرد على سؤال شخص يضع الشيء موضع التساؤل . كما أنه ليس من الضرورى أن يكون الإيجاب مجرد إيجاب وتقرير حقائق بصرف النظر عن وضعها موضع التساؤل ، فقد تكون أحيانا إجابات ، وبذلك تكون ردوداً واحتجاجات ضد أحكام منفية ، فيأتى الإنسان بالإيجاب كي يؤكدها .

91 - فكأن الحكم ينقسم من حيث الكيف إلى: (١) حكم سلبي و (٢) حكم اليجابي . ولكن كَنت في لوحة المقولات التي عرضناها من قبل قال بنوع ثالث ينقسم إليه الحكم من حيث الكيف وهو الهر محرود . فا هي حقيقة هذا النوع من الحكم ؟ هنا يجب أن نفرق بين نوعين من المنطق في دراسة الأحكام من حيث الكيف . فالمنطق الصوري يقوم على أساس قانون عدم التناقض الذي يقول إنه لا يوجد بين الشيئين المتناقضين وسط ، فلا وسط بين السلب والإيجاب ، ولهذا لا يقول بنوع ثالث من الأحكام من حيث الكيف ، بل يقول إن القضايا أما سالبة وإما موجبة فقط . أما المنطق المتعالى ، أعنى الذي يقوم على أساس الوجود ، فيضطر إلى النظر إلى تطورات أحوال الوجود والمدم هو التغير والصيرورة ، الايجاب . ولما كان في الوجود وسط بين الوجود والمدم هو التغير والصيرورة ، فقد قال أيضا بوجود نوع ثالث يناظر هذا القسم الثالث من الوجود وهو

الأحكام اللا محدودة . ولما كنا نمرض هنا المنطق الصورى فحسب ، فليس لنا أن نتوسع في بيان هذا المنطق المتمالي ، ولكن ليس علينا مع ذلك أن ترفض البحث بعض الشيء في هذا النوع الذي قال به كنت لمل فيه ما يفيد في إيضاح كثير من مسائل المنطق الصورى في هذا الباب . أما الحكم اللامحدود فيمرفه كنت بأنه الحكم اللوجب الذي يكون محموله سالبًا مثل أن نقول 1 هي لا — . ونلاحظ في طريقة وضع الأحكام ، بل وفي اللغة العادية نفسها وجود هذا النوع ، والواقع أننا كثيرا ما نلجأ إلى مثل هذا النوع من الأحكام ، بل نلجأ إلى أكثر من ذلك ، فنرى أن الحكم (١) إما أن يكون موجبا ذا محمول موجب مثل من ذلك ، فنرى أن الحكم (١) إما أن يكون موجبا ذا محمول موجب مثل عمول سالب مثل : ١ هي ليست لا — لولا أو موجبا ذا محمول سالب مثل . اهي ليست لا — لوله أو موجبا ذا محمول سالب مثل . اهي ليست لا — لوله أو موجبا ذا محمول سالب مثل .

ونمبر في اللغة المادية أحياناً بكل هذه الصيغ . فإلى جانب تمبيرنا عن (١)، (٢) وهو الاستمال المادي في الإيجاب والسلب ، نمبر أيضا عن النوع الرابع حيمًا نقول : هذا الشِّمدر خِلْو من الماطفة — كما نمبر عن النوع الثالث فنقول هذه اللهجة ليست خِلْوًا من الحدة . بل قد نلجأ في اللغة إلى أكثر من هذا خصوصاً في لغلة المجاملة ، فهي لغة ملتوية ، والتواؤها بالدرجة التي يكون فيها الفارق بين المجامِل والمجامِل .

ولكى نُهُ سُرِّ القيماء اللغة إلى مثل هذه الأحكام اللامحدودة نستطيع أن نقول إن اللغة قد مرت بأدوار كانت فيها لا تسقطيع أن تمبر عن بمض الأشياء بطريقة إيجابية ، فكانت تضطر إلى استخدام ألفاظ منفية ، ولكن يقصد بها أحكام إيجابية . فالألفاظ المنفية في هذه الحالة تعبر عن خطوة متوسطة أو أولية مرت بها اللغات حين كانت عاجزة عن التعبير عن بعض الأشياء بطريقة إيجابية ، ولكن استمال اللغة لهذا النوع من الأحكام يؤدى إلى كثير من الخلط

والسفسطة ، فكثير من مشاكل تاريخ الفلسفة حول بمض المسائل ينحل إلى مجادلات عقيمة حول بعض الألفاظ المنفية . فثلا فكرة « اللامتناهي » ، هذه الكلمة يبدو في ظاهرها أنها منهية ، ولكنها في الواقع إيجابية ، وذلك ﴿ لَانِهَا مِثْلًا فِيهَا يَتَّصِلُ بَإِضَافَةً هَذَهُ السَّفَةَ إِلَى اللهِ بَاعْتِبَارُ أَنَّ اللهِ هُو اللامتناهي ، فإن الأصل هنا أن هذه الـكلمة نني للتناهي ، والتناهي نني للاطلاق أو الـكمال ، فَكُأْنَ لِدَينًا هَنَا إِذِنَ نَفْيَ نَفْي ، أَى إيجابًا . فالمقصود في الواقع بهذه الحكامة هو : الكمال المطلق . ولكنها تستخدم أحيانا عمني ما له حدٌّ ، ولكن هذا الحد يمكن امتداده باستمرار ، أى ما له حد ولكنه غير معلوم ، والأولى في هذه الحالة أن يسمى باسم اللا محدود . ولو أن الألفاظ حددت ورجمنا إلى الاسم الإيجابي ، لما أثير كثير من المناقشات التي تثار حول معنى اللامتناهي . – وكذلك الحال في مسألة خاود النفس immortalité فنجد أن هنا نفياً لموت النفس ، والموت نني للحياة ، أي إن هذا اللفظ immortalité نَفْيَ نَفْي ، أي إيجاب ، أي بقاء النفس بمد زوال البدن ، واكن الذين حاولوا البرهنة على خلود النفس ظنوا أنهم هما بإزاء قضية سالبة ، فأدلوا ببراهينهم الخاصة ببساطة النفس ، وأن البسيط لا ينحل ، وزعموا أنهم ببراهينهم على هذه القضية السالبة قد برهنوا على هذه القضية الموجبة الحقيقية ، وهي أن النفس تبقى بعد زوال البدن ، بينها هم لم يبرهنوا إلا على أن النفس لا تفني بفناء البدن ، أي إنهم برهنوا على عدم الفناء ولم يبرهنوا على البقاء<sup>(١)</sup> .

فنى مثل هذه الأحوال نجد أنَ اللغة توهمنا بخلاف ما يقصد إليه الإنسان من ورا القضايا التي يركبها . والواقع أن هذه القضايا اللامحدودة بجب أن تمد قضايا سالبة ، أما عدم محدوديتها فيصدر عن تصنع لغوى أو بحوى يوهمنا أن

<sup>(</sup>١) راجر جبلو: مبحث في المنطق ص ١٦٨ — ص١٧١ . باريس سنة ١٩٢٩ .

القضية موجبة ، وهى فى انواقع سالبة . وهذا يتضح إذا ما نظرنا فى ماهية الحكم، فنجد أن الحكم لا يقال السلب أو الإيجاب إلا عليه هو وحده ، أى إن الساب والإيجاب لا يتملقان بالألفاظ أو التصورات ، بل بانقضايا أو الأحكام ، فلا داعى لإفراد القضايا التي يكون محمولها منفياً باعتبارها قضايا من نوع خاص يختلف عن القضايا السالبة .

وخلاصة هذا أنه لا يوجد فى المنطق الصورى إلا السلب والإيجاب فحسب ، أما الدرجات المتوسطة فلا توجد فيه ، وذلك لأن المنطق الصورى يقوم على أساس قانون التناقض ، الذى يقضى بعدم وجود وسط بين السلب والإيجاب ، فالقضية إما سالبة أو موجبة .

# ال\_كم

٦٢ - تنقسم القضايا أو الأحكام من جهة الكم إلى قسمين :

(1) قضية يكون فيها الحكم أو الصفة التي يدل عليها المحمول منطبقة على كل أفراد الموضوع .

(ب) وقضية يكون فيها الحكم أو الصفة التي يعبر عنها المحمول منطبقة على جزء غير محدد من الموضوع . وتسمى الأولى كلية ، والثانية جزئية . فالقضايا من ناحية الكم تنقسم إلى كلية : وهى التي ينطبق فيها المحمول على كل الموضوع - وجزئية : وهى التي يكون فيها المحمول منطبقاً على جزء غير محدد من الموضوع . ويتصل بهذا التقسيم تقسيم القضايا من ناحية الماصدق . وهنا تنقسم القضايا إلى شخصية وجمية ، والشخصية هى التي يكون فيها الموضوع شخصاً مميناً ، والحل ينطبق على الشخيص بأكله . فإن هذا النوع من القضايا يدخل في رعداد القضايا الكلية لأن القضية المكلية يكون محمولها منطبقاً على يدخل في رعداد القضايا الكلية لأن القضية المكلية يكون محمولها منطبقاً على

كل أجزاء الموضوع ، والمحمول في القضية الشخصية ينطبق على كل الموضوع ، وهو وحدة لا تقبل القسمة \_ فإذا قات : محمد إنسان ، فإن صفحة الإنسانية تدل على محمد كله

أما القضية الجمعية فلها عدة صور ؟ فهى أحياناً تكون استغرافية ، بمعنى أن الحكم يدل على كل فرد على حدة ، فإذا قلت : مجلس النواب صدَّق هذا القانون . فني هذه الحالة نجد أن كل فرد من أعضاء المجلس قد أعطى صوته على هذا القانون . فالحكم هنا يتعلق بكل فرد على حدة ، فهو جمعى استغراق . فالقضية في هذه الحالة جمية استغرافية ، واكن إذا نظرت إلى مجلس النواب ككل ثم حكمت عليه حكما ينطبق على الكل لا على كل فرد على حدة فقلت : مجلس النواب اجتمع لإعلان الحرب ، فالحكم هنا متعلق بمجلس النواب كمكل لا عليه كأفراد . ومن الواضح أن القضية هنا شخصية ، لأن الاسم الجمع هنا قد استخدمته ككل النواضع أن القضية هنا شخصية ، لأن الاسم الجمع هنا قد استخدمته ككل الشخصية عاماً .

ولننظر بعد هذا في هذه القضايا ، بعد أن قسمناها تقسيما عاماً . ولنبدأ بالقضية الكلية :

- القضية الكلية: هذه القضية من حيث مدلوها تعبر عن ثلاث أحوال: الأولى حينا تعبر عن مجموع أفراد محدودين أسردهم الواحد بعد الآخر، وتحكون القضية الحكلية هنا قضية إحصائية ، فإذا قلت مثلا: أبو بكر، وعمر، وعمان، وعلى هم الخلفاء الراشدون \_ فإنى في هذه الحالة قد أحصيت عدد الخلفاء الراشدين ثم وصفتهم بهذا الوصف. والقضية هنا تدل على إحصاء أفراد ولا تدل على قانون أو توافق في الوجود، فم مى كلية إحصائية.

ولكن قد تكون السكاية ثانياً معبرة عن اطّراد في جملة أحوال يلازم بمضها

بعضاً ، فإذا قلت مثلا : إن النرجس أبيض وأصفر ، أو كل نرجس أبيض أو أصفر أو هما معاً ، وإذا قلت : إذا أمطرت السماء ابتات الأرض ، أو كلما عطر السماء تبتل الأرض \_ فا ننى فى كل هذه الأحوال أعبر عن شىء مطرد دون أن تمكون هناك رابطة علية تربط بين هذه الأجزاء المكونة للقضية . فالقضية المكلية هنا تعبر عن اطراد لا عن اتصال على . ومن المكن أن نسمى هذه القضية كلية اطرادية .

ويمكن أن تمكون المكاية معبرة عن قانون أو رابطة عِمَّاية بين حادث وآخر نائج عنه فإذا قلت : كل الأجسام ذات ثقل ، كل جسم ينجذب إلى الأرض . فني هذه الأمثلة أعبَّر عن قوانين أو رابطة عِلَّية ضرورية . فالنضية المكاية هنا كلية ضرورية .

فالقضية السكلية إذن إما أن تمبرعن إحصاء أواطراد أو تمبر عن عليه ولكن لا نستطيع أن عمير من الناحية الشكلية الصرفة بين هذه القضايا ، وإعا يمكن ذلك فقط من الناحية المادية بإلا إذا لجأنا إلى بعض الرموز التي تمبر عن كل حالة من هذه الأحوال الثلاثة على حدة ، ولكن هذه الرموز هي الخاصة بالموجهات . إذ الملاحظ أن القضية الأولى والثانية تمبر عن القضايا الواقمية ، والقضايا الثالثة تمبر عن القضايا الواقمية من نقد إلى فكرة الموجهات .

٦٤ - القضية الجزئية : أول المشاكل المتصلة بهدذا النوع هي تلك المتصلة بسور القضية الجزئية وهواللفظ ( بعض ) . وهذا اللفظ فى العادة يدل على معنيين :

ا - بعض : عمنى ليس «لا » ، وليس « كل » أى عمنى ننى « لا » وننى « كل » أيضاً . فا ذا قلت بمض الصربين مسيحى فإننى أقصد ننى أن لا يكون أحد من المصربين مسيحياً كما أقصد ننى أن يكون كل المصربين مسيحياً كما أقصد ننى أن يكون كل المصربين مسيحيين .

٧ - يقصد من « بمض » مجرد نني « لا » بصرف النظر عن نني « كل» أي أنى « لا » دون أن أنني « كل ». فإذا قلت مثلا : بمض طلبة الجامعة حصل على التوجيهية فإن هذا لا يتنافى مع قولى : كل طلبة الجامعة حصلوا على التوجيهية. ونلاحظ أننا فى الاستمال العادى عيل إلى الاستمال الأول ، فنفهم من « بعض » مجرد ننى « لا » وننى «بمض» أيضاً . ف « بعض » معناها فى هذه الحالة ابتداء من الواحد حتى القدار الذى هو أقل مباشرة من الكل ، لا الكل أيضاً كما هو فى المثال الأول . — ولكن المناطقة عيلون إلى تفسير « بعض » بالمنى الثانى ويقولون إن الأول . — ولكن المناطقة عيلون إلى تفسير « بعض » بالمنى الثانى ويقولون إن قرر وجود أفراد متصفين بصنة ما ، مع إمكان أن كل الأفراد متصفون بها . أن نقرر وجود أفراد متصفين بصنة ما ، مع إمكان أن كل الأفراد متصفون بها . فهذا هو الاستمال المنعلق للسور « بعض » . ولكن مناطقة آخرين أخذوا بالمنى الأول المادى وهم أصحاب نظرية كم المحمول .

أما القضية الجزئية فالمهم فيها أمها تعبِّر عن عدد غير محدود من الأفراد . فليس المهم فيها عدد الأفراد ، وإعاكون عددهم غير ممين . وينقد بعض المناطقة مثـل بوزانكيت (۱) Bosanquet القضية الجزئية قائلا إمها قضية غير علمية لسببين :

١ — أنها تمبر عن وصف ناقص ؟ ٢ — أو تعبر عن إحصاء غيرتام ، فقد يدفه في الإهمال إلى عدم وسف الشيء وصفاً كلياً فأكتنى بأن أقول : « بمض الخر ضار » أو قد لا أستطيع إحصاء جميع الأفراد لقصور في النهج ، فأكتفى بوصف بمض الأفراد دون البمض الآخر . ومهما يكن الأمر فالقضية الجزئية ليست علمية لأنها لا تقوم على إحصاء شامل . ويرد على هذا كينز (٢) بقوله : إن للقضية الجزئية فائدتين:

<sup>(1)</sup> Essentials of Logic, pp.116-117.

<sup>(2)</sup> Formal Logic, § 66, pp. 101-102

١ ــ فالمقصود بها غالباً أن تـكون نفياً لأخرى أولى من أن تكون وصفاً لحالة إيجابية ؟ وبذلك تـكون الجزئية الموجبة نفياً للـكلية السالبـة ، وتـكون الجزئية السالبة نفياً للـكلية الموجبة .

٧ ــ أحياناً قد لا تهم معرفة السكل بل معرفة البعض ؟ فإذا كنت أريد السفر من القاهرة إلى الفيوم عن طريق السيارات ، فكل ما يعنيني أن أعرف أن هناك سيارات ما بين القاهرة والفيدوم ، دون أن أهتم بأن تكون كل السيارات تمر بالفيوم ، فأقول : « بعض السيارات يذهب من القاهرة إلى الفيوم » . ففائدة القضية الجزئية هي التعبير عن حالة لا يهمني فيها أن أعرف السكل ، بل إثبات وجود شيء فقط ، ويلاحظ كذلك أن القضية السكلية المطلقة لا تسكاد توجد ، لأن القضية السكلية تتكون من إحصاء الجزئيات والجزئيات لا تتناهي ، ولهذا يبق في كل قضية كلية نوع من الشك أو الاحتمال ، ومن هنا قيل : إن لسكل قاعدة شواذ ، فالقضية السكلية لا تُحمية من الشك أو الاحتمال ، ومن هنا قيل : إن لسكل قاعدة شواذ ، فالقضية السكلية لا تُحمية عن حقيقة الوجود ، بل هي تعبير مصطنع يستخدم في التفاهم .

• إلى القضية الشخصية : هي القضية التي يكون الموضوع فيها شيئاً مفرداً ، اي فرداً داخلا في نوع غير قابل لأن يكون نوعاً بدوره ، كفولنا : محمد رسول الله الموضوع هنا شخص مفرد واحد لا يدخل تحته أفراد آخرون . ويلاحظ في هذه القضايا أن الحل متملق بكل الموضوع ، ولو أن كله «كل » لا تستممل بدقة في هذه الأحوال ، وعلى كل حال في فالحل لا يتملق بجزء غير مملوم بل بشيء معلوم كلى ، ولذلك لم تكن القضية في هذه الحال جزئية ، فيبتى إما أن تكون كلية أو نوعاً يضاف إلى القضية الكلية والجزئية ، وأغلب المناطقة يعدون الشخصية كلية لأن يضل في الكلية هو أن يكون الحل منطبقاً على كل الموضوع سواء أكان فرداً أم عدد أفراد . فلما كان الحل في الشخصية يصدق على كل الموضوع ، فهي تعسد قضية كلية .

ولكن هاملتون يرى التفرقة بين الكلية والشخصية على أساس أن الكلية يكون الحل فيها متعلقاً بكل عير منقسم ، بينها هسو في الشخصية متعلق بوحدة لا تقبل القسمة ، والواقع أن هدا الرأى وجيه إلى حدد كبير ، خصوصاً وأن اعترافنا باستقلال القضية الشخصية سيفيد بعض الخواص المنطقية ، وبالأخص في القياس حيث سيظهر أن ما يصدق على الكلية قد لا يصدق على الشخصية ، والعكس .

٦٦ — القضية الجمعيــة والقضية العددية : رأينــا في حالة القضية الــكلية أن السور هـو اللفظ « كل » ، وفي حالة القضية الجـزئية السـور هو اللفظ « بمض » . وقد نستممل أحياناً ألفاظاً غير هذين اللفظين للــدلالة على ســور القضيه ، فقــد نُستِعمل اللفظ « معظم » واللفظ « أقل ّ » — فنقول : « معظم الطلاب نجـح » ، ونقول كذلك : أقلية الطلاب هم الذين حصـاوا على درجة الامتياز . فنجد في هذه الحالة أن الأسوار تــدل على غير الدلالة التي دل عامها السوران السابقان : « كل » • « بعض » . ومـم أن الأسوار في هذه الحـالة تسدل على الجزئية لأنها لا تسدل على السكلية ، فإن الأسوار تدل هنا على شيء محــدد بمض التحديد بينًا في حالة السور « بمض » لا يكون كم الموضوع محـدُ دَأُ بِالدَّقَةُ أَي بِأَي تحـــو مِن التحديد كَمَا قَلْمَا فِي تَمْرُ بِفِنَا لِنَقْضِيةُ الحَزِثْيةِ ، ومن هنا فإن بمض التركيبات التي يمـكن إجراؤها على القضايا ذات الأسـوار: « معظم » و « أقـل » قد لا تتم بالنسبة إلى القضايا التي يـكون سورها اللفظ « بعض » . فمثلا إذا قلنا : « معظم الناس مر تكبون للخطايا » ، « معظم الناس سينجون من العقاب الإلهبي » ... فني هــذه الحالة أنجــد أن من الممكن أن نستنتج من هـذا أن بعض مرتكبي الخطايا سينجون من العقاب الإلميي. فإذن من المكن في هــذه الحالة استنتاج شيء . – ولكن إذا كان السور هو

﴿ بعض ﴾ فليس من المكن هذا الاستنتاج ، لأن العلة في الاستنتاج هي أنه لا بد من وجود شيء مشترك في حالة «معظم» ، أما في حالة «بعض» فقد يوجد اشتراك وقد لا يوجد . ومع ذلك فالمناطقة عدا هاملتون وديمسور جن (١) لا يريدون الاعتراف بهذه الأسوار ، مضيفين إياها إلى القضية الجزئية .

أما القضية العددية فهى التى يسكون الموضوع فيها محدوداً جزئياً بطريقة معينة . فإذا قلنا : ثلاثة أرباع الطلاب نجحوا ، فالكم هنا محدود ، فلا نستطيع بالدقة أن نقول إن القضية جزئية . ولا نستطيع أن نقول إنها كاسية ، لأننا إذا اعتبرنا أن الموضوع هـو الطلاب ، فإن المحمول لا ينطبق عليهم كامم ، ومن هنا لا تعد قضية كلية . ولهذا يمكن أن نفرد لهـذه القضية نوعاً خاصاً ، أو نعدها قضية كلية أو جزئية . فإذا اعتبرناها كليـة اعتبرنا صيغة الكم جزءاً من الموضوع ، وإذا اعتبرناها جزئية الكم سوراً للقضية والموضوع هو الطلاب .

77 — القضية المهملة : والقضية التي لا يعبر فيها عن سور تسرَّم بالقضية المهملة . فإذا قلنا : « الانسان فان » فإننا لم نعربً عن السور الذي يدل على السكلية ولذلك تسمى مهملة . وفي الاستمال العادى نحن نستخدم القضية المهملة على أنها كلية . فحيمًا أقول : « الانسان فان ٍ » \_ أقصد أن كل الناس فانون . ولكن المناطقة يميلون من باب الاحتراس التام إلى النظر إلى القضية المهملة على أنها جزئية ، على الأقل في أسوأ الأحوال .

٩٨ ـ تقسيم القضايا الرباعى : والقضايا تقدم عادة من حبث الكم والكيف مماً ، ولما كان الكم مزدوجاً وكذلك الكيف ، فإن القضايا قسمت إلى أربعة أقسام رئيسية : وذلك أن القضية من حيث الكم تنقدم

<sup>(\*)</sup> De Morgan : Formal ogic, 58

إلى كلية وجزئية ، ومن حيث الكيف تنقسم إلى موجبة وسالبة . فإذا جمعنا بين كاتنا الناحيتين فسنجد لدينا القضايا الأربع التالية :

ا - كلية موجبة ؛ ٢ - كلية سالبة ؛ ٣ - جزئية موجبة ؛ ٤ - جزئية سالبة . والأولى يرمز إليها بالرمز «ك» والثانية «ل» ، والثالثة « به ، والرابعة « س » ، وفي الإفرنجية يرمز لها بالحروف A. E l. O وهذه الحروف الأخيرة مأخوذة من الحرفين المتحركين الأولين في اللفظين Affirmo, nego .

أماالسور في الكلية الموجبة فهو « كل»، فتكون صورة القضية الأولى هي : كلع هي ح وسور الجزئية الموجبة هو اللفظ على على على على المسلمة : لاع هي ح وسور الجزئية الموجبة هو اللفظ « ليس بعض بعض وصورتها : بعض ع هو ح ، وسور الجزئية السالبة هو اللفظ « ليس بعض ع هو ح .

#### الاس\_\_\_تغراق

79 — استفراق حد فى قضية معناه أن يكون الحمل متعلقاً بكل الأفراد الذين يدل عليهم اللفظ أو الحد" — وعدم الاستفراق معناه أن الحمل ينطبق على جزء غير معين من الحد . فإذا قلنا مثلا : «كل إنسان فان ي » فإننا نجد أن الحمل هنا ينطبق على كل أفراد الموضوع بينما لفظ «إنسان » ينطبق على كل أفراد الموضوع بينما لفظ «إنسان » لا يشمل جميع «الفانين » وعلى هذا فإن الموضوع هنا مستفرق دون المحمول و نحن لو نظرنا فى القضايا الأربع الرئيسية من هذه الناحية وجدنا أولا أنه فى حالة الدكلية الموجبة كما يبدو من المثال السابق الحمل ينطبق على كل الموضوع ، بينما جزء فقط من المحمول هو الذى ينطبق عليه الحكم ، ولذلك كانت القضية الكلية الوجبة تستغرق موضوعها فقط . أما فى الكلية السالبة فإننا نجد أن كلاً من الموضوع والحمول مستغرق فيها . أما فى الكلية السالبة فإننا نجد أن كلاً من الموضوع والمحمول مستغرق فيها . فإذا قلنا مثلا : « لا كذوب مصدق » — فإن

« لا كذوب مصدق » فإن الحكم هنا يتملق بكل الـكاذبين وبكل من ينطبق عليهم صفة الصدق ، بمعنى أنه لا واحد من الكاذبين داخل ضمن المصدقين ، كما أنه لا واحد ضمن المصدقين داخل ضمن الـكاذبين . وعلى هـــذا فإن الـكاية السالبة تستغرق موضوعها ومحمولها . أما الجزئية الموجبة فالحكم فيها ينطبق سواء بالنسبة إلى الموضوع وبالنسبة إلى المحمول ، على جزء غير ممين فحسب ، ما دمنا نفهم اللفظ « بمض » بمناها المنطق أى « بمض » ويصبح « كل » . فإذا قلنا مثلا : بمض أوراق الشجر تسقط في الخريف ، فإننا نحكم هنا فيا يتصل بأوراق الشجر وهو الموضوع ، على جزء منه غير محدود ، كما أننا نجد أن السقوط في الجزئية يتعلق بجزء غير ممين أيضاً من الأشياء التي يحدث لما ذلك ، وعلى هذا فكل من الوضوع والمحمول غير محدد ، وبالتالي غير مستفرق . أما في حالة الجزئية السالبة فإننا نجد الكتب بمنيد » فإن الحكم فيما يتصل بالموضوع متملق ببعض الكتب دون البعض الآخر أي بجزء غير معين من هذا الموضوع ، فهو غير مستذرق . أما بالنسبة إلى المحمول فنجد أن صفة عدم الإفادة مساوبة كلما من هذا البعض غير المحدد من الكتب. وعلى هذا فإن القضية السالبة الجزئية نجد أن الموضوع فيها غير مستفرق والمحمول وحده هو المستفرق .

ويمكن أن ناخص هذا في صورة إجمالية بأن نقول: كتستغرق موضوعها فقط ، ل تستغرق الوضوع والمحمول ، ك تستغرق شيئاً ، س تستغرق مجمولها فقط ، والسالب يستغرق محموله فقط ، والسالب يستغرق محموله فقط .

أن له كمَّا ، وذلك لأننا حين الحل ندخل أفراداً ضمن أفراد أخرى ، أى إننا ننظر إلى كلِّ من الموضوع والمحمول باعتبار أن كلاّ منهما يكوِّن صنفاً أي طائفة من الأفراد ، والحمل ليس إلاّ إدخال أفراد في أفراد ، ومعنى ذلك أننا نفكر دائماً في المحمول باعتبار أن له كميًّا ، وفي حالة الحمل سواء بالإيجاب والسلب ندخل كل أو بمض أفراد الموضوع أو نستبمدها عن كل أو بعض أفراد المحمول ، فـكأن الحمل يرتد في النهاية إذن إلى وضع صلة بين أصناف . ولما كان الحكم يجب أن يمُّبر بوضوح عن كل ما يجرى في الذهن ، فإن من الضروري إذن أن نمُّبر عن كمِّ المحمول ، ما دمنا نفكر فى المحمول دائمًا باعتبار أن له كما . ومع هذا ، ولما كانت اللغة مقتضبة دأمًا ولا تمير عن الفكر بدقة وشمول ، كان من الضرورى أن نُـمَـــُّبر نحن في المنطق عما لا تعبر عنة اللغة بوصفها لغة ، وتبماً لهذا ِ فنحن إذا قلنا مثلاً: « كل إنسان فان » ، فإننا نأتى بالصنف « إنسان » وندخله في صنف أ كبر منه يشمل الإنسان وغير الإنسان . وتبماً لهذا ستكون الصلة بين الموضوع والمحمول في هذه الحالة صلة جزء إلى كل ، أي إن المحمول أعمُّ من الموضوع ، وتبماً لهذا لو أننا أردنا أن نسبِّر عن هذا في اللغة صراحة لوجب أن نقول : كل إنسان هو بعض الفانين ، وكذلك الحال في بقية القضايا يجب دأيًّا أن نعسِّر عن المحمول من الناحية الكُّسية ما دمنا عيل دأعاً إلى التفكير في المحمول على أساس أن له كمِّا ، وتبماً لهذا كله يستبدل هاملتون بالتقسيم الرباعي تقسيما آخر تُـمَـانيّـا على النحو التالى :

۱ – موجبـة كل كلية : وهى التى يكون فيها كل من الموضوع والمحمول مستغرقاً ، والسور فى هذه الحالة بالنسبة إلى الموضوع والمحمول هو السور «كل» ، ومثالما : كل مثلث هو كل ذى ثلاثة أضلاع ، كل إنسان

هو كل حيوان ضاحك ، ويرمز لها بالصورة : كل ع هي كل ح ويشار إليها بالحرف U .

٣ ــ موجبة كل جزئية ، ومثالها : كل إنسان هو بعض الفانين ، ويرمز لها بالصورة كل ع هي بعض - ، ويشار إليها بالحرف A وفيها يلاحظ كما هو ظاهر أن الموضوع مستفرق بينما المحمول غير مستفرق ، أى إن الموضوع كل ، أما المحمول فأخوذ في بعض أجزائه .

٣ - موجبة جزء كائية: وفيها يكون الموضوع جزئياً ، والمحمول كاياً ،
 ومثالها: بمض الأشكال الهندسية هي كل الأشكال المتساوية الأضلاع ، ويرمز
 لها بالصورة بمض ع.هي كل ح ، ويشار إليها بالحرف Y .

عرجبة جزء جزئية: وهى التي يكون فيها كل من الموضوع والمحمول غير مستغرق ومثالها: بعض الأشكال المتساوية الأضلاع هى بعض الأشكال المندسية ويرمز لها بالمصورة: بعض ع هى بعض ح، ويشار إليها بالحرف I.
 هذا في حالة الإيجاب. أما في حالة السلب فلدينا الأنواع الآتية من القضايا:

سالبة كل كلية: وهى التى يستبعد فيها كل المجمول عن كل الموضوع،
 ومثالها: لا واحد من المسلمين بأى واحد من المسيحيين. ويرمز إليها بالصورة
 لاع هى أى ح - ويشار إليها بالحرف £

٦ ـ سالبة كل جزئية : وهى التى يسلب فيها الموضوع كله عن جزء فقط من المحمول . ومثالها : لا واحد من الناس هو بمض الثدييات ــ ويشار إليها بالحرف η .
 بالصورة : لا ع هى بعض ح ــ ويرمز إليها بالحرف η .

البة جزء كلية: وهي التي يكون فيها جزء من الموضوع مساوباً
 عن كل المحمول ، ومثالها: بمض الثدييات ليست أى ذوات الأربع ( ليست

کالإنساناً مثلا) - ويرمز إليها بالصورة : بعض ع هي ليست أي ح ـــ ويشار إليها بالحرف 0 .

هـ سالبة جزء جزئية : وهى التى يكون فيها جزء من الحمول مسلوباً
 عن جزء من الموضوع - ومثالها : بمض ذوات الأربع ليست بمض الثدييات (ليست بقراً) وبرمز إليها بالرمز : بمض ع هى ليست بمض ح - ويشار إليها بالحرف نه .

هذا هو التقسيم الجديد الذي أتى به هاملتون بعد أن بين ضرورة التعبير عن الخمول من حيث كه . ولكن هــــذه النظرية قد لاقت الكثير من النقد مما لا مجال للتحدث(١) عنم ولكن تجترى ونقول: إنه من حيث إن نظرية الاستغراق تقوم في الأصل على أساس أن المحمول والموضوع مماً ينظر إليهما من ناحية الكم ، والو أننا لا نعبر في اللغة بوضوح عن هذا الكم بالنسبة إلى المحمول ، فالواقع أن المنطق التقليدي كان يقوم دائماً على أساس فكرة كمية المحمول دون أن يمبر بوضوح عن هذه الكمية . أما بالنسبة إلى الموضوع ففكرة كمية الموضوع واضحة لأن هناك سوراً قبل الموضوع يدل على كميته ، أما بالنسبة إلى الهمول فلم بضع المنطق التقليدي سوراً خاصاً به ، مع أننا في اللغة العادية كثيراً ما نضم هذا السور ، فالقضايا التي تــكون فيها الألفاظ « ليس . . . إلا » ، « فحسب » ؟ « بل وأبضاً . . . الخ » هذه التعبيرات التحديدية نجد فيها أن اللغة تمبر أيضاً عن كم المحمول . فإذا قلنا مثلا : ﴿ لَا يَدَخُلُ الْجُنَّةُ إِلَّا التَّوْمُنُونَ ﴾ ، فمنى هذا إن المؤمنين وحدهم والمؤمنين كلهم هم الذين يدخلون الجنة ، فني هذا شيء من التمبير عن كم " المحمول . وفضلا عن هذا لو نظرنا في طبيمة الاستغراق بالنسبة إلى المحمول لوجدنا أنه حيثًا نتحدث عن الهمول باعتباره مستذرقا في

<sup>(</sup> ١ ) سنتحدث عن هذا كله تفصيلا في الفصل الخاص بنظرية كم المحمول ،

القضايا السالبة فإنا لا نقصد في الواقع كمّ الأفراد ، ولا ننظر في الحد من حيث الماسدق بل من حيث المفهوم . فإذا قلنا : زيد ليس مريضاً — فليس معنى هذا أنه لا يوجد أفراد أخر غير زيد ليسوا مرضى . فالواقع أننا لو نظرنا إلى المحمول : « مريض » من ناحية الماسدق لوجدنا أنه غير مستفرق لأن أفراداً آخرين غير زيد ليسوا مرضى ، والذي نقصده في هذه الحالة ليس النظر إلى المحمول من حيث الماصدق ، بل من حيث المفهوم ، ونتحدث عنه باعتبار أن هذا المفهوم منفي أ كله عن الوضوع . فإذا كانت المسألة متملقة بالمفهوم فلا مجال للتحدث عن الحمول من هذه المجردة لا تعد ، فلذلك لا نستطيع إلا مجازاً أن نتحدث عن المحمول من هذه المناحية باعتبار أن له كما ، وهذا يدل على أننا حين قلنا إن المحمول في القضايا السالبة المجردة باعتبار أن له كما ، وهذا يدل على أننا حين قلنا إن المحمول في القضايا السالبة مستفرق ، فلا نقصد الاستفراق بمناه الحقيق ، وإنما نقصد نفي الصفة بأ كملها عن الموضوع . فإذا كانت نظرية الاستفراق تقوم على أساس أن المحمول في القضايا السالبة لا ينظر إليه باعتبار الماصدق والكم ، وإنما باعتبار المفهوم فحسب ، فن الواضح أنه لا مطلقاً للقول بنظرية الاستفراق ، وبالتالي بنظرية كم المحمول .

# الإضـافة

۷۱ — تنقسم القصية من حيث الإضافة إلى حملية ، وهي التي يربط فيها بين موضوع ومحمول بالإيجاب أو السلب ؛ وإلى قضية شرطية متصله ، وهي التي يربط فيها بين قضية وقضية أخرى لازمة عنها ، وإلى قضية شرطية منفصلة ، وهي التي يحكم فيها بالانفصال بين حدين أو أكثر . فإذا قلنا مثلا : كلُّ حال لضده يتحول ، كل إنسان فان ، فهنا ربط بين الإنسان وصفة الفناء — و « إنسان » هو المحمول . ولكن إذا قات : إذا كان المجد صعبا فن الواجب بذل الجهد ، فهنا قضيتان تستخلص إحداهما من الأخرى وتسمى

الأولى المقدم ، والثانية التالى . ومن الواضح أنالرابطة هنا غيرها في الحالة الأولى ، لأن الرابطة في الحالة الأولى تقول بنسبة شيء إلى آخر وهي الفناء بالنسبة للإنسان أما هنا فالرابطة تقول : إن حكما ما يلزم عن حكم آخر ، فالرابطة في الحالة الأولى رابطة انتساب ، وفي الحالة الثانية رابطة استلزام .

٧٧ — القضية الحلية : هي التي يحكم فيها بوجودعلاقة بين موضوع ومحمول، والملاقة الموجودة بينهما تعسِّر عن رابطة، فالقضية المحلية تتركب من ثلاثة أجزاء:

١ — المحمول ٢ — الموضوع ٣ — الرابطة .

٧٧ — المحمول: الأصل في المحمول أن يُشبِت شيئًا لشيء ، فهو بالتالى صفة تطلق إيجابًا أو سلباً على موضوع مشخص بالذات ، فلما كانت ماهيته أن يكون صفة فلا بد أن يكون فكرة مجرده ، أو تصوراً منظوراً إليه من ناحية الفهوم ، ومع ذلك فإننا نجد في أحيان كثيرة أن المحمول ليسمعني مجرداً ، بل كثيراً ما يدل على ذات مُشخصة ، وهذا ظاهر خصوصاً في نظرية المحكس المستوى فهي تقوم داعاً على أساس أن الموضوع يمكن أن يصير مجمولا ، والمحمول موضوعا . ولا كان الموضوع ذانامشخصة ، فتبعاً لهذا يمكن بواسطة العكس أن نجمل المحمول ذاناً مشخصة ، فنحن نقول : « القاهرة عاصمة مصر » . ونقول في عكسها : ذاناً مشخصة ، ونقول : « القاهرة عاصمة مصر » . وهكذا يمكن أن يكون المحمول ذانا مشخصة . ولكن الواقع أنه إذا نظرنا إلى أمثال هذه القضايا بكون المحمول ذانا مشخصة . ولكن الواقع أنه إذا نظرنا إلى أمثال هذه القضايا مشئ من الإممان ، لوجدنا أن المحمول في هذه الحالة ، وإن كان يدل على شيء مشخص ، فإن وظيفته محتلف حين يكون مجمولا فيدل على معني مجرد في الواقع . مشخص ، فإن وظيفته محتلف حين يكون مجمولا فيدل على معني مجرد في الواقع . فإن قلت : «القاهرة عاصمه مصر » وانظر إليها باعتبارها معني مجرداً في الواقع .

لأنبى أنظر هذا إلى القاهرة باعتبارها تلك الدينة المينة ذات الموقع الجفرافي المين والماضى التاريخي الخاص والتي يبلغ عدد سكانها كذا الغير ، ولسكني حيا أجمل «القاهرة» محمولاً في القضية الثانية لا أقصد تلك القاهرة التي عينها في القضية الأولى ، بل أقصد معنى مجرداً هو أن عاصمة مصر لها من بين صفاتها صفة كونها تسمى باسم القاهرة . فأنا أنظر في هذه الحالة إذن لا إلى المدينة المشخصة ، وإنما إلى صفة تتعلق بهذه المدينة هي هنا اسمها . وكذلك الحال حيما أقول : « الأمين أخ المأمون » والمكس . عين أجمل « الأمين» موضوعا أقصد به ذلك الشخص الذي ولى الخلافة بعدا بيه هارون الرشيد ، أما حيما أجمل « الأمين » محولا فإنني أضيف إلى « المأمون » صفة من بين صفاته هي كون وجود أخ له اسمسه « الأمين » ، فكأ نه في حالة جملي الأمين عمولا ، أنظر إلى صفة مجردة فيه هي صفة الأخوة ، فكأ نه في حالة جملي الأمين عبين لنا أن المحمول لا بدأن يكون داعًا محمولا أي صفة ، فالا نفهم منه حين الحل وما يوهمنا إياه السكلام بأنه ذات مشخصة يجب استبعاده ، فلا نفهم منه حين الحل إلا كونه دالاً على صفة .

٧٤ – الرابطة: الذي يربط بين الموضوع والمحمول هو الرابطة ، ويعبر عنها بغمل الكينونة الذي يدل على مجرد وجود ، فحيما أنول في الفرنسية oot بغمل الكينونة الذي يدل على مجرد وجود ، فحيما أنول في الفرنسية وأن الله ليس أو «هو الله» أقصد من هذا إثبات أو التعبير عن مجرد وجود الله ، وأن الله ليس فكرة خيالية أو تصوراً دينياً ، بل هو حقيقة موجودة فعلا . وحين يقال في حالة النفي أنفي مجرد الوجسود \_ وأقصد به النفي أنفي محرد الوجسود \_ وأقصد به الناكلام معنى \_ أن العدم فكرة لا مقابل لها في الواقع ، وهنا يمكن التساؤل : هل صفة الوجود يمكن أن تحمل أوفكرة ذهنية فحسب . وهنا يمكن التساؤل : هل صفة الوجود يمكن أن تحمل أو لا ؟ أما إذا نظرنا إلى المسألة من الناحية الميتافيزيقية فإنسا

لا نستطيع أن نقول إن الوجود صفة أو حالة نطلق على الأشياء بالممى الاسبينوزى لكامة صفة وكلة حال ، وذلك لأن السفات والأحوال هى صفات وأحوال للجوهر ، والجوهر هو الوجود ، فهى صفات وأحوال للوجود ، والأصل هو الوجود ، والحل إيما يكون للصفات على الوجود ، لا الممكن أن نمد الوجود صفة تحمل على الأشياء ، ويقصد مها التعبير عن الوجود الموضوعي لمدلول الحكم ، فنحن هنا في حالة الحمل المنطق نقصد من هذا الفعل مجرد المبات أن موضوع الحكم موجود في الخارج سواء ركبنا هذا الفعل مع غيره فكان له محمول وكان رابطة في هذه الحالة ، أو ذكرناه مجرداً . فيها يقال : «محمد هو أضيف إليه شيئاً . وتبعاً لهذا فعمل المكينونة يصلح أن يدل على الوجود إما بالنسبة أضيف إليه شيئاً . وتبعاً لهذا ففعل الكينونة يصلح أن يدل على الوجود إما بالنسبة المستمنت عن هذا الفعل مصرحاً به بآخر حددت فيه الزمان ، فإنني أفترض وجود فعل الشخص الذي قام مهذا الفعل .

وبذا يتبين أن فعل الكينونة ليس من الضرورى أن يعبر عنه . ولحمدا نجد كثيراً من اللغات ، وعلى رأسها العربية ، لا تصرح بهذا الفعل ، وإنما يكنفيها مجرد ربط الصفة مباشرة بالموصوف . فإذا قلت « زيد قائم » فأنا لم أعبر عن فعل الكينونة ، ولكن اكتفيت بإضافة الصفة للموصوف والواقع أن اللغات لم تستخدم في تطورها فعسل الكينونة . وغر على الإنسان المفرد فترة في الطفولة الأولى لا يُعمّب فيها بصراحة عن فعل الكينونة ، ففي لفة الأطفال بالنسبة إلى اللغات التي تصرح بهذا الفعل ـ كثيراً ما يحذف هذا الفعل .

والقضية إذا لم يعبر فيها بصراحة عن هذا الفعل تسمى فالمربية « ثنائية » ،

وإذا ذكر الفعل سميت « ثلاثية » ، والمناطقة قد اعتادوا أو . يجعلوا الرابطة و سواء عصب عنها أو لم يعبر — هي الوجود أي الكينونة . في علة اختيار هذا الفعل دون جميع الأفعال ؟ العصلة في هذا أنه لابد أن يدل على وجود سواء أكان الأمر مثبتاً أم منفياً ، ويقصد بالوجود الصفة الخارجية عن الشخص الذي يحكم ، لأن الشخص الذي يحكم فني حكمه إشارة إلى موضوع خارجي ، سواء أكان خارج الذهن أم خارج الحكم نفسه . فلما كان كل حكم يقوم على أساس الإشارة إلى وجود خارجي ، كان من الضروري أن يستخدم الفعل الدال على الوجود ، فكان هذا الفعل هو فعل الدكينونة .

ومع ذلك فقد ثار المناطقة المحدثون والماصرون على جمل الرابطة هي فمل الـكينونة ، إذ جاء لاشليه Lachelier ففرق يين نوعين من الأحكام :

1 — أحكام تضمن ، ٢ — أحكام إضافة — وإلأولى هي التي يربط فيها فمسل الكينونة بين موضوع ومحمول ، والرابطة فيها هي الكينونة ، أما الثانيه فلها روابط أخرى تتصل بالمقدار أو المسافة أو القرابة أو أية علاقة أخرى غير علاقة انتساب شيء إلى آخر ، فني قولنا : الإنسان فان ، أناأنسب الفناء للإنسان بمعني أن صفة الإنسان تتضمن صفة الفناء ، والإنسان متضمن في أفراد الفانين ، ولكن حين يقال : « الهرم أكبر من الأزهر » ، فيقصد إثبات صلة خاصة هي صلة المقدار بين حدين ، وكذلك حين يقال : « حديقة الحيوان أقرب إلى الجامعة من الهرم » نعبر عن علاقة عن علاقة القرب ، وكذلك إذا قلنا : « على وجو فاطمة » — فنحن نعبر عن علاقة خاصة هي علاقة القرابة . وفي هذه الأحوال الثلاثة الأخيرة نلاحظ أن الرابطة كن أن تنحل إلى رابطة تضمن فحينا أقول : « الهرم أكبر من الأزهر » لا نستطيع أن نستبدل برابطة الكر رابطة أخرى نستخدم فيها فعل الكينونة ، وكذلك الحال في بقية هذه الأمثلة — وتبعاً لهذا يقول لاشليهه إن علينا أن نقول

بنوع آخر من الأحكام يختلف عن النوع الأول ، وهو أحكام التضمن ، والمنطق القديم لم يمرف إلا أحكام التضمن ، وتبعاً لنظريته هذه أقام نظريته في القياس ، بينا لم يعرف شيشاً عن أحكام الإضافة ، وهي أحكام لها طابع خاص بها ، ولهذا فإن قواعد القياس في المنطق القديم لاتنطبق كابها على الأقيسة الوافسة من أحكام الإضافة ، ومن هنا قال لاشاييه بوجود اختسلاف بين نوعين من النطق تمطق يقوم على أساس أحكام الإضافة وهو لم يتكون بَدْعد ، ومنطق يقوم على أساس أحكام التضمن وقد وصل إلى درجة الكمال .

ثم جاء أصحاب المنطق الرياضي فساروا في هذا الاتجاد، وعلى أساس فكرة أحكام الإضافة أقاموا منطقهم الجـديد . والاختلاف بين أحكام الإضافة وأحكام التضمن يظهر بوضوح في كل شيء . فإنه إذا كانت الرابطة معناها ربط محمول بموضوع على أساس الانتساب ، فأحسكام الإضافة لايمسكن أن نتحدث فيها عن محمول وموضوع ، لأن هذه الفكرة تقوم على أساس أن الرابطة هي فعل الكينونة، وما دامت ليست هذا الفعل فلا مجال للتحدث عن محمول وموضوع بالنسبة إليها . وتبعاً لهذا سنجد في القياس أن كثيراً من الأقيسة ينتج يجمع بين أحكام الإضافة وأحكام التضمن هو قانون التنافض ، فكالاها يخضع لهذا القانون ، ولا عجب فهو قانون نظرى يقوم عليه كل تفكير . ويسخر القديم ، خصوصاً حينها يحيلون روابط الإضافة إلى روابط تضمن . فمثلاً الرابطة التي تدل على التساوى يحيلها أصحاب المنطق القديم إلى رابطة دالة على التضمن، فيقولون : إن 1 = ت معناه أن 1 هي من بين الأشياء المساوية لـ «ب» . ولكن الواقع أن الرابطة في هذه الحالة لاتدل على هذا ، وإنمـا هي تقول فقط بوجود علاقة التساوي بين ا ٥٠ ب والصيغة التي يستعملونها حينئذ لاتصور شيئًا .

فهم يقولون تارة ا = • ؛ وتارة يقولون ا كا متساويان . ومع ذلك فيمكن الرد على أصحاب النظرية الجديدة بأن نقول إن أجزاء الحكم ليست في هذه الحالة هي ا كا ب - أى لا يحكن أن نمد « ا ) موضوعاً و « • › محولا ، وإعما موضوع الحكم هنا هو رابطة معينة هي رابطة القساوى . فيجب أن يقال في هذه الحالة - وللتمبير بصراحة عن المضمون المنطق لقضية تدل على المساواة - يجب أن يقال : إن الرابطة بين ا كا ب هي رابطة المساواة ، أو : المساواة هي المعلاقة بين ا كا ب هي رابطة المساواة ، أو : المساواة هي حداً واحداً ، والحد الآخر هو هذه الصلة ، وهي هنا في هذه الحالة صلة المساواة . ومع ذلك فإن هذا الرد ليس بوجيه ، فهيه نوع من القسف ، أولا في النعبير عن الحكم ؛ وثانياً بحد أن الأفيسة التي تكون صحيحة بالنسبة إلى العظرية الجديدة فاسدة بالنسبة إلى العظرية القديمة ، ولانقبل أن تنحل بوضوح إلى هده الصيغة . - ولذلك يجب الاعتراف مع لاشلبيه وأصحاب المنطق الرياضي بأن رابطة التضمن هي نوع واحد من أنواع الرابطة ، أما الروابط فلا حصر لها .

٧٩ - الحوضوع: ذات مشخّ-صه نطلق عليها صفة من الصفات. ويجب أن يسكون كذلك دائماً وينظر إليه على هدذا الأساس. ولسكن هناك نوعاً من الأحكام يُفدرده جوبلو على حدة لأهميته. هذا النوع هو الذي يسكون فيه الموضوع اسماً كليّا. فأنا حين أقول: محد فان » فمن الواضح أن الوضوع هنا ذات مُشَخّصة، ولسكني حينها أقول: « الإنسان فان » فأنا بإزاء شيئين: إما أن أفهم « الإنسان » بمعنى الأفراد التي يدل عليها، أي بمعنى النوع الإنساني، وإما أن أفهم من ناحية « الإنسانية » أي من حيث المفهوم. ولسكن إذا فهمناه بالمفى الأول، فالقضية تكون خاطئة لأن النوع الانساني كنوع خالد، ولسكن الأفراد وحدهم هم الفانون. وكذلك إذا قلت: الإنسان، بمعنى صفة ولسكن الأفراد وحدهم هم الفانون. وكذلك إذا قلت: الإنسان، بمعني صفة

الإنسان - فهذه الصفة المجردة لاتتصف بالفناء أو غيره . والحلُّ كما يراه جوباو هو أن هذه الأحكام ليست حملية ، ولكنها شرطية ، لأنها تعجر عن عملاقة استلزام بين صفة وأخرى: إذا كان إنساناً كان فانياً. فهذه الأحكام شرطية . فالفضايا الحلية التي يسكون فيها الموضوع اسماً كليساً بجب أن تُعدُّ شرطية وذلك لأنها تمثِّر عن قانون أو علاقة ضرورية موجودة بين مفهوم وآخر . وما يحدثه الوهم في مثل هذه الأحوال هو أننا كثيراً ما نجــد بمضاً من الأسماء يستخدم مفرهاً فيظن الإنسان أنه ذات مشخصة ، فإذا قلنا إن الزئبق سائل في درجـة الحرارة العادية - فنحن لانتحدث عن زئبق ممين بل عن كل أنواع الزئبق ، ولكننا نفترض في هذه الحالة أن كل أجزاء الزئبق متشابهة أو من نوع واحديه، وذات خصائص واحدة ، وتبماً لهذا نسكتني في هذه الحالة بالفرد ونقصد به كل الجنس. – وهنا يلاحظ أيضاً أن الأسماء التي من هــــــذا النرع لايقت : بهما إلا محديد صفة خاصة بها ، وجمل ثمة رابطة بين هذا الشيء وصفة خاصة ، أى إننا نقصد في مثالنا السابق أن نقول : إن عنصر الزئبق يتصف من حيث قوامه بأنه يكون سائلًا في درجة الحرارة المادية . وأكثر الموادالكيموية تمطى هذا الوهم ، فنظن أنها لاتمبر عن قانون وإنما هي صلة بين مفرد عيني مشخص وبين صفة مجمولة عليه . والنتيجة لهذا أيضاً أن هذا النوع من القضايا يجب في نظر جوبلو أن ينتسب إلى القضايا الشرطية لا إلى القضايا الحملية .

ويشاهد كذلك أن كثيراً من المعانى العامة تستخدم موضوعات فى تضايا ولكننا نجد فى هذه الحافة أننا نقصد من هذا المعنى العام شيئاً مفرداً فى الواقع . فيها أقول : الإحسان من أنبل الفضائل - فإننى أقصد معنى مفرداً مجرداً هو صفة الإحسان ، ولكننى فى أحيان أخرى قد أقصد وجود تدرّج أو فروع مختلفة لصفة خاصة . فإذا قات : الفضيلة محمودة فإن للفضيلة أنواعاً ، ولكننى فى هذه الأحوال لا أقصد هذه الأنواع ، أى لا أقصد وضع صلة بين كلّى وصفة ،

وبالتالى لاأقصد التعبير عن قانون وإعا أقصد فقط النظر إلى الصفة كشىء مفرد أحكم عليه بشيء ما .

وهناك أخيراً نوع من القضايا يبدو أنه ليس فيه موضوع ، وهذا يوجد خصوصاً في اللغات الأوربيه في الجلل التي يسمونها لاشخصية مثل ، al plout في هذه القضايا يبدو أنه لايوجد موضوع معين ، ولكن يمسكن افتراض موضوع هو مثلا في هذه الحالة : الحالة الجوية .

### القضايا الشرطية

٧٧ - القضايا الشرطية المتصلة : القضية الشرطية هي التي يحكم فيها بالارتباط بين قضية وقضية أخرى على أساس أن إحداهما شرط الثانية ، ويسمى القسم الأول أو الشرط بالمقرم ، ويسمى القسم الثاني تالياً أو يوزما — ولكن يجب ألا نقهم من هذا أن القضية الشرطية باعتبارها شرطية تتركب من قضيتين كاملتين . فإنَّ المقدم أو التالي لايكون أحدهم قضية كاملاً أو قولاً ، فالقدَّم ليس قولاً ، وإنما هو شرطٌ لقول ، والتالى ليس قولاً ـ كاملا وإُعا قول مشروط بشرط ، ولهذا لانستطيع أن نقول : إن هـذا أو ذاك قول أو قضية كاملة ، فإذا قلنا مثلا : إذا تساوت زوايا المثلث تساوت الأضلاع ، فا إن قولنا : إذا نساوت زوايا المثلث – لايكو ِّن قولا كاملا ، أو قولا فعليا ؛ وكذلك قولنا : كانت الأضلاع متساوية ، لايكون قولا كاملا ، وإنما كل منهما مرتبط بالآخر ولايقوم إلا بقيام الآخر . ومع ذلك فإن كل جزء من هذين الجزئين يكوِّن قولاً ممكناً ، بمدنى أننا لو أخرجناه من حالة الشرط لانحلَّ إلى قضية كلية ، ومن هنا نجد فيه كل أجزاء القضية الحملية من موضوع ومحمول ورابطة .

٧٨ - والقضية الشرطية تنقسم بوجه عام عند بعض المناطقة ، وعلى رأسهم كينز ، إلى قضية شرطية مقصلة نسبية ، وقضية شرطية متصلة مطلقة . أما الشرطية النسبية hypothetical فهى التى يقوم فيها الحكم على أساس وضع صلة شرطية بين صفتين داخلتين في موضوع واحد ، أو بين حادثتين في الزمان أو المكان . فإذا قلت مثلاً : إذا أسرعت قليلا لحقت بالترام ، فهنا نجد ارتباطاً بين حادثتين تقمان في زمان ومكان معينين .

أما الشرطية المطلقة ، فهى التي يكون فيها الحكم قائماً بين قضيتين ، لا بين حادثين ؛ ويكون الحكم فيها صادقاً بصرف النظر عن الزمان والحكان ، وإعا يراعى فيه مجرد الارتباط المطلق بين قولين مثل : اذا تساوت زاويتا القاعدة في المثلث كان متساوى الساقين . فإننا مجد أن الحكم هنا يتملق بحقيقة عامة عارية عن الزمان والحكان ، فانشرط هنا شرط مطلق وليس نسبياً لزمان أو مكان . ولذا سميت القضية الشرطية في هذه الحالة : شرطية مطلقة أو شرطية خالصة . conditional .

وإذا نظرنا في القضية الشرطية المتصلة من حيث الصورة ، لوجدنا أننا لانكاد نستطيع أن يميّر من هذه الناحية بين الشرطية المطلقة والشرطية النسبية ، فإننا نستخدم عادة السور «كلا» ؟ «مهما » دون تفرقة بين هذين السورين في كلتا الحالتين . ولهذا يستحسن أن نفرق بين هذين السورين على أساس التفرقة بين هاتين القضيتين الشرطيةين : فنخص الشرطية النسبية بالسور «كلا» والشرطية المطلقة بالسور «مهما » . لأننا عيل في العربية إلى استمال «كلا » في حالة الحكم القيد بزمان ومكان ، و «مهما » في حالة الحكم غير المقيد بزمان ومكان ، و «مهما » في حالة الحكم غير المقيد بزمان ومكان أن نفرق بين كلا النسوءين عادة بإمكان وضع

<sup>(</sup>١) مثاله في القرن : «كلما مروا بهم يستهزئون » « مهما تأتنا به من آية » •

« لما » في كل حالة بدلا من السور « إذا » — إذا كانت القضية شرطية نسبية . أما إذا لم يمكن ذلك فإن القضية ستكون شرطية مطلقة . ومعيار آخر نسقطيع أن نتخذه للتفرقة بين كلا النوعين هو أننا نجد غالباً أن القضايا الشرطية المطلقة يمكن أن يقوم كل من المقدم والتالى فيها مستقلا عن الآخر ، أما في حالة الشرطية النسبية فإننا نجد ذلك غير ممكن . فني المثال الذي ذكرناه : إذا أسرعت لحقت بالترام ، فإن قولى : « إذا أسرعت » — لايقوم بنفسه . أما في حالة الأمثلة الخاصة بالشرطية المطلقة فيمكن أن يقوم كل قسم من القسمين مستقدلا عن الآخر ، فأقول : « إذا السوت الزوايا » أو : « إذا كانت زاويتا القاعدة متساويتين » ، فإن هذا القول يمكن أن يستقل بنفسه إذا ما حذفنا سور الشرطية منها . وعلى كل حال فإن هدد التفرقة ليست ذات أهمية كبيرة .

٧٩ - فلننتقل إلى مفهوم القضية الشرطية فنجد أنها من حيث مفهومها ومدلولها ، يقال عنها داعًا إنها تعبر عن حالة احتمال ، ولكن هذا ليس بصحيح، فليس من الضرورى أن تدل على حالة الشك والاحتمال ، بل كثيراً ما تؤدى معنى الضرورة واليقين ، فني قولى : «إذا تساوت الزاوايا في المثاث تساوت الأضلاع » - لا أعـبر هنا عن حالة شك ، وإنما عن ارتباط ضرورى بين المقدم والتالى . أما كون القضية الشرطية تدل أو لاتذل على حدوث شي في الواقع ، فهذا لا يتحد د إلا تبماً للأصل الذي أقيمت عليه القضية الشرطية . فإذا كانت القضية الشرطية تقوم على أساس الاستدلال الخالص من المقدم إلى التالى فإن هذا لا يستلزم معنى الواقعية . أما إذا كانت القضية الشرطية تقوم على أساس التجربة ، فإن هذا يدل على الحدوث في الواقع . فإذا قات مثلا : «إذا تساوت الزوايا تساوت الأضلاع » فإنني لا أعبر هنا عن حادث حقيق . والكني إذا الزوايا تساوت الأضلاع » فإنني لا أعبر هنا عن حادث حقيق . والكني إذا قلت : «إذا هبطت إلى باطن الأرض ازدادت الحرارة درجة فهر نهيتية كل خسين قلت : «إذا هبطت إلى باطن الأرض ازدادت الحرارة درجة فهر نهيتية كل خسين قلت : «إذا هبطت إلى باطن الأرض ازدادت الحرارة درجة فهر نهيتية كل خسين

قدما » ، فإننى في هـذه الحالة أعبر عن حادث واقع شوهد بالتجربة · فني مضمون هذه القضية وأمثالها ما يدل على وقوع الحادث بالفمل .

ولننظر ثانياً في القضية الشرطية من حيث الجمة ، فنجد عادة أن القضية الشرطية ذات جمة : إما أن تكون الضرورة أو الاحمال ؟ وذلك بمكس القضية الحملية فإنها تدل غالباً على الواقعية . أو بعبارة أخسرى على الخلو من الجمة . ولسكن هذا لا يتحقق مع ذلك دأماً ، فكثيراً ما نجد أن القضية الشرطية تدل على الواقعية ، فإذا قلت مثلاً : إذا فتحت القيمة عار وجدت كتباً من مختلف الأنواع – فإنهى في هذه الحالة أعتبر عن حالة واقعية، ولا أهبر عن ضرورة ولاعن احمال – وعلى كل حال فيمكن أن يقال بوجه عام من حيث الجمة إن القضية الشرطية المتصلة يحسن دائماً أن تعتبر ذات جمة ، سواء أ كانت هدده الجمة الاحمال أم كانت الضرورة .

مه - القضية الشرطية المنفصلة : والقضية الشرطية المنفصلة هي التي يحكم فيها بأن شيئاً هو كذا أو كذا . وصيفتها العامة هي : س أو ص صادقة . ولكن يفرق بين أنواع مختلفة من القضايا المعبَّر عنها في هذه الصيفة ، إذ يميل البعض إلى التفرقة بين المنفصلة وبين ما يسمتى باسم التبادلية ، وتبعاً لهـذا يقسمون القضية الشرطية إلى عدة أقسام .

أولا: القضية المطفية ؛ ثانياً: القضية المنفصلة الحقيقية ؛ ثالثاً: القضيهة التبادلية ؛ زابماً: القضية الاستبعادية .

والأصل في هذا التقسيم الرباعي أن القضية العطفية هي التي تكون مركبة من قضيتين بينهما حرف العطف ، والقضية المنفصلة الحقيقية هي التي يحكم فيها بالتنافى بين الطرفين ، والقضية التبادلية هي التي يحكم فيها بأنه إمّا س أو ص

صادقة ، أى التي يحكم فيها بأن الشيء إما أن يكون كذا أوكذا أوهما مماً ؛ والقضية الاستبمادية هي التي تقول بأن الشيء ليس س وليس ص .

وفي الـكتب المربية تُقسَّم القضية الشرطية المنفصلة تقسيما ثلاثيًّا آخر وهو: أولا: مانعة الجمع . وهي التي يحسكم فيها بالتنافي بين طرفيها صدقاً ، مثل : إما أن يكون هذا شجراً أو حجراً — ولا يمكن أن يكون الاثنين مماً ، ومن هنا قلنا إنها مانعة التي يحكم فيها بالتنافي بين طرفيها كذباً بمسى أنه لابدأن يصدق أحدهما ، أي يمتنع أن يخلو الشيء عن أحدد الطرفين ؟ وتتركب من الشيء والأعم من نقيضه ؟ ومثالمًا : هذا الشيء إما لا — أبيض أو لا — أسود . ثالثاً : مانمة الجمع والخلو مماً ، وهي التي يحكم فهمأ بالتنافي بين طرفها صدقاً وكذبا مماً بممنى أنه لايحكن أن يخلو أحد الطرفين عن الشيء ، كما أنه لا يمكن أن يصدقا مماً عليه ؟ وتتركب من الشيء ونقيضه أو الشيء والمساوى لنقيضه ، ومثالها : هذا المسدد إما زوج وإما فرد ، فإنه لا يمكن إلا أن يكون أحدهما ، كما لا يمكن أن يكون الاثنين معاً . فالانفصال هنا في الواقع انفصال حقبقي ، بمعنى أن الشيء إما أن يكون كذا أوكذا ، ولا يمكن أن يكون الاثنين مما ، كما لا يمكن إلاَّ أن يكون أحدهما ، ولهذا سميث القضية المنفصلة مانعة الجُمع والخلو مماً باسم المنفصلة الحقيقية .

ولو نظرنا بمد هـذا في الأسوار التي يجب أن توضع سوا بالنسبة إلى الشرطية المنفصلة أو المتصلة لوجدناها تتاخص فيما يلى : ١ - الشرطية المتصلة السكلية سورها «كلما» أو «مهما» في حالة الإيجاب، و «ليس ألبتة» في حالة السلب . ٢ - والشرطية المنفصلة السكلية سورها في حالة الإيجاب «داعاً» إما أن يكون الشيء كذا أو كذا ، وفي حالة الساب «ليس ألبته» . ٣ - أما الشرطية المتصلة الجزئية في حالة الإيجاب فالسدور بالنسبة إليهما هو «قد

ولننتقل من هذا إلى بيان مفهوم القضية الشرطية المنفصلة فنقول: إن المناطقة قد اختلفوا في بيان ممنى الانفصال هذا: هل يحب أن ُ يَهْ ـُرَــَم بممناه الحقيق؟ أو يجب أن يفسر أيضاً على أساس إمكان الجمع ؟ ونحن لو نظرنا أولا فى اللفة العادية وجدنا أنها لا تستخدم الانفصال بممناه الحقيق غالباً . فإذا قلت مثلا بالنسبة إلى طالب أخفق : إما أنك لم تحضر الحاضرات ، وإما أنك لم تحسن الاستذكار .. ولكننا نشاهد هنا أن الانفصال ليس حقيقياً ، فقد يصح أنه لم يفعل الاثنين مماً ، ونحن في الحياة العادية لا نتجه دائمًا إلى الحصر والفصل بين طرفي الانفصال ؛ وإنما تجمل من الممكن أن يجتمع الاثنان، وتبماً لهذا يحسن أن نفسر القضايا الشرطية المنفصلة على أساس أنها لا تقضمن بالضرورة انفصالاً حقيقياً . أما المناطقة الذين يقولون بوجوب تفسير الانفصال بمىناه الحقيقي فإنهم ينظرون إلى المسألة من ناحيــة التصنيف ، وقد رأينا من قبل أن من شرط التصنيف أن يكون جامماً لكل أجزاء الشيء المصنف، وألاَّ يخلو الشيء عن هـذه الأجزاء . كما أننا في القسمة الثنائية راعينا دأعـاً أن يجمع الشيء الواحــد بين الطرفين مماً . وتهما لهذا يقول هؤلاء - إن من الواجب أن يكون الانفصال التضييق فلا معنى أن يضطر المنطق إلى هـذا التضييق . وتبماً لهذا سنفسر هنا القضية على أساس أن الانفصال يكون تارة حقيقياً ، وأخرى لا يمنع من الجمع ، ولا يمنع من الحلوّ .

## الأحكام التحليلية والأحكام التركيبية

٨١ – الأحكام التحليلية هي التي يكون فيها المحمول مستخلصاً من ماهية الموضوع ، والتركببية هي التي يكون فيهـا المحمول ممبراً عن صفة لا تدخــل في مفهوم الموضوع . ونو نظرنا إلى أن كل صفة يَكن أن تدخل في مفهوم الموضوع يجب اعتبارها داخلة فيه ، فإن من الواجب أن نمد كل الأحكام الصحيحة يجب أن تكون تحليلية . إذا فسرنا المفهوم تفسيراً ذاتيا بمعنى أنه مجموع الصفات التي أعرفها عن شيء ، فإن القضايا يصح أن تـكون تحليلية أو تركيبية تبماً لمدى علمي بالشيء. فإذا كنت أعرف كتابًا قرأته كثيراً دون أن أنتبه مثلا إلى تاريخ طبعه ، فإنني حينًا أنتبه إلى ذلك فإن هذه الصفة تعتبر جديدة فيكون الحكم تركيبياً . ولكن كَنْـت لم يقصــد هذا حين فرق بين الأحـكام التحليلية والأحكام التركيبية ، ولكنه فرق بينهما على أساس التعريف أو الحد . فإذا كانت الصفة المحمولة على الموضوع داخلة في حد الموضوع كانت القضية تحليلية ، وإذا لم تُسكن داخلة في حد الموضوع كانت تركيبية . فإذا قلت إن الجسم ممتد ، فإن صغة الامتداد داخلة في تمريف الجسم ، وبذلك تُتمدُّ هذه القضية تحليلية ؟ وإذا قات : الجسم غير نفاذ - فإن هذا القول لا يضيف صفة جديدة لمفهوم الجسم لأن عــدم القابلية للنفوذ تـكون جزءاً من تعريف الجسم باعتباره جسما مادياً فى مقابل الجسم الهندسي . ولكن إذا قلنا : الجسم ذو ثقل - فإنني أضيف صفة غير متضمنة في تمريفه وهي كونه ينجذب إلى أجسام أخرى . فالقضية الأخـيرة تركيبية لأن المحمول يضيف إلى الموضوع صفة جــديدة ليست موجودة في حدم، وعلى هـذا فإن القضية التركيبية هي التي تأتى بمحمول لا يدخل في تعريف الموضوع . لكن تقوم بمد هــذا مشكلة تحديد المفهوم . ونحن نعلم أن التمريف اليس ثابتاً ؛ بل في استطاعتنا أن نمرف الشيء الواحد تمريفات مختلفة .

وإذن فالتقسيم إلى قفية تحليلية وقضية تركيبية اعتباري يتوقف على المفهوم، لهذا فإن كثيراً من المناطقة قد ثاروا على هذه التفرقة ، ومن أشهرهم برادلى Bradley الذى قال إن مفهوم الشيء يتوقف على ممرفتنا به ، فالتمييز بين القضايا التحليلية والتركيبية لا معنى له . ولكن يمكن أن يرد على ذلك فيقال:

١ — إننا عيل في التعريف إلى الاقتصار على ما يفصل الشيء عن غيره ويجمع كل صفاته الأساسية . أى إننا عيسل إلى التعريف بالماهية ولا ندخل الأعراض في المفهوم . وهذا يوسمّع مجال القضايا التركيبية . فنحن مثلا لا تدخل في تعريف الحيوان المجتر أنه مشقوق الظاف . فالقضايا المركبة على أساس الماهية تكون تركيبية . وفي الاستدلال الرياضي نستند إلى الأحكام التركيبية ، فتعريف المثلث لا يتضمن كون مجموع زواياه = ٢ ق ، كا لا يتضمن أن مجموع ضلميه أكبر من الضلع الثالث . . الخ . والوافع أن القضايا التركيبية هي القضايا الحقة لأنها تدل على علم جديد · فإذا كان العلم يقوم على اكتشاف صفات جديدة ، فإن القضايا النحليلية فترجع في النهاية فإن القضايا المامية هي القضايا التركيبية ، أما القضايا النحليلية فترجع في النهاية والنا العلمية عند المنا ال

و نحصل على القضايا التركيبية إما بالتجربة ، أوالاستدلال الرياضي ، أو القياس. فالتجربة ينبوع دائم لإيجاد قضايا تركيبية ، لأن التجربة تدلنا دائمًا على صفات جديدة لم نعرفها بعد ، وكذلك الحال في الاستدلال الرياضي نجد أنه يكاد يقوم كله على القضايا التركيبية ، حيث نستخلص دون تجربة حقائق جديدة ، فإذا صنف نناها في قضايا أصبحت هذه القضايا تركيبية . وأما في القياس فيمكن النظر إلى النتيجة باعتبارها قضية تركيبية ؛ لأنها تحوى محمولا ليس داخلا في حد الموضوع ، وإنما يدخل في المقدمة الكبرى ؛ ولهذا يمكن اعتبار النتيجة قضية تركيبية . وإذن فن الواجب أن نلتفت إلى أهمية هذه التفرقة .

#### تق\_\_\_\_\_ابل القض\_\_\_\_ابا

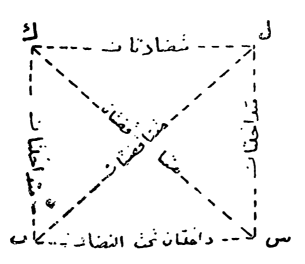
معى التصورات أو بين الأفراد ، وعرفنا بالتفصيل ما هو مدى التفابل الوجودة بين التصورات أو بين الأفراد ، وعرفنا بالتفصيل ما هو مدى التناقض وما هو معى الشفاد وانتهينا عند هذين النوعين فحسب ، وذلك أننا كنا ننظر دأماً إلى التصورات المتقابلة باعتبار أنها لا تتفق أن توجد مماً . ولكن في باب القضايا سنوسع تعريفنا للتقابل ، فنجمله لا يستلزم بالضرورة ألا لصح قضيتان معاً ، وسنقول عن التقابل في القضايا إنه الصلة الموجودة بين قضيتين تختلفان إما من حيث الكيف أو من حيث الكيف أو من حيث الكيف أو من حيث الكيف أو من حيث الأثنين مماً ، مع الاتفاق في بقية الأشياء .

۱ - فإذا كان لدينا قضيتان لا يمكن أن تصدقا مماً ، كما لا يمكن أن تحدقا مماً ، كما لا يمكن أن تكذبا مماً ، بل لا بد أن تكون إحداها صادقة بالضرورة والأخرى كاذبة بالضرورة ، ونقول إن النسبة بين هاتين القضيتين تسمى التناقض والتناقض يوجد بين الكلية الوجبة والجزئية السالبة ، ثم بين الكلية السالبة والجزئية الموجبة .

اذا كانت اقضيتان لا تصدقان معاً ويمكن أن تكذبا معاً فإن النسبة بينهما تسمى « النّضار » ، والتضاد يوجد ببن الكاية الوجبة والكلية السالية .

٣ - إذا كانت القضيتان لا تكذبان ممياً وقد تصدقان فإن النسبة بينهما تسمى ( المرفول تحت النظار ) - وهو يوجد بين الجزئية الموجبة والجزئية السالبة .

\$ - إذا ثبت من صدق الـكلية صدق الجزئية التفقة معها في الكيف ، فإن النسبة بين القضيتين تسمى « النماهل » ، وهذه النسبة توجد بين الـكلية الموجبة والجزئية الوالية السالبة والـكلية السالبة . ولتلخيص هذه النتائج ووضعها في صورة إجمالية بسيطة يستعمل عادة ما يسمى : « مربع النقابل » .



ويمكن النظر في القضايا باعتبار أن القضيتين معلومة ، أو باعتبار أن إحداها معلومة ، والأخرى بجهولة ويراد معرفة ما يقابلها . فني الحالة الأولى نحن لا نضع إلا النسبة الموجودة بين القضيتين المعلومةين دون أي استنتاج ، فالعملية هي وضع نسبة بين شيئين معلومين . أما في الحالة الثانية فإننا نجد أن لدينا قضية نستطيع أن نستنتج — بافتراض صدقها أو كذبها — صدق أو كذب القضايا الأخرى المتقابلة معها ، وتبعاً لهذا سنكون بإزاء عملية استدلال مباشي : فبمجرد أن توجد لدينا قضية ، ونقول إنها صادقة أو كاذبة ، نستطيع أن نعرف صدق أو كذب القضايا الأخرى القضايا الأخرى القضايا الأخرى المتقابلة معها . ولو أجريناهذا على الحصورات الأربع لوجدنا ما يل :

١ - إذا كانت ك صادقة ... ل كاذبة ، ب صادقة ، س كاذبة ... ل كاذبة ، س صادقة ... ل ... ك « ، ب كاذبة ، س صادقة ... ك عهولة ، ل كاذبة ، س عهولة ... ك عهولة ، ل كاذبة ، س عهولة ... ك كاذبة ، ل عهولة ، ب عهولة ... ل عهولة ، ب عهولة ، س صادقة ... ل عهولة ، س صادقة ، س عهولة ... ل عهولة ، ب صادقة ، س عهولة ... ك عهولة ، ب صادقة ، س عهولة ... ك كاذبة ، ل صادقة ، س صادقة ... ك كاذبة ، ل صادقة ، س صادقة ... ك كاذبة ، ل صادقة ، س صادقة ... ك كاذبة ، ل صادقة ، س صادقة ... ك كاذبة ... ك صادقة ... ك صادقة ... ك صادقة ... ك صادقة ... ك كاذبة ... ك صادقة ... ك كاذبة ... ك كاذبة ... ك كاذبة ... ك كاذبة ... ك صادقة ... ك كاذبة ... ك كاذب

ومعنى هذا الجدول أنه لو عـام لدينا صدق أو كذب قضية من القضايا الأربع لمرفنا بالدقة صدق أو كذب بقية القضايا الأربع فيما عدا أحوالاً قليلة ، نجـد أننا لا نستطيع أن نحدد بالدقة صدق أو كذب القضايا الأخرى كما هو مبين في هـذا الجـدول .

#### الاستدلال المبياشر

مح كل استدلال هو عملية عقلية منطقية ننتقل فيها من قضية أو عدة قضايا إلى قضية أخرى تستخلص منها مباشرة دون التجاء إلى التجربة . و يستلزم عادة بالنسبة للقضايا المستنتجة أن تكون جديدة بالنسبة إلى القضايا الأصلية ، وإلا لم يكن عمة معنى للاستدلال ، لأن الاستدلال هو الانتقال من أشياء مسلم بسحتها إلى أشياء أخرى ناتجة عنها بالضرورة وتكون جديدة عن الأولى . فيجب إذن أن يختلف الأصل عن نتيجة بالاستدلال . ولكن هذا الاختلاف قد فهمه المناطقة بتوسع ، ففهموا من مجرد الاختلاف في الوضع أن فيه جدة ، فأدخلوا أنواعاً من الاستدلال فيها يكون الانتقال من قضية إلى أخرى لا تختلف عنها في الصدق بل في طريقة وضع الموضوع والمحمول أو في الكيف ، أما الصدق فعلى حاله ، في المدى هذا لا يسمى استدلالاً حقيقياً ، بل هو استدلال مباشر .

وللاستدلال المباشر عدة أنواع تتلخص فيما يلى: ١ – العكس المستوى . ٢ – نقض المحمول . ٣ – نقض العكس المستوى . ٤ – عكس النتيض . • – النقض .

#### ۸٤ – العبكس المستوى:

يقصد بالمكس المستوى استنتاج قضية من أخرى تخالفها فى وضع كل من الموضوع والمحمول . فالمكس المستوى لقضية هو تحويله \_\_ الى أخرى موضوعها محمول الأصل ، ومحمولها موضوع الأصل مع بقاء الصدق والكيف · فثلاً : « لا إله فان ، » \_ يمكن تحويل هذه القضية بطريقة المكس المستوى فتصير « لا إله فان ، » \_ يمكن تحويل هذه القضية بطريقة المكس المستوى فتصير لا فأنى إله » . والصدق فى كلتا القضيتين واحد ، والكيف لم يتغير أيضاً .

وتسمى القضية الأولى الأصل ، والثانية المحوّلة تسمى المعكوسة . ويشترط في صحة عملية الدكس قاعدتان :

- أن يتحدا في الكيف بأن يكون كيف الممكوسة هو كيف الأصل.
  - ٧ ألا يُستغرق حدُّ في المكوسة لم يكن مستغرقاً من قبل في الأصل.

وعند تطبيق هاتين القاعدتين ينتج ما يلي :

القضية الكاية السالبة تنعكس كاية سالبة أيضاً . ونحن حيثها ننظر فى فى المكوسة نجدها تخضع للقاعدتين ، فبالنسبة إلى قاعدة الكيف : كالتاهما سالبة ، وبالنسبة للاستفراق : كالتاهما تستفرق ناس الحدود ، فهنا كل من الموضوع والمحمول مستفرق فى الأصل وفى المحكوسة .

• - الجزئية الوجبة تنعكس جزئية موجبة مثل: بعض الشعراء مجانين ؛ وعكسها المستوى: بعض المجانين شعراء - فهذه المكوسة لم تخلَّ بواحدة من القاعدتين. ويسمى العكس في حالة الكلية السالبة والجزئية الموجبة باسم العكس المستوى البسيط حيث نأتى بقضيتين تساويان الأصل في كل شيء ويمكن أن تربّد إلى الأصل بكل سهولة. وليست الحال كذلك بالنسبة إلى القضيتين الأخريين:

ح - فال كلية الموجبة تنعكس إلى جزئية موجبة ، فنجد مثلا: أن « كل إنسان فان » تصير « بمض الفانين أناس » - حيث لا نجد أن من الم الم أن نقول : « كل فان إنسان » لأن من الف انين من ليسوا بأناس ؛ فالمحكوسة إذن لا تساوى الأصل في الصدق بل هي كاذبة . ولذلك يجب أن نلجأ إلى طريقة أخرى للمكس فنعكسها بالتحريد أو بالمرصم ، ويقصد بذلك أن نحول الكلية الموجبة في حالة المكوسة إلى جزئية موجبة . والعلة في ذلك أننا قد أخللنا بقاعدة الاستغراق، فني الكلية الموجبة نلاحظ أن المستغرق هو « إنسان».

بينها في الممكوسة: «كل فان إنسان » نجد أن المُستنفرق ( فان ) ، وهو لم يكن مستفرقاً من مستفرقاً في الأصل . فكا ننا في الممكوسة استفرقنا حداً لم يكن مستفرقاً من قبل . وهذا إخلال بقاعدة الاستفراق . ولكن حينها جملناها جزئية موجبة لم نستفرق شيئاً ، وإذن لم نستفرق حداً لم يكن مستفرقاً من قبل .

الجزئية السالبة: لاتنعكس إلى شيء، فلو أننا قلنا: بعض الأزهار ليس بذى رأئحة — فنجد أن لا عكس لها مطلقا. لأن المستغرق هنا هو المحمول بينما الموضوع غير مستغرق، فمند العكس سنجعل الموضوع محمولا. ولما كانت المحكوسة جزئية سالبة فسيكون المحمول مستغرقاً مع أنه غير مستغرق فى الأصل لهذا لا يمكن عكس الجزئية السالبة.

وعملية المكس كثيراً ما تكون غير طبيعية لأننا عادة نفهم الموضوع باعتبار الماسدق، والمحمول باعتبار المفهوم، أى إن هناك شيئا من التمسف في ذاك، وللكن عملية العكس المستوى تفترض أن من المكن دائماً التفكير في الموضوع باعتبار المفهوم، والتفكير في المحمول باعتبار الماسدق. ويظهر هذا التمسف بوضوح حيما يكون المحمول صفة مجردة. فلوقلنا: كل زهر جميل – فهناك تمسف كبير لو قلنا: بعض الأشياء الجميلة هو زهر. وقد احتجنا هنا إلى تمديل المحمول بعض الشيء ليتسق وبقية العبارة. وتكون هذه العملية مقبولة حيما يكون المحمول ذاتاً مشخصة، ومع ذلك فقد رأينا من قبل أننا نفهم الذات المشخصة باعتبارها ذاتاً مشخصة على صفة ، لا باعتبارها ذاتاً مشخصة حقاً ، ومن هنا يميل الكثيرون من المناطقة إلى اطراح هذه العملية.

وأرسطو يملل هذه العملية بقوله . إذا كان لدينا : لا — 1 هي س ، فعكسها لا — سهى 1 ؛ وإلا " فيكون بعض ما هو س ليس 1 . ولكن هذا البعض ح ، وحينئذ يكون معنى ذلك أن ح هي في آن واحد 1 كا س معاً ، ولكن هذا بعض القضية الأصلية .

وبالمثل يبرهن على صحة عملية المكس المستوى بالنسبة للجزئية الموجبة والكلية الموجبة وبطلانها بالنسبة إلى الجزئية السالبة . ولكن هذا التفسير غير واضح ، لأننا نفترض نفس عملية المكس أثناء البرهان ، وبذلك يفسر قولنا : إن لا — 1 هي ف فإن ممناه أن لا واحد من صفات 1 داخل في صفات ، والمكس .

وفى السكلية الموجبة إذا قلنا : كل ا هي سونها يدل على إحدى حالتين وهما : إما أن تسكون كل ا هي بعض سوق هذه أو تلك يتفق أن نقول إن بعض سهى اسوبهذا تظهر علة صحة هذه المملية . وبالمثل يطبق ذلك على الجزئية الموجبة ، فيظهر أن عملية العكس سليمة منطقياً .

## ٨٥ – نفض المحمول:

هو عملية تحول فيها قضية معلومة إلى قضية أخرى تساويها في الصدق، وموضوعها موضوع الأصل، أما محمولها فنقيض محمول الأصل. وله قاعدة واحدة هي: أن يُعَمِرُ كيفُ القضية ويستبدل بالمحمول نقيضه. ومثاله: «كل إنسان فان »، « لا إنسان هو لا \_ فان ». ويقوم هذا الاستدلال على أساس قانون التناقض الذي يقول: إذا كالمت اهي في فيجب أن تكون اليست لا \_ في ويمكن أن نرتد ثانيا من منقوضة المحمول إلى الأصل، بأن نغير الكيف. والاستدلال في هذه الحالة يقوم أساس قانون الثالث المرفوع الذي يقول بأن النقيضين لا يمكن في هذه الحالة يقوم أساس قانون الثالث المرفوع الذي يقول بأن النقيضين لا يمكن أن يصدقا مماً. وتسمى القضية الأصلية بالأصل ، والمنقوضة المحمول تسمى عنقوضة المحمول .

وبإجراء نقض المحمول على القضية الـكلية الموجبة تصــير كلية سالبة . مثل: كل « إنسان فان ِ » تصبح « لا إنسان هو لا — فان ِ » . والجزئية

الموجبة تصبح جزئية سالبة مثل: « بعض المصربين مسيحى » تصبح: « ليس بعض المصربين بلا — مسيحى » . وتصبح الكلية السالبة كلية موجبة مثل « لا كذوب مصدق » . ثم أخيراً تصبح الجزئية السالبة جزئية موجبة مثل: « ليس بعض الورد أحمر » تتحول إلى: « بعض الورد هو لا — أحمر » .

موضوعها عمول الأصل و محولها نقيض موضوع الأصل ، مع بقاء الصدن والكيف. موضوعها عمول الأصل و محولها نقيض موضوع الأصل ، مع بقاء الصدن والكيف. وقاعدته أن تمكس القضية الأصلية عكساً مستوياً أولاً ، ثم تنقض الممكوسة معول ثانياً . ومثالها : « كل إنسان فان » فمند ما نجرى عليها الخطوة الأولى وهي إجراء المكس المستوى ، تصير : « بمض الفانين هو إنساز ، » . ثم إذا أجرينا عليها الخطوة الثانية وهي نقض المحمول تصير : « ليس بمض الفانين هو لا — إنسان » . — و بنقض المكس المستوى تصبح المكلية الوجبة جزئية سالبة ، والجزئية الموجبة تصبح جزئية سالبة ، مثل : « بمض المصربين مسيحى » = بمض المسيحيين مصريون = ليس بمض المسيحيين هولا — معسرى ، ولمذا والمكلية السالبة تصبح كاية موجبة مثل : « لا إنسان خالد = لا خالد إنسان فلد هو لا — إنسان » . — أما القضية الجزئية السالبة فلا تمكس ، ولهذا فليس لها نقض عكس مستو .

## ۸۷ – عکسی القیص

هو تحويل قضية إلى أخرى موضوعها نقيض محمول الأصل ، ومحمولها إما نقيض موضوع الأصل ، ويسمى الأول باسم عكس النقيض الخالف .

فَهُمَّ مَ النَّفِيهِ مَ الْمُوافَقِ هُو تَحُويلُ قَضَيَةً إِلَى أُخْرَى مُوضُوعُهَا نَقَيَضُ مُحُولُ النَّولُ ، ومُحُولُما نَقَيضُ مُوضُوعُ الأُولُ ، مَعَ بِقَاءَالصَدَقُ وَالْـكَيْفُ .

وعدكس النقيض المخالف هو تحويل القضية إلى أخرى موضوعها نقيض محول الأصل ، ومحمولها عين موضوع الأصل مع بقاء الصدق دون الكيف . ولإجراء هذه العملية ننقض أولا المحمول . وثانيا بالعسكس المستوى لمنقوضة المحمول نصل إلى عكس النقيض المخالف . وله كي نصل إلى عكس النقيض الموافق نجرى على الأخيرة عملية نقض المحمول مرة أخرى . مثسال ذلك : السكلية الموجبة : «كل إنسان فان » — ننقض محمولها أولا فتصبح : « لا إنسان هو المحالف » وهذا هو عكس النقيض المخالف . وله كي نصل إلى عكس النقيض المخالف . وله كي نصل إلى عكس النقيض الموافق نجرى عملية نقض محمول على الأخيرة فتصبح : «كللا فانهولا — إنسان » و بذلك تصبح السكلية الموجبة كلية موجبة في العكس الوافق ، وكلية سالبة في العكس الخالف .

ويمكن أن نلخص هذه النتائج كما يلي :

الجزئية الموجبة: بعض المصريين مسيحى == بعض المصريين ليس بلا مسيحى — لا تعكس عكس نقيض موافق ولا مخالف .

الـكلية السالبة: لا كذوب مصدن = كل كذوب هو لا – مصدق = بعض اللامصدة ين هو كذوب ، وهذا هو العكس المخالف ، ثم تصير : بعض اللامصدة ين ليس هو لا – كذوب – وهذا هو عكس النقيض الموافق .

الجزئية السالبة: ليس بعض الورد بأحمر = بعض الورد هو لا — أحمر؟ وتصبح بالمكس المستوى: بعض اللا — أحمر هو ورد، وهذا عكس النقيض الخالف. ثم تصبح « بعض اللا — أحمر هو ليس لا — ورد» — وهـذا هو عكس النقيض الوّافق.

فبإجراء عملية عكس النقيض المخالف تتحول : ك إلى ل ، ل إلى ت ، س إلى ت .

وبإجراء عملية عكس النقيض الموافق تتحول : ك إلى ك ، ل إلى س ، س إلى س .

#### ٨٨ - القصيه:

النقض عملية استدلال مباشر فيها تحول قضية إلى أخرى موضوعها نقيض موضوع الأصل ، ومحمولها إما أن يكون عين محمول الأصل — وهذا هو نقض الموضوع ، أو يكون نقيض محمول الأصل — وهذا هو النقض التام . ويتم على حسب خطتين :

الأولى: نبدأ بعملية العكس على الأصل ه ثم نتاوها بعملية نقض محمول ، ونستمر فى هذا العمل على التبادل حتى نصل إلى قضية يكون موضوعها نقيض موضوع الأصل ، ومحمولها إما أن يكون عين محمول الأصل أو نقيض محمول الأصل ، أو نصل إلى قضية جزئية سالبة لا تقبل العكس فنقف .

الثانية: نقوم بعملية كالسابقة ، ولكن نبدأ فيها بنقض المحمول ، ونستمر فى ذلك حتى نصل إلى قضية يكون موضوعها نقيض موضوع الأصل ، ومجمولها إما عين محمول الأصل ، أو نصل إلى قضية جزئية سالبة لا تقبل العكس فنقف .

وبإجراء إحدى الطريقتين على المحصورات الأربع نصل إلى ما يلى :

## الكليه الموجبة

الطريقة الأولى

(١) كل إنسان فان

( ٢ ) بعض الفانين ناس.

(٣) ايس بمضالفانين بلا – ناس

وهذه جزئية سالبة فلا تمكس

الطربفة الثاتية

(1) كل إنسان فان

( ٢ ) لا إنسان هو لا فان

(٣) لا لا - فانى هو إنسان

(٤)كل لا - فان هو لا – إنسان

( ٥ ) بعض اللا إنسان هو لا - فان

( نقض تام )

(٦) ليس بمض اللاإنسان هو فان

(تقضموضوع)

## الجزئية الموجبه

(۱) بعض الورد أصفر

( ۲ ) بعض الأصفر ورد

(٣) ليس بعض الأصفر لا – ورد

جزئية سالبة لاتمكس

(۱) بعض الورد أصفر

( ۲ ) ليس بعض الورد بلا — **أص**فر

( جزئية سالبة لا تمكس )

## الكلية المالبة

(١) لا آثم مطمئن

(٢)كل آئم هو لا - مطمئن

(٣) بمض اللا - معامئن هوآثم

رُ عُ ) ليس بعض اللا- مطمئن هو سير

لا – آنم

( جزئية سالبة لا تمكس )

(۱) لا مجرم مطمأن

(٢) لا مطمئن مجرم

(٣)كل مطمئن هو لا – مجرم

( ٤ ) بمضاللات مجرمهو مطمأن ( ٤ ) (نقس موضوع)

رفعس بوصوح) (٥)ليس بعض اللا\_مجر مو هو لا\_مطمئن ( نقض تام )

الجزئية السالبة

| (١) بعض المؤمنين ليس بمخلص    | (١) بعض المؤمنين ليس بمخلص |
|-------------------------------|----------------------------|
| (٢) بعض المؤمنين هولا – مخلص  | جز ثية سالبة لاتعكس        |
| (٣) بعض اللا - مخلص هومؤمن    |                            |
| ( ٤ ) بمض اللانخلص ليس،هولا — |                            |
| مؤمن ( لاتعكس )               |                            |

٨٩ — بعد هذا العرض نستطيع أن نضع خلاصة النتائج في جدول كالآتي :

| س ع ح                                  | ں ع ح                       | رعح                                       | و ع ح                                 | الأصل                                                                                                 |
|----------------------------------------|-----------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ر ع<br>ر ع<br>ر ع<br>ر ع<br>ر ع<br>ر ع | ر ع<br>س ع<br>س ع<br>ا<br>ا | ر اله | 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 | عكس مستوى نقض المحمول نقض العكس المستوى عكس النقيض المخالف عكس النقيض الموافق نقض الموضوع النقض التام |

 ٩٠ — والآن إذا نظرنا في كل هـذه العمليات ، وتبينا طبيعة العملية المنطقيه التي تجرى في كل منها ، فهـــــل نستطيع أن نقول إن العملية هنا عملية استدلال؟ لن نستطيع الجواب إلا" إذا لظرنا في طبيعة عملية الاستدلال بوجــه عام ، وحينئذ سنرى أننا في عملية الاستدلال لابد أن نأتى بشيء جــديد يختلف عن مفروم القضايا التي ابتدأنا منها الاستدلال ، أي إننا في حالة الاستدلال نربط بين شيئين لم يكن ظاهرا من قبل أنهما مرتبطان أو غير مرتبطين ، تبعاً لأحوال السلب وأحوال الإيجاب ؛ فالنتائج التي نصل إليها تدل على حقائق جــديدة باستمرار . وإذا كان الأمر كذلك فإننا إذا نظرنا في عميات الاستدلال المباشر لم نجد أن هذه الخاصية تتحقق ، لأننا في هـذه العمليات لا نفعل أكثر من تغيير المنطوق دون تغيير شيء في المفهوم . فني حالة العكس المستوى لانفمل أكثر من وضع المحمول مكان الموضوع ، وقد رأينا من قبل أن ليس ثمــة أهمية . في الوضع بالنسبة إلى كل من المحمول والموضوع وأن المسألة غالباً ماتـكون اعتبارية تدءو إليها اعتبارات في الأسلوب دون أن يكون لذلك أدنى تأثير وأستدل منها بواسطة المكس المستوى على : « لا خالد إنسان » — فإن الحكم لايتغير إطلاقاً ، وإنما الذي يتغير هو التعبير عن الحكم .

وكذلك في عملية نقض المحمول: فإذا قلت: «كل إنسان فان » ، واستدللت من هذا على أنه: « لا إنسان هولا – فان ٍ » – فني هذا لاأقدم معرفة جديدة تخالف ماكان في القضية الأصلية. فإذا كان الاستدلال يتضمن بالضرورة معرفة جديدة أو اختلافاً في مفهوم الحكم بين الأصل وبين المعكوسة أو منقوضة المحمول ، فلا يمكن أن أسمى هذه العملية عملية استدلال بالمعنى الصحيح – بل إن الفارق بين الاستدلال المباشر والاستدلال القياسي كبير

جداً على الرغم من قولنا إن فى القياس بالضرورة تحصيل حاصل ، وذلك لأن النتيجة فى القياس تعلّم عن حكم لم يكن موجوداً فى إحدى المقدمتين ، وإعا يوجد هذا الحكم منتشراً فيهما أومتضمنا بهما ، وأنا إذا فملت ذلك ، فسأنتهى دائماً إلى معرفة جديدة ، أو على الأقل لن يكون الحكم فى النتيجة هو بعينه فى إحدى المقدمتين ، وهذا إذن استدلال . أما عملية الاستدلال الباشر فليست استدلالا بأى معنى من المانى .

## المدلول الوجودى للقضايا الحملية

٩١ - أشرنا من قبل إلىأن كل حسكم يجب أن يسكون موضوعياً ، ويجب بالتالى أن يكون الغرض من الحسكم بالتالى أن يكون الغرض من الحسكم بالتالى أن يكون الغرض من الحسكم بحرد العملية النفسية للحكم ، وإعدا الإشارة إلى شيء خارجي بخلاف الحسكم نفسه يوجد خارج هذا الحسكم .

أما ميدان هذه الإشارة ، فلا زملم ما هو بالدقة ، لأننا لانستطيع فيا يتصل بالإشارة الخارجية للحكم أن نقول من ناحية المنطق الصورى إن الحكم ينطبق على الواقع الخارجي أو لاينطبق ، لأن هذه المسألة لاتعنى المنطق كعلم صورى ، وإعا تعنى كل علم على حدة . فالقضايا الرياضية تعلم سيحتها من بطلانها في الرياضيات . والقضايا الفزيائية يعرف قيمة الحكم فيها علم الفزياء . وهكذا نجد أن معرفة صواب الحكم أو خطئه تقوم لا على المنطق كعلم صورى ، وإعا على العلم الذي تنتسب إليه القضية . ولكنا في أحكامنا نتجه دائما إلى الإشارة إلى العلم الذي تنتسب إليه القضية . ولكنا في أحكامنا نتجه دائما إلى الإشارة إلى عال معين يصدق فيه الحكم أو يكذب . وهذا المجال تارة يكون الكون الكلي وتارة أخرى يكون ميداناً من ميادين الواقع الحارجي ، وطوراً ثالثاً يكون شيئاً خيالياً . والصدق والكذب يقوم بالنسبة إلى كل ميدان من هدذه الميادين على حدة فقد يصدق الحكم في ميدان دون الآخر ، وقد لا تكون للحكم إشارة

إلا في عالم الوهم ، فإذا قلت : إن هملت قتلت يولينوس - فهذ الحكم صادق بالنسبة إلى رواية « هملت » ولو أنه لم يحدث في التاريخ في الواقع ، وكذلك في كل مايجرى فى القصص بكل أنواعها يمكن أن نتحدث عن أحكام صادقة حيناً وكاذبة حيناً آخر . فكل ميدان من هذه المهادين يكون مايسمونه باسم عالم المقال فلا يمسكن تقرير الصدق بطريقة عامة ، ولايمكن أن يوجد مقياس عام نستطيع أن تحدد به مجال أو مـكان عالم المقال بالنسبة إلى شيء ما . وإنما عالم المقال يتوقف دأعاً على طبيعة الحكم الذي نتحدث عنه ، فأن يكون زيرس قد قتل أباه ، أو كليتمنستر قد قتات زوجها اجا ممنون ، فهذا صادق في عالم ممين هو عالم مقال الأساطير اليونانية . وإذا قلنا المكس كان الحكم كاذباً في داخل عالم المقال هذا . ومع دلك فليس هذا أو ذاك صادقا بالنسبة إلى الواقع التاريخي أو المالم الخارجي . ومن هنا فالقضايا في مثل هذه الأحوال إضمارية بممنى أننا قد أضمرنا إلى جانب هذه القضايا قولنا: « في عالم الأساطير اليونانية » . وكذلك الحال بالنسبة إلى أساطير الجن . وهـكذا نجد أن الأحوال تصدق بالنسبة إلى كل عالم من هذه العوالم ، وإن لم يكن لها أصل في حقيقة الوجود . ولكن المسألة حيمًا ينظر إليها من الناحية المنطقية الخالصة ، لاينظر إليها على هذا الأساس ، فإن هذا الأساس ، وهو كون الحـكم لابُـد أن يشبر إلى عالم مقال ممين ، يفترض دائماً في كل عملية حكما منطقياً ، فإن الذي يهمنا هو أن نمرف : هل الموضوع أو المحمول لابد أن يشير إلى موضوعات لها أفـــراد في الخارج ، أو ليس من الضروري أن يكون الأمر كذلك؟ فحيها أقول مثلا : « لا 1 هي • » في قضية سالبة كلية ، أو حينها أقرل: «كل ا هي س» في قضية موجبة كلية ، فهل أقصد في هذه الأحوال أنه لابد أن يوجد موضوع خارجي يناظر كل حد من هذه الحدود ، أو لا أقصد ذلك ؟ فالمسألة الرئيسية التي ننظر فيها هي : هل أنحن نشير دائماً ألى أفراد خارجية بالنسبة إلى الوضوع أو بالنسبة إلى المحمول في كل حكم نقول به ٢ وثانياً - وعلى أساس التفسير الذي نقدمه - يجب أن نمدل ما قاناه من نظريات تبماً للتفسير الذي ننتهي إليه في إجابتنا عن المسألة الأولى .

أما فيما يتصل بالمسألة الأولى فيجب أن نلاحظ أولا أننا لانقصد دائماًأن يكون هناك موضوع خارجى مقابل لحدى الحسم. فأحياناً يكون ذلك مفهوماً ، وأحيانا أخرى نشير إلى وجود أفراد للموضوع دون أفراد للمحمول ، وأحياناً ثالثة يمكن أن يكون هناك مقابل خارجى لسكل من الموضوع والمحمول . ولسكن على أى فرض من هذه الفروض الثلاثة لا 'بد" أن نسلم أولاً بأن كلَّ عالم ، قال لا بد أن يكون عتوياً على شيء . أى إن عالم المقال لا يمكن أن يكون خالياً من كل فرد أو مساوبا لمعنف الصنف الصنف المداول الوجودى لمن ما لا بد أن نمتقد أن عدم الوجود يدل على وجود أيضاً تبماً لقانون الثالث المرفوع الذي يقول بأن « 1 م كلا \_ 1 » يكو نان مما عالم مقال ، وأنه إذا صدقت الملابد من كذب لا \_ 1 ، أو إذا وجدت الا توجدلا \_ 1 ، وإذا لم توجد ا وجد

٩٢ — وعلى أساس هذا البدأ نستطيع أن تحدد طبيعة الإشارة الحارجيسة أو الوجودية للقضايا ؛ فنجد أولاً أن ثمة أحوا لا يكون فيها مقابل وجودى لكل من المحمول والموضوع ، وأحوالا أخرى يكون فيها مقابل وجودى للموضوع دون المحمول ، وأحوالا ثالثة لا يكون فيها مقابل وجودى لأى منهما ، وأحوالا رابعة يكون فيها مقابل في الوجود للموضوع والمحمول بالنسبة إلى القضايا الجزئية دون السكاية ، فإذا نظرنا في كل هذه الأحوال ونظرنا بعد هذا فيا يترتب عليه من وضع في عملية الاستدلال المباشر ، لوجدنا النتائج التالية :

أولا: إذا كان لكل من الموضوع والهمول مقابل في الوجود الخارجي فستتم ماية الاستدلال المباشر ، لأن وضع المحمول مكان الموضوع أو المكس لا يفيد

شيئاً من التغيير في المدلول الخارجي ما دام كلاهما ذا مقابل في الوجود الخارجي .

ثانياً: إذا كان الموضوع مقابل دون المحمول يتنسير الأمر بالنسبة إلى كل عملية :

١ - فبالنسبة إلى عملية نقض المحمول لا يحدث تغيير .

٧ - وبالنسبة إلى عملية العكس المستوى بجد أنه يكون صحيحاً بالنسبة إلى وإلى تعليما المالية الله والله والله الإشارة إلى الموضوع تكفى بطريق غير مباشر اللاشارة إلى وجود المحمول ، فإذا قلت: « كل إنسان فان » وحولت هذا الحكم عن طريق العكس ليصير : « بعض الفانين ناس » \_ فإنني في هذه الحالمة قررت أن كلة «فان» لها مقابل في الوجود . وكذلك الحال في القضية الموجبة الحزئية ، بجداً نه إذا قلنا بوجود بالنسبة الموضوع فقد قلنا به أيضاً بالنسبة المحمول . ولكن الحال ليس كذلك فيا يتعمل بالسالبة الحكلية : فإذا قلنا « لا اهي س » وعكسناها إلى « لا سهى ا » فيحدث أن المحمول لا يكون له وجود خارجي في الأسل : ولكننا في حالة المكس وضمنا المسالة وكأن للمحمول مقابلاً في الحارج لأننا نقول بحسب الفرض الثاني إن للموضوع مقابلاً في الحارج ، ومن هذا الحدث الحلة في عملية المكس المستوى بالنسبة إلى الكلية السالبة . فإذا قات : هلا \_ إنسان عفريت » نفهم من هـــذا أن للإنسان مقابلاً في الحارج . وإذا هكستها وقلت : « لا \_ عفريت إنسان » فإن هذا يشمر في بأن للمفريت مقابلاً في الحارج ، مع أن هذا غير صحيح .

أما فيما يتصل بمملية عكس النقيض فنجد أن الاستدلال بالنسبة إلى الـكلية السالبـة صحيح ، وكذلك الحال بالنسبة إلى الجزئية السالبة ، ولـكنه غير صحيح بالنسبة إلى الـكلية الموجبة ، وذلك لأنه لإجراء عمليـة عكس النقيض على

الـكلية الموجبة ستنحول أولا بنقض المحمول إلى كلية سالبة . ثم نحولها إلى كلية سالبة عن طريق المـكس الستوى . وقد قلنا إن العكس الستوى غير صحيح دائماً بالنسبة إلى الـكلية السالبة .

مالثاً: إذا فرضنا أن القضية لا تقضمن بالضرورة إشارة وجودية إلى الموضوع والمحمول مماً ، فقد يظهر لأول وهلة أننا ما دمنا هنا لسنا إزاء إشارة وجودية ، فقد أعفيينا من مسألة الإشارة الوجودية في حالة الاستدلالات المباشرة . ولكن هذا خطأ ، إذ يلاحظ أنه :

1 - بالنسبة إلى نقيض المحمول نجد أن كل العمايات الخاصة بالقضايا الأربع سليمة . ولنأخذ مثلا القضية الـكلية السالبة : « لا ع هي ح » - فنجد أن منقوضة محمولها : «كل ع هي لا \_ ح » . فإذا افترضنا أن هناك إشارة خارجية إلى « ع » فهذا يدل على أن « بعض لا \_ ح » موجود ، وذلك تبماً لقانون الثالث المرفوع الذي يقول بأن « ع » إما أن تكون « ح » أو « لا \_ ح » ولا تخلو « ع » عن أحديهما ؛ وفي حالة نقض المحمول نحن لا نقول أكثر من أنه إذا وجدت « ح » فإنه « لا \_ ح » . فكأن عملية نقض المحمول صحيحة .

س عملية العكس المستوى صحيحة بالنسبة إلى السكلية السالبة لأننا في حالة السكلية السالبة نقول: إذا كانت « ح » لها موضوعات فلا بد أن يكون بعض « اللا ح » موجوداً ، و نحن في حالة العكس لا نفعل أكثر من هذا لأننا نقول لا لا ح هي ع » . فإذا كانت « ع » لها مقابلات وجودية فسيكون لبعض لا — ح مقابلات وجودية أيضاً. أما بالنسبة إلى السكلية الموجبة والجزئية الموجبة فعملية العكس غيرسليمة ، لأن « بعض ح هي ع » تتضمن أنه إذا وجداً ي ح فلابدأن يوجداً يضاً بعض ع ، ولكن هذا ليسمتضمناً لا في قولنا « كل ع هي ح » ، ولا في قولنا « بعض ع هي ح » . ولا في قولنا « بعض ع هي ح » . فالنتيجة هي أن عملية العكس المستوى ليست سليمة بالنسبة إلى كل من ك مى .

ح - وعملية عكس النقيض سليمة بالنسبة إلى ك ، ولكنها غير سليمة بالنسبة إلى ل ك س . فرملية عكس النتيض سليمة بالنسبة إلى ك لأنها تتضمن أولا نقض المحمول ، وثانيا العكس . وبالنسبه إلى ك نجد أنها ستحول بواسطة نقض المحمول إلى ل ، ودور هذه الأخيرة أن تعكس ، والعكس سليم بالنسبة إلى ل ، فكأن العملية بالنسبة إلى ك صحيحة . أما بالنسبة إلى ل فلا تصبح عملية نقض المحمول الأولى إذ تصبح كلية موجبة ودورها أن تعكس والسكلية الوجبة لا تمكس عكسا بسيطاً . وبالمثل يقال على س .

عملية النقض غير سليمة بالنسبة إلى كل من ك ك ل .

وبذلك نجد: 1 — أن العمليات السليمة هي نقض المحمول وعكس النقيض بالنسبة إلى له ، ونقض المحمول بالنسبة إلى ب ، ونقض المحمول بالنسبة إلى س .

الممليات غير السليمة هي المكس المستوى والنقض بالنسبة إلى ك ، والمكس المستوى بالنسبة إلى ل ، وعكس النقيض والنقض بالنسبة إلى س .

رابعاً : إذا فرضنا أن الكليات لا تتضمن إشارة وجودية بينما الجزئيات تتضمن ذلك فإن النتائج تكون كما يلي :

معلية نقض المحمول دائماً سليمة بالنسبة إلى المحسورات الأربع.

عملية المكس المستوى بالنسبة إلى ل سليمة ، وكذلك بالنسبة إلى ب ،
 ولكنها غير سليمة بالنسبة إلى ك .

ح - عملية عكس النقيض سليمة بالنسبة إلى ك وكذلك بالنسبة إلى س ، ولسكنها غير سليمة بالنسبة إلى له .

وبعد هذا كله نستطيع أن تحدد المضمون الوجودى للمحصورات الأربع حيمًا تسكون حملية . ولنبدأ بالقضية السكاية الموجبة فنجد أنه :

اذاكانت القضية الكلية تجريبية أو إحصائية ، نجـــد أن هناك إشارة وجودية بالنسبة إلى الموضوع والمحمول ، كقولنا : كل الخلفاء الراشدين قرشيون ، فهنا إشارة وجودية بالنسبة للخلفاء والقرشية .

◄ — أما إذا كانت القضية صادرة عن استدلال عنل خالص مجرد ، فكثيراً ما يحدث أن لاتكون هناك إشارة وجودية فى القضية السكلية . فإذا قلنا : كل جسم يظل متحركاً أو ساكناً ما لم تطرأ عليه قوة تغيير حالته — فمثل هذه القضية لا تسكاد تتحقق إطلاقاً ، ومن الواضح هنا أن الإشارة الوجــودية معدومة بقريباً .

٣ - وإذا كانت القضية تمبرعن قاعدة أو قانون فكثيراً ما يحدث أن تكون الإشارة معدومة ، فيما يصدر قانون ويقال : «كل من يخالف أحكام هذا القانون يعاقب » ، فقد يحدث أن لايخالف هذا القانون أحد من الناس ، وبالتالي لاتكون الإشارة الوجودية ضرورية .

3 — هناك أقوال عامة لاتفترض فيها مطلقاً الإشارة الوجودية . فيها يقال : « تمن يفعل الخمير لا يَعدُ م جوازيه » ، أو إذا قلت : « كل من يسرق كيس نقودى يسنزق شيئاً عظيماً » ، نجد أنه قد يحدث أحياناً ألا يُسُر ق كيس نقودى قط ، فني هذه الحالة نلاحظ أن القضايا لا تتضمن إشارة وجودية ظاهرة .

#### الكلية السالبة :

الأحوال التي توجد فيها إشارة وجودية في الكاية السالبة أكبر منها في الكلية الموجبة ، وقد نقصد عمداً إلى عدم الإشارة الوجودية في بمض أحوال

الكليات السالبة ، فحيما أقول « لا كوكب يدور فى مدار على هيئة قطع زائد ، عكن أن يمر بنفس الحكان الذى مر به من قبل » - و محن نعلم أن الكواكب تدور فى مدار بيضاوى أى فى قطع ناقص - فهنا الإشارة إلى شى و لن يتحقق . وهناك أنواع من القضايا ينفى فيها الوجود نفياً مقصوداً لذاته كما نرى فى : « لاشبع أخاف » - « لاعفريت رأيت » . فهنا لا توجد إشارة وجودية إطلاقاً .

والحال بالنسبة إلى الكليات تختاف عنها بالنسبة للجزئيات. فني الكليات رأينا أن من الممكن أن لانوجد إشارة وجودية بالنسبة للموضوع أو المحمول ؟ أما في القضايا الجزئية فن النادر جداً أن يوجد ذلك. ويفسر فن Venn هذه الظاهرة كما يفسرها المنطق الرياضي على أساس أن الجزئيات تدل على المشاهدات ، وهي بالتالى تدل داعاً على وجود ؟ أما الكليات فتقوم غالباً على استدلالات مجردة ، وبالتالى لاتتضمن إشارة خارجية بالضرورة . ويعبر عن هذا في المنطق الرياضي بجمل القضايا الكلية تساوى صفراً ، والقضايا الجزئية لا تساوى صفراً .

# الباس الثالث

#### القيـــاس

97 - من طبيعة العقل الناقصة أنه لايستطيع الانتقال مباشرة من موضوع إلى محمول ، أعنى أنه لايقدر على إدراك الرابطة بين طرق حكم من مجرد النظر فيها هى نفسها و حدها ؛ بل لابد له من وسيط كى يتيسر له ذلك . ولذا احتاج الإنسان في تفكيره إلى القيام بعملية مقارنة كلّ من حدّى الحكم بحدّ ثالث مشترك . وهذا يتم بقضيتين ، خلاف القضية المطلوب البرهنة عليها .

وهذه القارنة بين التصورات تجرى على نحوين: فهمى تجرى إما من حيث المفهوم، أو من حيث المفهوم، أو من حيث المفهوم، أو من حيث الماصدق؛ أعنى إما من حيث كون حدّ داخلاً ضمن أفراد حدّ آخر، أو من حيث كون صفة أحدهما من بين صفات الآخر. وهـدا يثير في الأخل القياس مشكلة أساسية هي مشكلة الماصدق والمفهوم، وهي مشكلة خطرها في بيان ماهية القياس وأنواعه وحقيقة الفاية منه.

وثمت مشكلة ثانية ، هي مشكلة طبيعة الرابطة في هذه القضايا . فإن الإضافات على أنحاء عدة : إضافة تضمُن ، إضافة مساواة ، إضافة أكبر أو أصفر ، الخ . وتبماً لهذا فإن الأحكام : إما أن تـكون أحكاماً تضمنية ، أو أحـكام إضافة الخ . ولهذا أثره في قواعد القياس ، كما سنرى عما قليل .

وقد اختاف المناطقة بإزاء المشكلة الأولى على ثلاث فرق: فرقة الماصدقيين — وعلى رأسها هاملتون العسائلة الأولى على ثلاث فرق الذين أرجموا الصلة بين المحمول والموضوع إلى الماصدق بأن قالوا إن الرابطة رابطة بين أصناف؟ وفرقة الفهوميين ، وزعيمها رودييه G. Rodier وهؤلاء يرون وجوب مراعاة المفهوم وحده ، أعنى الصفات ؟ وفرقة جمعت بين الماصدق والمفهوم ، ومنها

لاشلييه Lacholier وهي تنظر إلى الحدود تارة من ناحية الفهوم ، وأخرى من ناحية الماصدق . ويرى جبلو Goblot أن هدده المشكلة لا يمكن أن تحلّ على هدذا الوضع ، وإنما تحلّ على أساس فهم الفارق بين الأحكام الحملية والأحكام الشرطية ؛ وعنده أن المنطق القديم قد خلط بين الاثنين على حساب الأحكام الشرطية بأن غالى كثيراً في أهمية الأولى ومداها . وهو خلط له أثره في مشكلة ثالثة هي مشكلة الجدة في القياس ، أعنى : هل في نتيجة القياس جديد زيادة عما في القدمات ؟ فإن الأقيسة الحملية فيها تحصيل حاصل tautologio بالضرورة ؛ بينها الأقيسة الشرطية ليس من الضرورى أن تتضمن تحصيل حاصل .

وير تبط بهانين المشكلتين مشكلة ثالثة وهي مشكلة الصلة بين القياس عرابط بهانين المشكلة ثالثة وهي مشكلة الصلة بين القياس عراب وبين الاستدلال المع أنهما ليسا كذلك : فكل قياس تحصيل حاصل ، بينا الاستدلال فيه جداً داعًا ، لأن فيه تركيباً ، إذ ننتقل من الماومات البسيطة إلى الأكثر تركيباً ، وهكذا .

#### تمريف القياس

٩٤ - يمر فه العرب في كتب المنطق بأنه: قول مؤلف من قضايا ؛ إذا سيًا من عنها (عنه) لذاتها (لذاته) قول آخر ».

فهو: « قول » — أى مركب: وهذا القول إما المفهوم المقلى ، وهو جنس القياس المعقول ؛ وإما المفوظ ، وهو جنس القياس المفوظ ، والمراد من «القضايا» ماؤوق قضية واحدة ليتناول القياس البسيط المؤلف من قضيتين ، والقياس المركب من قضايا فوق اثنتين . وأخترز به عن القضية الواحدة التي تستلزم لذاتها عكسها المستوى أو عكس نقيضها وما إلى ذلك من عمليات الاستدلال المباشر ، فإنها لاتسمى قياساً .

وقوله: « متى سُلَّمَتْ ، — إشارة إلى أن تلك القضايا يجب أن لا تكون مسلَّمة فى نفسها ، بل يجب أن تكون بحيث لو سُلمَّت لزم عنها قول آخر ليندرج فى الحد القياسُ الصادق المقدمات وكاذبُها .

وقوله: « لزم عنها » – يخرج الاستقراء والتمثيــل ، فإن مقدماتها إذا سُلِّمَتُ لا يلزم عنها شيء ، لإمكان تخلف مدلوايهما عنهما ، أعنى لأنهما ظنيان.

وقوله: « لذاتها » ليحترز به عما يلزم لا لذاتها ، بل بواسطة مقدمة غريبة كما في قياس المساواة ، وهو ما يتركب من قضيتين متعلق محمول أولاها يكون موضوع الأخرى ، كقولنا: المساور لرب ما سمساور لرب سنتج أن: المساور لرب كل لا نذاتها ، بل بواسطة مقدمة غريبة كما في قياس المساواة ، وهي أن: «كل مساوى المساوى مساور له » – ولذلك لم يتحقق ذلك الاستلزام لا من حيث تصدق هده المقدمة . ويقال : « لذاته » للإشارة إلى تأليف القول ، أي إن تأليف القول على نحور معين من قضايا في كل منها الموضوع والمحمول في وضع معين ، هو الذي يستلزم القول الآخر ، أعنى النقيجة . وهذا أدق في التعبير من قوله « لذاتها » — والإشارة في الضمير هنا إلى « القضايا » لا إلى « القول المؤلف » \_ لأن التأليف على النحو المعين هو الذي بؤدى إلى استخلاص النقيجة ، لا محرد وجود قضايا .

وقوله : « قول آخر » \_ أريد به أن القول اللازم يجب أن يكون منايراً لـكل واحدة من هذه القدمات (۱) .

وهذا هو التمريف الأرسططالي في أدق صورة و نظراً إلى وجود مشكلة الحل، فإن بعض المناطقة يعرُّفه تمريفاً من شأنه أن يقصر الحمـــل في حالة القيــاس على اشتراط أن تـكون الرابطة رابطة تضمُّـن ، لا رابطة إضافة ، كما فمـــــــل برادلي ،

<sup>(</sup>١) راجم شرح قطب الدين الرازي التحاني على « الشمسية » .

وتبعه ه . ب . چوزف H. B. Josef ويلاحظ على هذا التمريف طابعه الشكلي : فإنه لايشترط صدق المقدِّمات في نفسها ، بل مجرد التسليم مها . فسواءٌ أكانت في نفسها صادقة أم كاذبة ، فإن النتيجة واحدة من حيث نظرية القياس . وما يحــدث هو أنه إذا كانت المقدمات صادقة ، كانت النتيجة بالضرورة صادقة ؛ وإذا كانت الاستدلال ، لا إلى صحة القدمات أو النتائج ، وقالوا : نحن تربد نظرية نتبيَّين منها أيضاً سحة المقدمات والنتائج ، وطالبوا من أجل ذلك بأن نضع ، بدلاً من هــذا المنطق الذي سموه منطق اتفاق العقل ونفسيه loric of consistency منطقاً سموه منطق الحتيقة logic of truth ، كما قال چون استيوارت مل(١) ، ووضعوا هذا المنطق على هيئة الاستقراء العلمي . ولكن تبين أن هـذا الاستقراء يعتوره نفس النقص ، لأنه هو الآخر عماية استدلال تستخلص فيهـا النتائج من المقدمات ، ولا سحة للنتائج إلا إذا صحت المقدمات . وهم لم يستطيعوا معرفة ما إذا كانت مقدمتهم سحيحة ، أو غير صحيحة . والوافع أن المنطق يجب عليه ألا ينظر إلى صدق المقدمات في ذاتها . ولهذا يميل المنطق الماصر إلى الاستماضة عن التصورات برموز ، وهــذا يدل على الطابع الشكلي الواجب توافره في نظرية القياس.

و نحن نقول في التدريف: « قول مؤاف من قضايا متى سُلمَّت . . . » \_ وهـذا قد يُشمر بأن الأصل هو أن تعطى المقدمات أولا ، ثم يقوم الإنسـان باستخلاص النتائج ، أعنى أن القياس عملية استخلاص نتائج : والواقع أن القياس

(1) J. S. Mill: A system of logic, Ill, iii, g.

ليس هذا فحسب ، فقد يكون لدى مطلوب أريد البرهنة عليه فأبحث له عن مقدمات تثبته ، فيكون هو المعطَى أولا ، لا المقدمات . ولهذا فإن القياس هو بالأحرى عملية البحث عن البرهان ، أولى من أن يكون عملية استخلاص النتائج (١) .

## أجزاء القياس

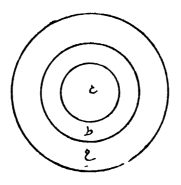
9. — القضية إذا ركبت في القياس ، تسمى « مقدمة » . « وأجزاء المقدمة الناتية التي تبقى بعد التحليل تسمى حدودا . فالمقدمة الحلية إذا حلّات إلى أجزائها الذاتية ، بقى الموضوع والمحمول . أما السور والجهة فليسا داتيين للقضية . والرابطة وإن كانت ذاتية ، لكنها لفظة دالة على الارتباط ، ولا يبقى الارتباط بعد الانحلال . ولنمثل للقياس والمقدمة والحدود مثالاً وهو : كل جسم مؤلف وكل مؤلف محدث يلزم منه أن : كل جسم محدث . فقولنا : كل جسم مؤلف \_ مقدمة ، وكذلك : كل مؤلف محدث ، مقدمة أخرى . وأجزاؤه من : الجسم ، والمؤلف ، والمحدث \_ حدود . ومجوع المقدمة بن على النظم الذي نظمناه : قياس . واللازم منه ، وهو أن كل جسم محدث ، يسمى عند اللزوم « نتيجة » ، وقبل اللازم عند أخذ الذهن في ترتيب المقدمات : مطاوباً (٢) » .

وكل قياس بسيط مؤلف بالضرورة من مقدمتين مصونتين من حدين ، بينهما حدث الث مشترك : وهذا الثاك المشترك لا يظهر في النتيجة ولحاكان متوسطاً بين الحدين الآخرين سميًى حداً أوسط . أم الحدان الآخران فيكونان النتيجة : فما هو محول فيها يسمى الحد الأكبر ، وما هو موضوع فيها يسمى الحد

<sup>(</sup>١) راجع ه. جوزف ، س ٢٥٤ \_ ٥٠٥ .

<sup>(</sup>٢) د اليصائر النصيرية ، .

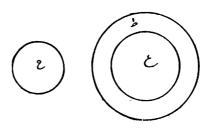
الأصغر. وهذه التسمية ناشئة عن اعتبارنا للضرب الأول من الشكل الأول، فإننا نجد فيه أن محمول النتيجة يكون دأعًا أكبر الحدود أفراداً، وموضوعها أصغرها، والأوسط في مركز وسط. ويمكن تمثيل ذلك بالشكل التالى:



ولكن هذه النسبة ليست عامة فى كل الأحوال ، فثلا حينها تكون إحدى المقدمات سالبة أو جزئية ، تقنير النسبة . فشلا فى القياس ( من الضرب Colaront ):

لاط هی ح کل ع هی ط ------لاع هی ح

نجد فيــه أن الحد الأكبر أصغرها أفراداً ، والأوسط أكبرها ، على النحو التالي :

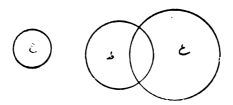


وكذاك في القياس (من الضرب Ferio ) :

لا ط هی ح بم<u>ض</u>ع هی ط

. . ليس بمض ع هي ح

ف هذا القياس الحد الأكبر أصغرها أفرداً ، والأصغر أكبرها أفردا ، كما في الشكل التالي :



والأوسط هو الحد الذي يُرْبيَط بواسطته بين الحدين الآخرين ، وتنتهي مهمته في المقدمات ، ولهذا لايظهر في النتيجة . \_ والمقدمة التي يوجد فيها الحد الأكبر تسمى السكبرى ، والتي يوجد فيها الأصفر هي الصفرى .

والأصغر هو موضوع النتيجة ، والأكبر هو محمول النتيجة . وبهذا يمكن النميز بين الكبرى هي التي فيها محمول النتيجة ، والصغرى هي التي فيها محمول النتيجة ، والصغرى هي التي فيها موضوع النتيجة .

والمناطقة الأوربيون يضمون الكبرى أولاً وتليها الصفرى ثم النتيجة والمناطقة العرب فيمه كسون الوضع ويجملون الصغرى أولاً ثم الكبرى ثم النتيجة . وعيل إلى رأى المرب هذا استانلي چثنز Stanley Jovons ، فإنه يتول إن إدراك صحّة القياس يكون أسهل وأوضح إذا وضمت الصغرى أولاً . لكن هذه الملاحظة ليست وجيهة : فني الضرب الأول من الشكل الأول ، وهو

المتخذ أساساً وتموذجاً أعلى لـكل أضرب القياس ، نجد أن الأفضل هو أن توضع الـكبرى أولا لأنها على صورة قانون أو قاعدة كلية عامــة .

وسنرمز إلى الأكبر بالحرف ح ، والأصغر بالحرف ع ، والأوسط بالحرف ط .

## تقسيم القياس

ب عقسم المناطقة العرب القياس إلى قسسمين دئيسيين : استثنائى واقترانى . فإذا كانت عين النتيجة أو نقيضتها مذكورة في القياس بالفعل ، سمى استثنائيا ، مثل :

إن كان هذا جمها فهو متحــــيز

لـكنه جـم

وهذه النتيجة مذكورة بالفعل فى المقدمة الكبرى . ولو قلنا :

اكمنه ليس بمتحسير

. . هو ليس بجسم

فإن نقیض النتیجة وهو : « هو جسم » ــ مد کور ً فی الـکمری . وسمی « استثنائیاً » نوجود أداة الاستثناء فیه ، وهی : « لـکن » ·

وإن لم تكن عبن النتيجة ولا نقيضها مذكورتين بالنمل بل بالقوف، مبى اقترانياً كفولنا:

کل جسم مؤلف کل مؤلف حادث ن کل جسم حادث وليست هذه النتيجة ولا نقيضتها مذكورة بالفعل فيه . وسمى اقترانياً لاقتران الحدود فيه بلا استثناء .

والقياسات الافترانية قد تكون من حمليات ساذجة ، وقد تكون من الحمليات شرطيات ساذجة (أى شرطيات فقط) ، وقد تكون مركبة من الحمليات والشرطيات مماً . والقياسات الاستثنائية مؤلفة من مقدمتين إحداهما شرطية لا محالة ، والأخرى استثنائية . وعلى هذا ينقسم القياس إلى قسمين : افترانى و categorical وافتراني شرطي conditional ، والأول هو المؤلف من حمليات فقط ، والثاني هو المؤلف من الشرطيات فقط أو منها ومن الحمليات ، وأقسامه خسة : لأنه إما أن يتركب من متصامين ، أو منفصلتين ، أو متسلة ومنفصلة .

ولكن بعض المناطقة العرب ، مثل الأخضرى في « السُّلَمَ » ؛ وابن الحاجب ، والغزالي ، ذهب إلى أن الرقتراني مختص بالحمايات الساذجة وحدها ؛ والاستثنائي هو المركب من الحليات والشرطيات (بنوعها) معاً . وحينئذية سمون الاستثنائي إلى استثنائي متصل ، واستثنائي منفصل . وسنت حدث عن هذا الاختلاف عند الكلام على القياس الاستثنائي .

#### قواعد القياس

٩٦ \_ يشترط لصحة انعقاد القياس القواعد التالية :

١ - « يجب أن يكون فى القياس ثلاثة حدود فقط ٥ . وضرورة هذه القاعدة واضحة ، وذلك لأن القياس هو حجّة فيها توضع علاقة (على هيئة المحمول والموضوع) بين حدّ ين ، بواسطة علاقة مشتركة بينهما (على هيئة محمول وموضوع) وبين حدّ ثالث . فلا قياس إذن دون حد ثالث . كما أن القياس لا يتم إذا كان مكوناً من أكثر من ثلاثة حدود · وهذا يحدث فى حالتين :

( الأولى ) حينًا نقول :

1 + 9 == 1+ ° 2 + 7 = 1 + 9 • + • = 2 + 7

• + • = ····

ولسكن يلاحظ أن هذا النوع من الاستدلال يمكن إرجاعه إلى سلسلة من الأقيسة ، وليس قياساً واحداً ، فهو إذن قياس مركب .

(والثانية) حياً يستخدم الأوسط بمنى مشترك ، فيكون لدينا في الواقع أربعة حدود أو أكثر . وهذا نوع من المفالطة يسمى أعلوطة الحسد الرابع quaternio terminorum ومن الأمثلة المشهورة عليها المثل اللاتيني القديم : finis rei est illius perfectio

mors est finis vitae
ergo mors est perfectio vitae

والمفالطة هنا في استمهال الكلمة fiui في الكبرى بممنى الفاية والتمام ، وفي الصفرى بممنى : النهاية والانتضاء .

وتسمى المفالطة حينها تكون ناشئة عن استمال الأوسط بممنى مشترك — باسم: ﴿ أُغَلُوطُهُ الْأُوسُطُ الشَّتَرُكُ » fallacy of ambiguous middle .

· ٢ ـ « بجب أن لا تحتوى النتيجة على الحد الأوسط » .

وذلك لأن مهمة الحد الأوسط هي الربط بين الحدين البعيدين . وهذه المهمَّمة تنتهي عند النتيجة ، فيجب إذن أن لا يذكر فيها .

ويلاحظ على هانين القاعدتين ٬ الأولى والثانية ، أنهما ليستا قاعدتين بالمنى الحقيق ٬ بل هما وصف للقياس وتمريف له ، وليستا شرطين لصحة انمقاده .

أما القواعد التالية فهي قواعد صحة انمقاد القياس:

٣ - « يجب أن يكون الحد الأوسط مستنرقاً ، على الأقل مرة واحدة » لأنه إن لم يكن مستفرقاً ، أى مشيراً إلى كل الأفراد الصادق عليها ، فإن من الممكن أن نشير في المقدمة الكبرى إلى جزء غير الجزء المشار إليه في المقدمة الصفرى . وحينئذ لايقوم بوظيفته ، أعنى الربط بين الحدين البميدين ، فلا بنعقد القياس .

وهذه القاعدة من القواعد الأساسية جداً في القياس ، ويؤدى الإخلال بها إلى أغلوطة تسمى أغلوطة الأوسط غير الستفرق fallacy of undistributed ومع ذلك لم تخل من طمن . فإن هاملتون يقول إنه لا داعى لاشتراط استفراق الحد الأوسط استفراقاً تاماً ، بل يكنى أن يكون الاستفراق لأكثر من نصف الأفراد كى يصح القياس . ولهذا يعد لهذه على النحو التالى ؛ « يجب أن يكون كم الحد الأوسط ، مقدداً في وظيفتيه (في الكبرى والصفرى) اكبر من كم الحد نفسه مستفرقا » ــ مثال ذلك :

ممظم الناس مر تكبون للخطايا.

نصف الناس سينجون من العقاب الإلهي .

بمض مرتكبي الخطايا سينجون من المقاب الإلهي .

وقد رد أميل شارل Emile Charles على هـذا الاعتراض بأن قال: إن هاملتون نفسه بقرر أن الحدَّ الذي لا تكون كيته مميَّنة هو وحده الجزئى ؟ وما عدا ذلك فكليَّ . و «ممظم » و « نصف » هي حدود مميَّنة الكمية ، فهي إذن كلية .

وتظهر أهمية هذه القاعدة بوضوح في الشكل الثالث ، حيث يكون الحد الأوسط موضوعاً في المقدمتين . فحيها لا يكون الأوسط مستغرقاً ، ولو مرة واحدة ، فمن الواضح أنه لا يكون ثمت حد أوسط بالمعنى الحقيق . مثال ذلك :

بمض الحيون طيَّار .

بمض الحيوان قارض .

ومدروف أن القوارض غير التي تطير ، ولكني لا أستطيع أن أستنتج أن بمض القوارض طيارات .

ولكن حينًا لا يكون الأوسط موضوعاً ، يكون ثم شيء من التمسف في التحدث عن الإستنران ، وذلك في رأى الذين لا يتفقون مع أصحاب نظرية كم المحمول في قولهم إنه هو الآخر ذوكم ويفكر فيه بحسبانه ذاكم .

وتبماً لهذه القاعدة الثالثة ، فا نه إذا كان الأوسط موضوعاً فى جرئية ، أو محمولاً فى موضوعاً ومحمولاً في موضوعاً في ما إذا كان موضوعاً فيها، سالبة الذا كان مولاً فيها .

٤ ــ « يجب أن لا يُستَـنـٰـرَق حد ف النتيجة لم يكن مستفرقاً من قبل في المقدمات » .

وذلك لأنه إذا كان حدث غير مستغرق في المقدمات ، فإنه لا يشير إلى كل الأفراد التي ينطبق عليها ؛ وهذا لا يبرّ راستخدامه في المنتيجة مشيراً إلى كل الأفراد . وذلك لأن الحكم لا ينتقل من الجزئي إلى السكلي . فإذا كان بمض الناس أشقر ، فلا نستطيع أن نستنتج أن كل الناس أشقر .

ومخالفة هذه القاعدة تسمى عملية الاصغر غير المشروع ، أو الأكبر غير illicit process of the major or minor term

## لوازم هذه القاعدة:

(1) يجب أن يوجد فى المقدمات حدُّ مستَّفر فى زيادة عما فى النتيجة ، لأن كل حدَّ مستَّفر فى النتيجة مستَّفر فى المقدمات ، ثم إن الأوسط مستَّفر فى المضرورة ، تبماً للقاعدة الثالثة من قواعد القياس .

- (ت) إذا كانت النتيجة سالبة ، فلا بدأن يكون الأكبر مستفرقاً في الكبرى ، لأنه مستفرق في النتيجة .
- (ح) كبرى القياس ذى النتيجة السالبة لا يمكن أن تكون جزئية موجبة ، لأن هذه لا تستفرق شيئاً ، بينها الأكبر مستفرق في النتيجة .
- ( 5 ) إذا كان الأصفر موضوعاً في جزئية صفرى ، أو محمولاً في موجبة صغرى ، فإن النتيجة لا يمكن أن تـكون كلية . وإذا كان الأكبر محمولاً في كبرى موجبة ، فإن النتيجة لا يمكن أن تـكون سالبة .

ويجب أن نلاحظ أن عكس هذه القاعدة ليس بصحيح بالضرورة ، أعنى أنه إذا كان في المقدمات حد مستفرق فليس من الضروري أن يكون هذا الحد مستفرقاً في النتيجة . وإعا الشاهد دائماً هو أن الحد الأصفر يكون في النتيجة كما هو في المقدمة الصفري ، أعنى أنه إذا كان مستفرقاً في الصفري فإنه يمكن أن يكون دائماً مستفرقاً في النتيجة .

#### • - « لا إنتاج بين سالبتين » .

لأن السالبتين يفصلان كلاً من الموضوع والمحمول عن الأوسط ولكن إذا أصل شيئان عن شيء ثالث ، فلا ينتج أنهما نفس الشيء ولا أنهما ليسا نفس الشيء . مثلاً : إذا كان الأسبان غير أثراك ، وكان الأتراك غير مسيحيين ، فلا ينتج أن الأسبان غير مسيحيين .

وهذه القاعدة أساسية جداً ، وإحدى القواعد الثلاث التي عدها هاملتون ضرورية قبل أن يرجع هذه القواعد كام اإلى قاءدة واحدة .

بيد أنه يلاحظ ، مع ذلك ، أن بعض الأقيسة التي تـكون الرابطة فيها رابطة مقدار لا تخضم لهذه القاعدة . مثال ذلك :

أبراج كنيسة نوتردام ليست عالية علو"أبراج كنيسة استراسبورج . وأبراج كنيسة استراسبورج ليست عالية علو" الأهرام . . . أبراج كنيسة نوتردام ليست عالية علواً الأهرام .

٦ « القضيتان الموجبتان لا تلتحان قضية سالمة »

لأنه إذا كان حددا النتيجة مرتبطين بثاث ، فلا يمكن إثبات أنهما منفصلان .

٧ - « النتيجة تنبع الأخسّ . أى إنه إذا كانت إحدى القدمتين سالبة ،
 كانت النتيجة سالبة ؛ وإذا كانت إحدى المقدمتين جزئية كانت النتيجة جزئية » .

ولنبرهن على كل شطر من شطريها على حدة :

(1) لأنه إذا كانت هناك مقدمة سالبة ، فإن الحد الأوسط مفصول عن أحدد جزئى النتيجة ، وتبماً لهذا لا يمكن ربطهما ، وهسدا ضرورى للإنتاج بالإيجاب.

- (ب) وإذا كانت هناك مقدمة جزئية ، فلا يخلو أن تكون لدينا :
- ١ مقدمتان سالبتان ، ولا إنتاج بينهما تبعاً للقاعدة الخامسة .
  - ۲ -- مقدمتان موجبتان.
  - ٣ مقدمة موجبة ، والأخرى سالبة .

فيلاحظ في حالة (٢) أن المقدمتين لما كانتا موجبتين ، وإحداها جزئية ، فإنهما لا تستفرقان بينهما غير حد واحد . وهذا الحد يجب أن يكون الأوسط تبماً للقاعدة الثالثة . وعلى ذلك سيكون الحد الأصفر غير مستفرق في المقدمتين ، وإذن لا يكون مستفرقاً في النتيجة ، تبماً للازمة ك من القاعدة الرابعة .

ويلاحظ في حالة (٣) أن المقدمة بن ستستفرقان فيما بينهما حدين فقط وهذان يجب أن يكونا : الأوسط ( تبعاً للقاعدة الثالثة ) والأكبر ( تبعاً للازمة ب من القاعدة الرابعة ، إذ يوجد لدينا مقدمة سالبة ، وهذه تقتضى نتيجة سالبة تبعاً للشطر الأول من القاعدة ؛ وتبعاً لهذا تقتضى أن يكون الحد الأكبر مستفرقاً في الفتيجة ) . وعلى ذلك لا يمكن أن يكون الأصغر مستفرقاً في المقدمات ؛ فالنتيجة إذن جزئية ، تبعاً للقاعدة الرابعة (١) .

ويمكن صياغة البرهنة على هذه القاعدة بصورة أخرى هكذا:

إذا كانت إحدى المقدمتين جزئية ، فلا يمكن أن تكون النتيجة كلية سالبة أو موجبة .

1 — لأنه إن كانت كلية موجبة ، فإن موضوعها مستفرق ، أى إن الحد الأصغرسيكون مستفرقاً ، وهذا لا يتأتى إلا الإنانات الصغرى سالبة ، وكان هو محولها ؛ أو كلية وكان هو موضوعها . ولا يمكن أن تكون سالبة ، لأن النتيجة موجبة . فلا بد إذن أن تكون كلية ويكون هو موضوعها . فإذا كان الحد الأصغر مستفرقاً في كلية فهو موضوعها ، ويكون الأوسط حينئذ محمولها وغير مستفرقاً . ولما كان من الضرورى للحد الأوسط أن يكون مستغرقاً ولو مرة واحدة ، فلا بد أن يكون مستفرقاً في الكبرى ، وهذا لايتأتى إلا إذا كان هذه كلية وكان هو موضوعها — أى إنه لا واحدة من القدمتين إذن جزئية بخلاف الفرض .

<sup>(</sup> ٩ ) راجم كينز ص ٢٩٠ ؛جوزف س ٢٧٦ .

• \_ وإذا كانت كلية سالبة ، فإن محمولها وموضوعها سيكونان إذن مستفرقين ،أى إن الحدين الأكبر والأصغر لا بدأن يكونا مستفرقين في المقدمتين . فيكون لدينا إذن ثلاثة حدود مستفرقة ، لأن الأوسط لا بد أن يستغرن مهة واحدة على الأقل . إذن لا بد أن تكون إحدى المقدمتين سالبة كلية حتى يستغرن طرقاها - والمقدمة الأخرى يجب أن 'يستغرق أحد طرفيها ، وهذا لا يتم إلا إذا كانت كلية موجبة ، أو جزئية سالبة ، أو كلية سالبة . ولا يمكن أن تكون واحدة من هاتين الأخيرتين ، لأنه يتكو تن لدينا مقدمتان سالبتان ، وها لا تنتجان . فبق أن تنكون كلية موجبة . أى إنه لا واحدة من المقدمتين إذن جزئية ، بخلاف انهرض .

٨ – « لا إنتاج بين جزئيتين » - ٨

وعَـكن أن يبرهن على ذلك بسهولة كا يلي :

المقدمةان الجزئيةان إمّا أن تكونا:

(1) سالمتين

(ب) موجبتين

(ح) إحداها موجبة ، والأخرى سالبة .

ولا إنتاج في الحالة الأولى (١)، تبما للقاعدة الخامسة .

وفى الحالة الثانية (-) يلاحظ أن الموجبتين الجزئيتين لا تستفرقان أى حدَّ من حددهما ، فلما كان من الضرورى استغراق الحد الأوسط (تبماً للقاعدة الثالثة) فلا إنتاج إذاً .

وفى الحالة الثالثة (ح) يلاحظ أنه إذا أمكن الإنتساج فيجب أن تمكون النتيجة سالبة (حسب الشطر الأول من القاعدة السابقة)، فيكون الحد الأكبر مستغرقاً إذن في النتيجة . وعلى ذلك يجب أن يكون لدينا حدّان ، مستغرقان في

المقدمتين ، هما الأوسط والأكبر (تبعاً للقاعدتين الثالثة والرابعة ) . ولكن الجزئية السالبة والجزئية الموجبة لاتستفرقان فيما بينهما غير حد واحد . إذن لا بمكن الإنتاج (١) .

( ٩ ) « لا إنتاج بين كبرى جزأية ، وصفرى سالبة » .

لأنه لما كانت المقدمة الصغرى سالبة ، فيجب أن تكون الكبرى موجبة ، تبعاً للقاعدة الخامسة ، ولـكن هذه الأخيرة جزئية كذلك . وعلى ذلك لن يكون الحد الأكبر مستفرقاً فيها . وتبعاً للقاعدة الرابعة ، يجب أن يكون مستفرقاً في النتيجة ، أى إن النتيجة ستكون موجبة . ولكن لما كانت لدينا مقدمة سالبة ، فلا بد أن تكون النتيجة سالبة . فهذا التناقض يبرهن على صحة هذه القاعدة ، وهي أنه لا إنتاج بين كبرى جزئية وصفرى سالبة .

وتيسيراً لحفظ هذ القواعد فإننا قد َ نظَّمْناها كما بلي :

وأوسط عن لازم بسيد وما لجزئيين أن يقاما بفير الاستغراق في مُقدّم وموجِب بالسلب ايس ينتج

تلك المقدمات ، هكذا زُكِنْ

ألانة في الحجـة الحـدود وأوسـط مستفرق لزاما ولا يرى استفراق حد لازم وسالب في الـكل ليس مُنتج يضاف إليها ما أورد « السلم » : وتتبع النتيجة الأخس من

صياغة هذه القواعد

من جسديد

٧٧ – لـكن هذه القواعد التسع بمـكن صياغتها صياغة موجزة بردها

<sup>(</sup>۱) راجبر کینز ص ۲۸۹ ؛ جوزف ص ۲۷۲ .

إلى أربع قواعد: اثنتان منها خاصتان بالاستغراق، والأخريان تتعلقان بالكيف: - - فقواعد الاستغراق اثنتان:

- (١) يجب أن يستغرق الحد الأوسط ، على الأقل مرة واحدة .
- (٢) لا 'يستفرق حد في النتيجة لم يكن مستفرقاً من قبل في المقدمات.
  - وقواعد الـكيف اثنتان أيضاً :
    - ( ٣ ) لا إنتاج بين سا ابتين .
- ( ٤ ) إذا كانت إحدى المقدمتين سالبة ، كانت النتيجة سالبة ؛ وللبرهنة طي قضية سالبة ، يجب أن تكون إحدى المقدمتين سالبة .

# رد هذه القواعد الأربع بعضها إلى بعص

و يمكن رد هذه القواعد الأربع الأخيرة بعضها إلى بعض على النحو التالى:

ا - فالقاعدة (٣) يمكن أن تستنتج من القاعدة (١) كما يلى (١):
لنفرض أن المقدمتين سالبتان كليتان فإنهما في أى شكل يمكن أن يرد" ا ،
بواسطة المكس المستوى ، إلى :

# لاح می ط ۶ لاع می ط

وعن طريق نقض المحمول تردُّ هاتان ( دون أن تفقدا شيئاً من قوتهما ) إلى :

کل ح می لا \_ ط کل ع می لا \_ وا

والحد الاوسط هاهنا غير مستفرق. وهذا يدل على أن القاعدة (٣) يمكن أن تُمُمُلُ لازمة للقاعدة (١)، لأنه إذا أمكن استنتاج شيء من الزوج الأول من المقدمات، أمكن أن يستنتج من الزوج الثانى أيضاً.

<sup>(</sup>۱) دی مورجن : « المنطق الشکلی» س ۱۳ .

وفى الحالة التى تسكون فيها إحدى القدمتين جزئية ، يقال إنه مادام لم يمكن استنتاج شىء من سالبثين كايتين ، فبالأحرى لا يمكن استنتاج شىء من مقدمتين سالبتين إحداها جزئية .

والقاعدة (٣) يمكن أن نستهنتج منها الشطر الأول من المقاعدة (٤) ؛ لأنه إذا فرضنا أن القضيتين ق ٥ ت تبرهنان مماً على قضية ثالثة هي ص ، فإنه من الواضح أن ق ونني ص يبرهنان على نني ت ، لأن ق ٥ ت لايمكن أن تكونا صادقتين بدون ص . فلنفرض الآن أن ق ( السالبة ) و ت ( الموجبة ) تبرهنان على ص ( الموجبة ) . فإنه في هذه الحالة تكون ق ( السالبة ) ونني ص تبرهنان على نني ت ، ولا إنتاج بين سالبتين ، بحسب الفرض . إذن الفرض الأصلى غير صحيع .

ومن هذا كله يتبين أن الشطر الأول من القاعدة ( ٤ ) يمسكن أن ُيعدَّ لازمةً للقاعدة ( ٣ ) ، وأن القاعدة ( ٣ ) بدورها يمكن أن تعدُّ لازمة للقاعدة ( ١ ) .

كما أن من الممكن ، من ناحية أخرى ، إرجاع القالعدة ( 1 ) والقاعدة ( 7 ) كل منها إلى الأخرى بالطريقة التالية :

لنفرض أن نه كات مقدمتان ما ص نتيجة قياس يحتوى حدًا أصغر أو أكبر غير مشروع ، بأن كان الحدّ س غير المستفرق في نه مستفرقاً في ص فيئذ نجد أن نقيضة ص إذا أخذت مع نه تبرهن على نقيضة ت . ولكن أي حد يسكون مستفرقاً في نقيضة با إذن س غير أي حد يسكون مستفرقة في نقيضة ص ؟ وبحسب الفرض هي غير مستفرقة في نه ولسكن س هي الحسد الأوسط للقياس الجديد ، الذي سيكون حينئذ منطوباً على أغلوطة الحد الأوسط غير المستفرق وهسذا يدل على أن كل قياس يتضمن مباشرة

أغلوطة الحد الأكبر أو الأصفر غير المشروع يتضمن بطريق غير مباشر أغلوطة الحد الأوسط غير المستفرق.

وهذا يدل على أن الفاعدة (٣) ترجع إلى القاعدة (١). فلم يَهِقَ إذن غــير القاعدة (١) والجزء الثانى من القاعدة (٤) – أى إن قواعد القياس تردُّ إلى قاعدتين :

الاستفراق: يجب أن يكون الحد الأوسط مستفرقاً على الأقل مرة واحدة ، في القدمات .

تاعدة الكيف: لكي أبير هن على نتيجة سالبة يجب أن تكون إحدى الهدمتين سالبة .

والمهم فى هذا كله أنه ليس القصود بعملية الرد هذه أن كل قياس غير صحيح هو المخالف مباشرة لواحـــدة من هاتين القاعدتين . فإن محك الاختبار ، من أجل اكتشاف القياسات غير الصحيحة ، لايزال هو القواعد الأربع المذكورة . وإنما المهم فى هذا الإرجاع أو الردهو بيان أن هذه القواعد الأربع ليست مستقلة بعضها عن بعض .

#### ٩٨ - الاعتراضات على هذه القواعد:

ولقد شاهدنا كيف أثيرت اعتراضات على بعض هذه القواعد . بيد أن هذه الاعتراضات تسقط إذا لاحظنا طبيهة القياس الحقيقية ، وهي :

أولاً : أن الرابطة رابطة تضمُّ ن داءًا .

ثانياً : أن الحدود ثلاثة ، وثلاثة فقط .

فالملاحظة الأولى فيها ردُّ على الاعتراض الخاص بإمكان الاستبنتاج من البتين . والملاحظة الثانية فمها رد على الاعتراضين الخاصين :

اإمكان الإنتاج مع كون الأوسط غير مستفرق ، حين نقول :
 كل ح هي ط

كل ع هي ط - وفي هذا ط غير مستغرقة

فالناتج: بمض لا - ع هو لا - -

بإمكان الإنتاج مع وجود أغلوطة الحد الأكبر ، حين نقول :

كل ط هى ح كل لا — ط هى ع والناتج: ليس بمغن ع هو ح

فني هاتين الحالتين يلاحظ أن الحـــدود أكثر من ثلاثة ( في الأول :

ع ، ح ، ط ، لا -- ع ، لا -- ح ؛ وفي انثاني : ط ، ح ، ع ، لا -- ح ا وفي انثاني : ط ، ح ، ع ، لا -- ط) ، ومن هنا أ مكن الإنتاج إنتاجاً صحيحاً .

# مبدأ القياس

٩٩ — صاغ أرسطو مبدأ القياس على النحو التالى :

« نحن نقول عن شيء محمولة عايه صفة إنه مستفرق ، حيمًا يكون من الستحيل أن نجيد جزءاً من الموضوع لاتحمل عليه الصفة . وكذلك حين بقال : ليس محمولاً على شيء ، ( « التحليلات الأولى » المقالة الأولى ، الفصل الأول ، ص ٢٤ س س ٢٦ ) .

وجام الاسكلائيون في المصور الوسطى الأوربية فصاغوها على المنحو التالى : ( م — ١٢ المنطق الصوى ) « صفة الصفة صفة الشيء نفسه ؛ ورفع الصفة رفع عن الشيء نفسه . والمحمول على السكل محمول على السكل المحمول على البعض أيضاً ، واللا محمول على البعض » .

ثم عَابِرُوا عَنْهُ بِتَمْبِيرِ مُوجِزَ ، فَسَمُو َّهُ : ﴿ مَقَالَةَ السَّكُلُ وَاللَّاشَى ۗ ﴾ . dictum do omni st nullo \*

ويلاحظ أن الجزء الأول من هذه الصيغة يشير إلى أن الحد الأوسط يعتبر من حيث أنه صفة لموضورع هو الحد الأصغر ؛ بينما الجزء الثانى يشير إلى أن الحد الأوسط يمثل ، بانسبة إلى العقل، صنفاً منظوراً إليه من حيث أفراده .

إلا أن الملاحظ أن هذه «المقالة » لاننطبق مباشرة إلا عنى القياس الذى من الشكل الأول ، بينما الواقع هو أن قواعد القياس تنطبق على جميع الأشكال .

لهذا حاول بمض المناطقة استخراج قواعد القياس السائفة الذكر ؛ من هذه « المقالة » ، « مقالة الكل واللاشيء » . ومن الذين حاولو اذلك كينز ، وفي سببل ذلك صاغ « المقالة » على النحو التالى :

« سامحمل ، ساباً أو إبجاباً ، على حدّ مستغرق ، عمكن أن يحمل بالطريقة عيمها على كل شي داخل تحته » – ويبرهن على ذلك كما يلي :

ا - هذه « المقالة » تشير إلى ثلاثة حدود فحسب ، هي ( ١ ) حد يجب أن يكون مستفرةاً ؛ ( ٢ ) شي محمول على هذا الحد ؛ ( ٣ ) شيء داخل تحته . وهذه الحدود هي على التوالى : الأوسط ، والأكبر ، والأصغر .

س- « المقالة » تدل ليس فقط على وجوب استغراق الحد الأوسط مرة واحدة على الأقل في المقدمات ، بل تقول بالتحديد إنه سيكون مستغرقاً في الكبرى:
 « كل ما يحمل على حد" مستغرق » .

ح - وتشير أيضاً ، بطريق غير مباشر ، إلى أغلوطة الأكبر غير المستفرش .

فإن هذه الأغلوطة ترتكب فقط حينها تسكون النتيجة سالبة ؟ ولكن المبارة ؛ ( بالطريقة عينها ) تقول إنه إذا كانت عمة نتيجة سالبة ، فإن السكبرى يجب أن تسكون سالبة . ونظراً إلى أن كل قياس تنطبق عليه هذه « المقالة » مباشرة الحد الأكبر فيه مجمول في هدده المقدمة ، فإنه سيكون مستفرقاً في مقدمته وفي النتيجة .

كما أن « القيالة » تشير إلى أغلوطة الأصغر غير المستغرق من حيث إنها لانضمن لنا في الحل في النتيجة إلا ماظهر في المقدمة الصغرى أنه داخلُ تحت الحد الأوسط.

و القضية التي تقول إن شيئاً يدخل تحت الحد " المستفرق يجب بالضرورة أن تـكون قضية موجبة ، أى إن « القالة » تشير إذن إلى أن المقدمات لا تـكون سالبة كلما .

ه - والمبارة: « بالطريقة عينها » تشير إلى الإخلال بالقاعدة التي تقول · إذا كانت إحدى المقدمتين سالبة ، كانت النتيجة سالبة ، والمكس بالمكس .

\* \* \*

الذى من الشكل الأول فحسب ، ولا تشير إلى كل الأضرب ، فأبدلوا بمبدأ القياس الذى من الشكل الأول فحسب ، ولا تشير إلى كل الأضرب ، فأبدلوا بمبدأ القياس كما تمسّر عنه هذه « المقالة » مبادىء أخرى أشمل وأدق . وأشهر من فعلوا ذلك كنت لعملة عن هاملتون . فقال كنت إن مبدأ القياس يجب أن يصاغ بدقة على النحو التالى :

« مايتوقف على شرط قاعدة ٍ ، يتوقف أيضاً على القاعدة نفسها »

أما هاملتون فقد قال بقاعدة عامة لـكل أنواع القياس · وليست هذه القاعدة مبدأ عجر داً ؛ وإنما هي الشرط الأصلى لـكل قياس . فقال إن الملاقات بين الحدين البعيدين تقوم على الملاقات بينهما وبين الحد الأوسط .

فإذا نظرنا إلى الحدود من حيث السكم فإن الحمل الإيجابي يكون بحمل:

## والحمل بالساب يكون برفع:

وهذه الملاقات على الترتيب الذي ذكرناه ؛ تـكون سلسلة تنازلية من الأولى التي هي على سلط كل كل الم الأخديرة التي هي رفع كل كل فلذكم الأولى على سليل الإيجاز: « الأقوى » ، والأخيرة : ( الأخس ) : وحيلنذ سيكون مبدأ القياس هو الفاعدة التالية التي تنطبق على جميع الأضرب وتقوم مقام جميع القواعد ، مزيلة سلام هاملتون — جميع مافيها من عيوب ونقائص ، وهي :

(العسلاقة الأخسَ الموجودة بين حد أو آخر من حدين وبين حدَّ ثالث بمينه ، يحمل عليه بالإيجاب واحد منهما على الأقل ، تثبت بين هذين الحدين نفسيهما).

أما البدأ الذي يقوم عليه اليقين في القياس فهو مبدأ الذانية أو عدم التناقض(١).

<sup>(</sup>١) راجم تعليقة اميل شارل Charles على نشرته لمنطق پورويال ص ٢٨١ - ٢٨٢.

#### نقد برهنة هذه القواعد

المنطقية التي تسكون البراهين على المحمول هذه البرهنة على قواعد القياس لأنها تفترض كية المحمول . ولكن ليس هذا عيمها الحقيق ، كما يقول رابييه ، وإنما عيمها الحقيق هو «أنها تقنع المقل دون أن تنيره » . فكا لاحظ جوباو [ ١٣٨ ص ٢٢٠ ] « يستطيع المرء أن يبرهن على كل قواعد القياس ، وأن يميز بواسطتها بين الحجج الباطلة والحجج الصحيحة دون اعتبار لأية صلة من الصلات المنطقية التي تسكون البراهين . وفي استطاعته أيضاً بوضمه الحد الأوسط وضماً خاصاً ، وتبا لهذا بقية الحدود ، وتطبيقه القواعد ، أن يركب كل الضروب الصحيحة خاصاً ، وتبا لهذا بقية الحدود ، وتطبيقه القواعد ، أن يركب كل الضروب الصحيحة في كل شكل من الأشكال ، دون أن يفهم طبيعة البرهنة الخاصة بكل شكل على حدة ، والمختلفة فيما بين الأشكال بعضها و بعض . فإننا في الواقع تستبعد بواسطتها الأقبسة الفاسدة ونرتب الأقيسة الصحيحة تبعاً لملاقات خارجيسة ، د ون إدراك لحقيقتها الباطنة » .

# أشكال القياس الحلي

۱۰۲ - يحدد النطق الدرسي أشكال القياس تبماً اوضع الحــد الأوسط ف المقدمات. وعلى هذا تــكون للقياس أشكال أربعة :

| شكل الرابع | اك ال | يحل الة | نانى الما | شكل الة | الأول ال | الذكل |
|------------|-------|---------|-----------|---------|----------|-------|
| ح ط        |       | ط       | ط         | ۲       | ۲        | ط     |
| ا ع        | ع ما  | ط -     | ط         | ع       | ط        | ع     |

ولكن يلاحظ على هذا التقسيم أنه يقوم على أساس علامة خارجية صرفة هي وضع الحد الأوسط بالنسبة إلى بقية الحدود فى المندمات . وهذا من شأنه أن لا يجملنا نتبين بوضوح طبيمة البرهنة للخاصة بكل شكل . كما أنها ، من ناحية

أخرى ، تضطرنا إلى القول بوجود شكل رابع لا وجود له في الواقع ، لأن الأضرب الخسة التي يتألف منها هذا الشكل ترجع إلى أضرب للأشكال الثلائة الأخسرى أسيئت صياعتها . وحينا نرى قياساً يظهر بمظهر الشكل الرابع ، فالأصل في هذا أننا جملنا الحد الأكبر هو الحد الأصغر ، والكبرى هي الصغرى. وأرسطو لم يعرف هذا الشكل ، وإنما اخترعه كلوديوس جالينوس . ورجال العصور الوسطى اختلفوا فيه : فنهم من رفضه ، ومنهم من اعترف به ، سواء بين المناطقة المسلمين والمسيحيين ، ثم جاء لاشلميه ومنهم من اعترف على أنه لا يوجد بالضرورة غير ثلاثة أشكال ، ولا يمكن أن يوجد شكل رابع ضرورة . وسنتناول هذه المسألة بتفصيل أوسع حين الدكلام على الشكل الرابع .

ولهذا يرى جبلو [ ﴿ ١٣٧ ] أن التقسيم يجب أن يقوم على أساس باطن ، بأن تحد الأشكال الثلاثة تبماً لطبيمة البرهنة الحاصة بكل شكل شكل . وهذه الأنواع من البرهنة سنجدها ، مع ذلك ، تختلف تبما لوظيفة الحد الأوسط ، وأن موضع الحد الأوسط يختلف تبماً لوظيفته .

على أن الدَّريف الجرجاني في شرحه على « شرح القطب على الشمسية » بـيّن أساس الإنتاج في الأشكال الأربعة على أساس طبيعة وظيفة الحد الأوسط فقال :

« اعلم أن حاصل الشكل الأول هو اندماج الأصغر بكله أو بمضه في الأوسط المحكوم عليه كلياً بالأكبر ، إبجاباً أو سلباً . فيكون الأصغر ، بكله أو بمضه ، أيضا محكوما عليه بالأكبر : إما إيجابا أو سلبا . فينتج المحصورات الأربع ، وذلك من خواصه ، فإن ما عداه لا ينتج إيجاباً كلياً.

وأن حاصل الشكل الثانى أن الأصفر والأكر متنافيان في الأوسط إيجابا
 و ساباً ، فيتنافيان قطماً ، فيكون الأكبر مسلوباً عن الأصفر كاياً أو جزئياً ،

فلاينتج الشكلاالثانى إلا سالبة . فضربان منه ينتجانسالبة كلية ، وآخران سالبة جزئية .

وأن حاصل الشكل الثالث أن الأصغر لاق الأوسط إيجابا ، والأكبر لاقاه : إما إيجاباً أو سلباً ، فلا ينتج الشكل الثالث إلا جزئية ، فثلاثة ضروب منه تنتج موجبة جزئية ، وثلاثة أخرى سالبة جزئية .

«وأما الشكل الرابع فينتج موجبة جزئية (١) ، وسالبة : إما كايـــة (٢) ، أو جزئية (٢) » [ ص ٢٧٤] ولهذا تترتب الأشكال تبما لطبيمة النتائج في كل منها، من حيث الكم والكيف ·

فيقال أولا من حيث الكيف: إن الإيجاب أشرف من السلب لأن الإيجاب وجود ، والسلب عدم ؛ ومن حيث السكم : إن السكلى أشرف من الجزئى ، لأن السكلى أضبط وأنفع في العلوم ، كما أنه أخص من الجزئى ، والأخص " لاشتماله على أمر زائد يكون أشرف . ولهذا فإن الموجبة السكلية هي أشرف المحسورات الأربع لاشتمالها على أشرفين ؛ وأخستها السالبة الجزئية لاحتوائها على أخستين ؛ والسالبة السكلية أشرف من الموجبة الجزئية ، لأن شرف السلب السكلى باعتبار السكلية ، وشرف الإيجاب من جهسة واحدة ، وشرف السكلية من جهات متعددة . ولما كان المقصود من الأقيسة نتائجها ، رتبت باعتبار ترتيب نتائجها شرفا ، ف تُعدّ ما المنتج للا شرف على غيره (١٠) .

<sup>(</sup>۱) فی ضربین .

<sup>(</sup>٢) في ضرب واحد ،

<sup>(</sup>٣) في ضربين

<sup>(</sup>٤) « شرح القطب على الشمسية » من ٧٥٥ .

وتبماً لهذا أيضاً تترتب الأضرب.

والضرب عبارة عن الحيثة الحاصلة عن اجتماع الصغرى والكبرى باعتبار الأسوار ، أي بالمتبار الكم والكيف في القدمات .

1۰۳ – ولبیان الأفسرب المنتجة فی كلشكل یبدأ المنطق المدرسی فیقول إن تركیب القضایا الثلاث بغضها مع بعض ، وكل واحدة منها يمكن أن تـكون من أربعة أنواع (ك ، ل ، س ، س ) ، هو : ٣٤ = ٦٤ .

ومن بين هذه الأضرب الأربمة والستين : هذه نحالِمة لهذه الفاعدة ، وتلك نحاله لهذه الفاعدة ، وتلك نحاله لقاعدة ؛ وبإسقاط هذه الضروب المخالفة تتبقى عشرة أضرب منتجة ؛ ومن هذه الأضرب ما هو مشترك في شكلين ؛ فها هنا إذن أربعة عشر ضربا منتجة إن قلنا بثلاثة أشكال فقط ، وتسعة عشر ضرباً إنقانا بشكل رابع .

ولتوضيح ذلك نقول إن المحصورات الأربع لى، ل، س، س لوأخـذَت ثلاثة ثلاثة : فلا يمكن أن تركب إلاّ ٦٤ تركيبا (مكرب ٤) . ومن بين هذه الأربعة والستين ضربا :

۲۸ تسقط بواسطة القاعدتین ٥ ، ٨ القائلتین بأنه لا إنتاج بین سالبتین ولا بین جزئیتین . لأن من بینها ۱۲ تسقط بكون المقدمتین سالبتین ؛ ۱۲ بكون المقدمتین جزئیتین و سالبتین مما .

١٨ تسقيط بواسطة القاعدة ٧ القائلة بأن النتيجة تتبع الأحس.

٣ تسقط بواسطة القاعدة ٦ القائلة بأنه لـ كي ينتج بالساب لا يمكن أن تـ كون القدمتان موجبتين .

١ ونمني به ٢٠٠٠ س تبما للقاعدة ٤٠

ا ونعنى به لى ، ل ، س تبماً للازمة القائلة بأن ما ينتج السكلى ينتج المجزئ لا المكس ، ونظراً إلى أن ل كقدمة صفرى يمكن دائماً أن تنتج ل فإن لى ، ل ، س لا يمسكن أن تسكون قياساً مستقلا بذانه وإعا يسكون دائما باعتبار أنه متضمن في القياس لى ، ل ، فلما كان الممتر عادة في القياس أشرف السنائج اعتبر القياس لى ، ل ، ل ولم يعتبر القياس لى ، ل ، س . على أن بعض المناطقة يعتبرونه أيضا .

وعلى ذلك فإن الأضراب المنتجة الباقية هي ١٠ ( ٦٤ -- ٥٤ ) :

ولكن ليس معنى هذا أن عدد الأضرب في الأشكال كلما عشرة ، لأن بعض هـد. الأضر ب توجد في شكلين ( Festino, Ferio, Datisi, Darii ) فإذا اعتبرنا الأشكال ، أي وضع الحد الأوسط ، كان هناك أربعة أضرب منتجة في الشكل الأول ، ومثلما في الشكل الثاني ، وستة في الشكل الثالث ، وخمسة في الرابع — أي تسعة عشر ضربا منتجة في جميع الأشكال .

# الشكل الأول (\*)

١٠٤ — لهذا الشكل قاعدتان:

(۱) إيجاب الصغرى

لأنها إذا كانت سالبة ، فلابد أن تكون الكبرى موجبة تبماً للقاعدة • ، والنتيجة سالبة تبماً للقاعدة د ، والنتيجة سالبة تبماً للقاعدة ٧ : إذن سيكون الحد الأكبر مستفرقاً في النتيجة وغير مستفرق في الكبرى ، لأن النتيجة سالبة وهو محولها فهو مستفرق فيها ، ولأنه محول في الكبرى وهي موجبة ، وهذا يخالف القاعدة ٤ :

## (-) كلية الـكبرى

لأنه لما كانت الصغرى موجبة تبماً للقاعدة السابقة ، فإن الحد الأوسط ، وهو محمولها ، سيكون غير مستغرق فيها : فيجب إذن أن يكون مستغرقاً

(\*) لتسهيل الأشكال وقواعد كل شكل يجب حفظ هذه الأبيات الواردة في «السلم» :

يدعى بشكل أول ويدرى وصعه السكل ثالثاً ألف؟ وصعه الترتيب في النظم ؟ أما الأول: فناسد النظام ؟ أما الأول: كلية كبراه كلية الكبرى له شرط وقع وأن ترى كلية . . . إحدام الا بصورة ففيها نستيين : كلية كلية كلية كلية كلية وغير ماذكرته لريينجا

حل بصغرى وضعه بكبرى وحله في الكرانانياً عرف؟ ورابي الأشكال عكس الأول؟ فيت عن هدا النظام يعدل والنان: أن يختلفا في الكيف مع والنال الإيجاب في صغراها ورابي: عدم جم الحسنين مغراها موجبة جزئية فنسج الأول أربعة ورابر بخسة قد أنتجا

فى الكبرى الذى هو موضوعها ، أى يجب أن تكون الكبرى إذن كابية ، وإلا فسيكون فير مستفرق في المقدمتين ، وهذا يخالف القاعدة ٣ .

١٠٠ – أضرب هـــذا الشكل أربعة فقط. وذلك لأن الأضرب المنتجة كما
 رأينا في ١٠٣ عشرة فقط يستبعد منها بالنسبة إلى الشكل الأول:

ك ، ل ، ل ؟ ك ، س ، س ، تبماً للقاعدة الأولى من قواعد هذا الشكل .

ب ، ك ، ب ك س ، ك ، ع ، تبماً للقاعدة الثانية وهي وجوب كلية الكبرى.

ك ، ك ، س ، ك ل ، ك ، س ، تبماً للازمة و للقاعدة ٤ . فإنه لمما كان الحد الأصغر موضوعاً فى الصغرى ، فإن هذه لا يمكن أن تسكون كلية دون أن يسكون من المكن أن تسكون النتيجة كلية كذلك .

وبعض المناطقة يسمون النثيجة في هاتين الحالتين الأخيرتين باسم « النتيجة الضميفة » weakened conclusion ويقال عن القياس في هـذه الحالة إنه قياس ضميف weakened syllogism أو في حالة تداخـــل subaltern ( لأن النقيجة عكن أن تحصل بالاستدلال المباشر بواسطة التداخل من نتيجة الضرب غـــير الضميف المناظر ).

والمقصود من هذا أن هذين الضربين ليسا باطلين ، ولكنهما زائدان ، لأنهما يدخلان في الضربين : ك ، ك ، ك ، ك ، ل . ولا يجب أن يميز من النتيجة التي تصدق على بمض هذه الأجزاء .

فالباق لدينا إذن من بين الأضرب المشرة أربعة أضرب:

ولتسميل حفظ هدذه الأنسرب المنتجة فى بقية الأشكال صاغ المدرسيون (\*) هدفه الأضرب فى كلات تدل المقاطع الثلاثة الأولى منها على القضايا الثلاث بالترتيب: المقدمة الكبرى ، المقدمة الصغرى ، النتيجة ؛ وتدل الحروف المتحركة على نوع هدفه القضايا . أما الحروف الساكنة فتدل على عمليات رد القياس ، وسنراها فى باب رد القياس ، فلننظر الآن فى الحروف المتحركة .

وبوجد مثالها في اليونانية إلا أنها متأخرة لم يمرفها أرسطو ولا شراحه بل هي متأخرة عن الفرن الثالث عشر وعن السكامات الصناعية اللاتينية ، وتنسب إما إلى بطرك الفسطنطينية بلميدس Blemmidae وإما إلى يزلوس Paollus إلى بطرك (+ ؟١١٠٠). وهي أقل تيمة من السكامات اللاتينية لأنها لا تحتوى على إشارات

<sup>(\*)</sup> نسبتها لملى بطرس الأسباني مشكوك فيها كل الشك . لذ وجد برنتل (ج ٣ ف ١٠ قسم ١٧ تعليق رقم ٢٩) هـنده الأببات في مخطوطة لولم شيريزود Sbyreswood بمكتبة باريس (ج ٢ س ٢٦٤) ، وقد توفي شيريزود سنة ١٢٤٩ ، بينما ولد بطرس سنة ١٢٢٦ تقريباً وتوفي سنة ١٢٢٩ أما نسبة الأببات اليونانية لملى بزلوس فشكوك فيها كل الشك كذلك .

وفي العربية صاغمًا الماوي في شرحه على « السلم » كما يلي :

کم کل، کہف لہ ، برکساہ ، بہی گذ، کملہ ، لاذکم ، بلاف ، سماکملا ، کالشکل الأول کم بدر ، کوی سلما کم کان ، کل بدیر ، للوہاد کلا کم لاح ، بدر اللیل ، بدر ، سا، کم ،کلا سرت له بضروب الشکل فاکتملا

والإشارة إلى المقدمتين فقط ، وبالحروف ك (كلية موجبة) ل (كلية سالبة) ب (جزئية موجبة) ثم ( جزئية سالبة ) : « ويدل على أول ضروب الثانى فراغ عدة ضروب الأول وكذا الباق . ويدل على أول الرابع أيضاً توالى البدكافين اللذين في أول ١٠٠٠ أر الأخير من البيت الشانى لأن الرك من كليتين موجبتين لا يكون إلا أول ضروب شكل بالاستقراء . وقولى كالشكل الأول أي ضروب الشكل الثالث كضروب الشكل الألث بعد » .

إلى عمليات الرد . كما أن هناك محاولات مثل هـذه فى المربية مثالها محاولة الملوي ، ولكنها أكثر نقصاً من مثيلاتها فى اليونانية واللاتينية لأنهـا تشير إلى نوع المقدمات دون النتائج .

يبد أن هناك اختلافا (\*) كبيراً في طريقة الصياغة اللاتينية وأشهرها:

Barbara, Colarent, Darii, Ferioque, prioris: Cesare, Camestres, Festino, Baroco secundae: Tertia Darapti, Disamis, Datisi, Felapton, Bocardo, Ferison, habet, Quarta insuper addit: Bramantip, Camenea, Dimaria, Fesapo, Fresison.

السنة التحصيل فأن تقول: السفرى لا تكون إلا موجبة فهى إما كاية أو جزئية، طريقة التحصيل فأن تقول: السفرى لا تكون إلا موجبة فهى إما كاية أو جزئية، والسكرى لا تكون إلا كلية فهى إما موجبة أو سالبة . فاثنان في اثنين بأربعة فضرو به المنتجة أربعة: الضرب الأول موجبتان كليتان نحو: كل إنسان حيوان، وكل حيوان حسم، والمنتيجة كلية موجبة وهي كل إنسان جسم . الثاني : كليتان والسفرى موجبة نحو: كل وضوء عبادة ، ولا شيء من العبادة

<sup>(\*)</sup> مصدر الاختلافات في الشكل الرابع . فعند ايبرفك Uoberweg هو:
Bamalip, Calemes, Dimatis, Fesaps, Fresison
وعند بوررويال هو:

Barbaci, Calontes, Dibatis, Fospamo, Fresison أما دلالة الحروف الساكنة فهي ، ( مَ ملاحظة أن الحرف يؤثر في المتحرك الذي يسبقه أو بعبارة أدق القضية التي يدل علمها هذا المتحرك) :

M تشير إلى نقل المقدمتين الواحدة مكان الأخرى . (مأخوذة من الكلمة metathesis) S العكس الستوى البسيط . (مأخوذة من الكلمة simpliciter ونحسذوف قبلها conversio ) ويظل كم القضمة كما هو في الأصل .

p عـكس الـكلية إلى جزئية وهو ما يسميه الدرسيون باسم العـكـس بالعرض per accidons ( ومن هنا جاء الحرف p

<sup>:</sup> وإلى هــذا يشير البيتان ( ductio per impossibile مأخوذة من كلة vult simpliciter verti, P vero per accid.

M vult transponi, C per impossibile duci.

بمستنن عن النية ، والنتيجة سالبة كلية وهى : لا شيء من الوضوء بمستنن عن النية . الثالث موجبتان والصفرى جزئية والكبرى كلية ، نحو : بمض الوضوء عبادة كاوكل عبادة تفتقر إلى نيسة — ينتج موجبة جزئية وهى بمض الوضوء يفتقر إلى نيسة . الرابع صفرى موجبة جزئية ، وكبرى سالبة كلية : نحو بهض الوضوء عبادة كا ولا شيء من العبادة بمستنن عن النية — ينتج سالبة جزئية وهى : ليس بعض الوضوء بمستنن عن النية » [ الملوى على « السلم » ] .

وتترتب الأضرب تبماً لما قلناه في لا ٢٠٢ فالمكلى أشرف من الموجب والموجب أشرف من السالب، والمكلى أشرف من الموجب .

### ١٠٨ - مبرأ الشكل الأول:

الماكان الحد الأكبر في هدده الشكل محمولاً بالساب أو بالإيجاب على الأوسط مستفرقاً ، وكان هذا الأوسط محمولاً بالإيجاب في الصفرى على الأصغر وهو موضوع النتيجة ، فن الواضح إذن أن هذا الشكل إنما يقوم على مبدئين ، أحدها خاص بالضروب الوجبة والآخر بالضروب السالبة .

فمبراً الضروب الموجبة هو: «ما ينطبق على معنى مستفرق ينطبق أيضاً على كل ما يقال عليه هـــذا المنى ». ويعبر عنه المدرسيون بقولهم: «ما ينطبق على التالى ينطبق على المقدّم » Quod convenit consequenti, convenit antecedenti، ويعنون بالتالى المنى المستفرق ، المحمول على آخر ، وبالمقدم الموضوع المحمول عليه المستفرق ، لأن المحمول في الواقع يستنتج كتال من الموضوع : إذا كان إنساناً ، كان حيوانا . ومثال هذا أنه لمــا كان معنى «حيوان » منطبقاً على أفراد الإنسان فإنه ينطبق على الأحباش .

ومبدأ الفروب السالم هو : « ما يسلب عن معنى مستغرق يسلب عن كل

مايقال عليه هدذا المني » . فإذا سلبنا « الشجرة عن كل أفراد الحيوان كانت مسلوبة عن كل أفراد الإنسان لأنهم داخداون تحت الحيوان . ويعبر عنه المدرسيون (\*) يقولهم: مايسلب عن التالىيساب عن المقدة م consequenti · negatur de antecedenti .

ومن هنا يتبين أن المبدئين اللذين يقوم عليهما هـذا الشكل مما مبدآ « مقالة السكل واللاثميء» لأن المبدأ في الضروب الموجبة هو « مقالة السكل وفي الضروب السالبة هو « مبدأ اللاثميء » .

#### ١٠٩ - مميزات هذا الشكل:

( ) أنه وحده الذي ينتج المحصورات الأربع: ك، ل، ، ، س

(<sup>1</sup>) أنه وحده الذي ينتج ك وذلك لأنه لكى تكون النتيجة كلية موجبة يجب أن يكون الأصغر مستفرقاً في الصغرى ، وبالتالي موضوعاً لها ، والحد الأوسط محمولاً : فيكون الأوسط غير مستفرق في الصغرى ، فيجب إذن أن يكون مستفرقاً في الحكرى ( القاعدة ٣ ) أى موضوعاً لها . وهذا بعينه هو الشكل الأول : ففيه الأوسط موضوع في الحكرى محمول في الصغرى .

ولهذه الميزة كان هذا الشكل أهم الأشكال وأكثرها فائدة . لأن كل الاستدلال العلمى ، وموضوعه الوصول إلى قضايا كلية موجبة ، يميل إلى العمل تبعاً للضرب ك ، ك ، ك من هذا الشكل .

(ح) وفي هــــذا الشكل وحـده يكون الموضوع في النتيجة موضوعاً في المقدمات . أما في الشكل الثاني فإن

<sup>(\*)</sup> راجم « منطق بوررويال » : ص ٢٥٤ — ص ٥٥٥ ؛

محمول النتيجة موضوع في الـكبرى ، وفي الشكل الثالث موضوع النتيجة محمول في الصفرى ، وفي الشكل الرابع نقض مزدوج .

وهذا من الأسباب التي تجمل البرهنة بطريق الشكل الأول تبدو أكثر طبيعية من هذه البرهنة نفسها معبراً عنها في أي شكل آخر .

# الشكل الثاني

110 - لهذا الشكل قاعدتان كذلك:

(1) يجب أن تـكون إحدى المقدمتين سالبة .

لأنهما إذا كانتا مما موجبتين، فإن الحد الأوسط، الذي هو محمول دائمـاً في هذا الشكل، سيكون غير مستغرق، وهذا يخالف انقاعدة ٣٠

(-) يجب أن تكون الكبرى كاية .

لأنه كانت النتيجة سالبة ، لكون إحدى المقدمتين سالبة تبماً للقاعدة الأولى ، فإن الحد الأكبرى ، فيجب إذن أن تكون الكبرى كاية .

الأربعة الموجبة تبماً للقاعدة الأولى من قواعد هذا الشكل .

س ، ك ، س تبماً للقاعدة الثانية القائلة بوجوب كلية الكبرى .

ل ، ك ، س تبماً للازمة و القاعدة ؛ كما في هذ الضرب في الشبكل الأول . فلايبتي إذن من الأضرب العشرة عير أربعة :

فالضِّر ْبِ الأول هو : ل ، ك ، ل Cesare ومثاله :

لاكذوب مصدّق كاكلُّ شريفٍ مُصدَدَّق . . . لاشريف كذوب والضرب الثاني هو : له ، ل ، ل Camestros ومثاله :

كل نجم مضى ابنفسه كا لا كوكب مضى ابنفسه . . . لا كوك نجم والضرب الثالث هو : ل ، س Festino ومثاله :

لاواحــد من السمك يتنفس برئة 6 بعض الحيوان البحرى يتنفس برئة بعض الحيوان البحرى ليس بسمك ·

والضرب الرابع هو : ، ك ، س ، س Boarco ومثاله :

كل منافق مضال في بعض المادحين ليسوا مضلكين ، . . . ليس بعض المادحين منافقاً .

## مبرأ هزا الشكل :

۱۱۲ — هذا الشكل يقوم على أساس استبماد الموضوع ع عن الجنس م ، إما لأنه لايتصف بالصفة بالصفة ط الموجودة في هذا الجنس ، وإما لأنه يتصف بالصفة ط المستبعدة عن هذا الجنس .

والبدأ الذى يقوم عليه هذا الشكل عكن أن يصاغ على النحو التالى: الممنيان اللذان يكون أحدها في حالة تقابل، والآخر في حالة هوية مع ثالث مشترك، يكونان فيما بينهما في حالة تقابل.

ونستطيع مع ذلك أن نصوغ هذا المبدأ على شكل مبدأ بن : الأول خاص بالضربين الأول وهعته والثالث Fostino وهو بمينه مبدأ الضروب السالبة في الشكل الأول ونعنى به : ما يسلب عن معنى كلى يسلب أيضاً عن كل في الشكل الأول ونعنى به : ما يسلب عن معنى كلى يسلب أيضاً عن كل في الشكل الأول ونعنى به : ما يسلب عن معنى كلى يسلب أيضاً عن كل في الشكل الأول ونعنى به : ما يسلب عن معنى كلى يسلب أيضاً عن كل

ما يحمل عليه هذه الكلى. والثانى خاص بالضربين الثانى والرابع . Camestros وهو: كل ما هو داخل فى ماصدق معنى كلى لاينطبق على واحد من الأفراد المسلوب عنها هذا الكلى . فنجم فى المثال المذكور داخل فى ماصدق ماهو مضى و بنفسه ، فلا ينطبق على السكوك الذى سلب عنه أن يكون مضيئاً بنفسه .

#### الشكل الثالث

١١٤ - لهذا الشكل قاعدتان كذلك:

ا - إيجاب الصغرى .

وقد برهنا عليها في الشكل الأول ؟ ــ ذلك لأنه في كلا الشكابين محمول النتيجة هو أيضاً محمول الكبرى .

ب - جزئية النتيجة [\*].

لأنه لـ كانت الصفرى موجبة ، فإن الحـد الأصغر محمولها غير مستغرق ، فلا يكون مستفرقاً في النتيجة ، فلا بدأن تكون هذه إذن جزئية .

١١٥ – المنتج في هذا الشكل ستة أضرب فقط:

فن العشرة المنتجة تسقط ك ، ل ، ل ، ك ك ، س ، س تبماً للقاعدة الأولى من قراعد هذا الشكل ،

ك ، ك ، ك ك ل ، ك ، ل تسقطان تبماً للقاعدة الثانية القائلة بأن النتيجة يجب أن تكون جزئية ؟

فالباق إذن ستة أضرب:

فالضرب الأول ك ، ك ، ال Darapti ومثاله :

كل حيوان جسم كاكل حيوان نام . . . بعض الجسم نام .

والضرب الثالى ب النامي Disamis ومثال : بعض الإنسان جسم كا

<sup>(\*)</sup> جعل بعض المناطقة ، وعليه جرى المناطقة العرب ، الشرط الثانى لهذا الشكل أن تكون إحدى مقدمتيه كلية وذلك لكي يكون الاوسط مستغرفاً .

وذلك لان التماعدة القائلة بوجوب استغراق الحد الا وسط مرة واحدة على الاقل تظهر ضرورتها في هذا الشكل أكثر منه في أى شكل آخر . لأنه حينها يكون الأوسط موضوعاً في المقدمتين يمكن التهدت بوضوح عن استغراقه . أما حينها يسكون أحياناً محولا أو في الحالتين محولا فإن من الصعب التحدث عن استغراقه لأن المحمول لا ينظر إليه في الواقع من جهة الاستغراق مطلقاً ، أو هذا ما يقول به خصوم نظرية كم المحمول ه

## كل إنسان حيوان . . . بعض الحيوان جسم

والضرب الثالث ك ، ب ، Datioi ومثاله : كل شاعر مرهف الحس 6 ومثاله : كل شاعر مرهفو الحس 6 . . بهض الشعراء مصابون بالتدرن مرهفو الحس . . . بهض الشعراء مصابون بالتدرن

والضرب الرابع ل ، ك ، س Felapton ومثاله : لا إنسان مستنن عن نقسه ك كل إنسان عدو نقسه . . . بمض الأعداء لا يستغنى عنهم .

والضرب الخامسى س ، ك ، س Bocardo ومثاله : بعض الحقائق ليست عتملة ف كل الحقائق مؤدية إلى السمو . . . بعض ما يؤدى إلى السمو ليس بمحتمل .

والضرب السارسي ل ، م ، س Ferison ومثاله : لا وطنى منافق 6 بمض الوطهيين خطباء . . . بعض الخطباء ليس بمنافق\*

(٠) يقول جبلو إن الاضرب المنتجة في هذا الشكل خمسة لاستةلأنه يمكن تحويل Datisi إلى Disamis ألى Disamis الى Disamis الله القياس . وعكس النتيجة عكساً مستوياً — فمثلا القياس .

كل خادم لله ملك ، بعض خدام الله فقراء . . بعض الفقراء ماوك — هو بعينه القياس : بعض خدام الله فقراء ، كل خادم لله ملك . . بعض الملوك فقراء — فلا يعترف إذ إلا بضريين اثنين موجيين في الشكل الثالث. فانه إذا كان الاوسط غير مستفرق مرة واحدة ، فلا يهم إذا كانت هذه الحالة في الكبرى أو في الصغرى ، ما دامت الكبرى والصغرى لا يمكن التميز بينهما إلا بنضل النحو وبطريقة اصطناعية صرفة .

ولكن لما كأنت الجزئية السالبة لا تعكس عكساً مستوياً ، فإن الا ضرب الثلاثة السالبة لا يمكن ردها .

#### ١١٦ - مبدأ هذا الشكل:

لما كانحدا النتيجة محمولين في القدمات على حدّ ثالث واحد أوسط ، فإن مبدأ الضروب الموجبة في هذا الشكل يمكن أن يُصاغ على النحو التالى :

«حينا يمكن حدين أن يقالا على شيء واحد بالإيجاب ، فإن من الممكن أن يقال الواحد على الآخر جزئيا » أو «إذا أمكن حدين أن يثبتا لثالث واحد ، أمكن ثبوت الواحد للآخر جزئيا » \_ فإنهما لما كانا مجتمه بن معاً في هـذا الشيء وكانا مقولين عليه بالإيجاب ، فينتج من هذا أنهما أحيانا مرتبعال مما ، وبالتالى ، يمكن أن يقال الواحد على الآخر بالإيجاب جزئياً ؛ ولكن لكى يكون من المؤكد أن الحدين مقولان على شيء واحد هو الأوسط ، لا بد أن يكون هذا الأوسط مستفرقاً من واحدة على الأقل ، لأنه إن لم يستفرق ، كان من الجائز أن يكون الحدان مقولين على شيء واحد على جزئين مختلفين من شيء مشترك ، أي لا يكونان إذن مقولين على شيء واحد في الواقع .

ومبدأ ضروب السلب هو : « إذا كان أحد الحدين منفياً والآخر مثبتاً بالنسبة إلى شيء ثالث واحد ، فيمكن أن ينغي الواحد عن الآخر جزئيا » .

وذلك لأن من المؤكد أنهما ليسا مرتبطين دائماً ، ما داما ليسا مرتبطين في هذا الشيء الثالث الواحد . إذن من المكن أن ينفي الواحد عن الآخر جزئيا . ولكن يجب ، للسبب عينه ، ولكي يكون الشيء الثالث واحداً ، أن يكون الأوسط مستفرقاً مرة واحدة على الأفل .

١ – في هذا الشكل لا يبرهن إلا على القضايا الجزئية : ويستعمل غالبا حينما

۱۱۷ – مميزات هذا الشكل\*

<sup>( \* )</sup> Keynes, p. 319

يمترض على قضية كلية يسوقها الخصم باثبات حالة لا تكون فيها مثل هذه القضية الكلية صادقة . ولهذا قال لاشليبية عن هذا الشكل إنه قياس (التفنيد) ويسمى أيضاً (التفنيد بالمثال) .

- وهو الشكل الطبيعى فى الحالة التى يكون فيها الحدد الأوسط مفرداً، خصوصا إذا كانت الحدود الأخرى عامة . فان من الملاحظ أنه إذا كان حد واحد فقط فى قضية موجبة مفرداً، فان هذا الحد يكاد يكون من الضرورى أن يكون موضوعها . فثلا : سقر اطحكيم كا سقر اط فيلسوف . . . بعض الفلاسفة حكاء - هذا النوع من البرهنة لا يمكن أن يعبر عنده فى أى شكل آخر غير الشكل الثالث إلا بصموبة جداً .

## الشكل الرابع

#### لهذا الشكل ثلاث قواعد:

1 ـ إذا كانت الكبرى موجبة ، وجب أن تكون الصغرى كاية .

لأن الأوسط غير مستفرق في الكبرى الموجبة لأنه محمولها ؛ فيجب إذن أن يستغرق في الصغرى ، فتكون هذه بالتالي كلية لأنهموضوعها .

إذا كانت الصغرى موجبة ، وجب أن تـكونالنتيجة جزئية :

لأن الأصغر محمول فى الصغرى وبالتالى لا يكون فيها مستغرقا إذا كانت موجبة ، فينتج من هذا أنه لابد أن يكون غيرمستغرق فى النتيجة ، أى إن النتيجة ستكون إذن جزئية .

ح \_ إذا كانت إحدى القدمتين سالبة ، وجب أن تكون الكبرى كلية لأنه لما كانت النتيجة سالبة ، فإن الحدد الأكبر مستفرق فيها ؟ فيجب إذن أن يكون مستفرقاً فى المقدمات . فلما كان هوموضوع الكبرى فإن الكبرى ستكون إذن كاية.

١١٩ – الأضرب المنتجة في هذا الشكل خمسة فقط؛ وذلك لأن :

ك ، ب ، ب ف ك ، س ، س يسقطان تبماً للقاعدة الأولى .

ك ، ك ، ك ، ل ، ك ، ل يسقطان بالقاعدة الثانية

س ، ك ، س

فلا يبقى إذن غير خمسة أضرب:

فالضرب الأول هو ك ، ك ، ب Brumantip ومثاله :

كل مجاملة نفاق كى كل نفاق رذيلة . . . بعض أنواع الرذيلة مجاملة والضرب الثانى هو ك ، ل ، ل ، Camenes ومثاله:

كل مصائب الحياة زائلة 6 لاواحد من الزائل مستدع للخوف . . . لاشيء يستدعى الخوف هو مصيبة من مصائب الحياة .

والضرب الثالث هو ب ، له ، ب Dimaris ومثاله :

بعض الأحزان 'مغّـذٍ للروح 6 كل مغذ للروح مطلوب . . . بعض ماهو مطلوب أحزان ·

والضرب الرابع هو ل ' ك ، س Fesaro ومثاله :

لامجنون مسئول ف كل مسئول قابل لأن يماقب . . . بعض القابلين للمقاب ليس بمجنون .

والضرب الخامس هو ل، ب، س Fresison ومثاله :

لامصلح مطمئن ، بعض المطمئنين بلها ، . . ليس بعض البلها ، بصلح هل يومد شكل راسع مستقل ؟

لم يمترف أرسطو كما قلمنا بوجود شكل رابع . ولكنه يمترف بإمكان الاستنتاج بطريق غير مباشر فى الشكل الأول ، وذلك إما بمكس النتيجة عكساً مستوياً فقط ، أو بمكسها عكساً مستوياً مع وضع المقدمة بن الواحدة مكان الأخرى فينتج عن ذلك خمسة أضرب ملحقة بالشكل الأول تمد أضرباً غير مباشرة فى هذا الشكل .

ولا يقتصر إمكان الاستنتاج بطريق غير مباشر على الشكل الأول فحسب، بل إن الشكلين الآخرين بحكن أن يميز فيهما بين الاستنتاج بطريق مباشر وبطريق غير مباشر أعيى أنه من الممكن أن يميز بين الاستنتاج مباشرة في Camestres وبينهما مماً في Cesare ولكن يلاحظ أن وضع الأوسط في المقدمات لايتغير في حالة الاستنتاج بطريق غير مباشر في الشكلين الثاني والثالث. أما في حالة الشكل الأول ، فإن الاستنتاج بطريق غير مباشر يغير وضع الأوسط في المقدمات . وذلك لأننا حيم نمكس النتيجة عكساً مستوياً في أي ضرب من أضرب الشكل الأول لا نستطيع بواسطة وضع المتدمتين الواحدة مكان الأخرى أن مجمل المقدمة المحتوية على مجمول عكس النتيجة مقدمة كبرى مع بقاء صورة الشكل كما هي ، لأن الحد الأوسط في هذا الشكل ليس له نفس الوضع في كلتا الشكل كما هي ، لأن الحد الأوسط في هذا الشكل ليس له نفس الوضع في كلتا الشكل في القياس يتمين بحسب موضع الحد الأوسط فإن من الممكن حينئذ الشكل في القياس يتمين بحسب موضع الحد الأوسط فإن من الممكن حينئذ أن نقول بوجود شكل آخر رابع . هذا إلى أنه يلاحظ كذلك أن تعيين ماهي مقدمة كبرى ومقدمة صغرى في الشكاين الثاني والثالث صعب جدداً من الناحية مقدمة كبرى ومقدمة صغرى في الشكاين الثاني والثالث صعب جداً من الناحية أن نقول بوجود شكل آخر رابع . هذا إلى أنه يلاحظ كذلك أن تعيين ماهي مقدمة كبرى ومقدمة صغرى في الشكاين الثاني والثالث صعب جداً من الناحية أن نقول بوجود شكل آخر رابع . هذا إلى أنه يلاحظ كذلك أن تعيين ماهي مقدمة كبرى ومقدمة صغرى في الشكاين الثاني والثالث صعب جداً من الناحية أن نقول بوجود شكل آخر رابع . هذا إلى أنه يلاحظ كذلك أن ناحيل ما الناحية أن المستورة كبرى ومقدمة صغرى في الشكاين الثاني والثالث صعب جداً من الناحية أن الناحية ويوضع المدرود شكل آخر رابع . هذا إلى أنه يلاحظ كذلك أن ناحية من الناحية ويوضع المحكن حين الشكاين الثاني والثالث صعب جداً من الناحية من المحكن حينا المناح الم

المقلية ، وممكن فقط من الناحية النحوية بقولنا إن موضوع النتيجة موجود فى الصنرى ومحمولها فى الكبرى وإذا كان هذا سبيل التميين لما هى مقدمة صغرى ومقدمة كبرى ، فلا حاجة إلى القول بوجود ضروب غير مباشرة فى الشكلين الثانى والثالث ، وكان علينا من ناحية أخرى أن نقول بوجود شكل رابع : الأوسط فيه محمول فى الكبرى موضوع فى الصغرى .

وقد لوحظ هذا الفارق فى الاستنتاج بطريق غير مباشر فى الشكل الأول عنه فى الشكل الأول عنه فى الشكلين الآخرين منذ زمان بعيد فقد اعترف تلميذ أرسطو ، ثاوفرسطس ، بوجود هذه الضروب الخمسة غير المباشرة بوصفها ضروباً ملحقة بالشكل الأول . وإذا كان صنعيحاً مايقوله ابن رشد من أن جالينوس هو أول من قال بوجود شكل رابع مستقل بأن جمل الضروب غير المباشرة للشكل الأول شكل مستقلا ، فإن من ذلك أن رأى ثاوفرسطس قد استمر حوالى خمسة قرون .

أما ابن رشد فلا يتفق مع جالينوس في هذا . ومن قبله فمل ذلك كثير من الفلاسفة العرب ، وعلى رأسهم ابن سينا والغزالي .

وتابع ابن رشند رجال العصور الوسطى خصوصاً زبرنه Zabarella وتابع ابن رشند رجال العصور الوسطى خصوصاً زبرنه واثل العصر المحمد المحمد الشراح الأرسططاليين المجيدين في أوائل العصر الحديث ويعتمد في إسقاطه لهذا الشكل أولا على تحليله للقياس على أساس أنه يقوم على «مقالة السكل واللاشيء» ؛ وثانياً على أساس أن رأى جالينوس من شأنه أن يقدم صورة مشوهة للطابع الحقيق للتفكير على أنحاء البرهنة القياسية ، إذ ينظر إلى القياس نظرة خارجية آلية صرفة .

ثم جاء المناطقة فى العصر الحديث ، وفى القرن التاسع عشر وأوائل العشرين بوجه خاص ، فأثبتوا أنه لا وجود لهذا الشكل فى طبيعة البرهنة القياسية نفسها .

وعلى رأس هؤلاء جميماً چول لاشلييه (١) . وهاك مايقوله في هذا الصدد :

ليس عمة مبدأ رابع ولا شكل رابع ؛ وكل ماهنالك ضروب غير مباشرة تستخلص من الشكل الأول (وعكن استخلاص مثلها من الشكلين الآخرين) إما بالمحلس المستوى المنتجة . وهذه الأضرب الماهية هي المعبر عنها بالألفاظ Faposmo, Dabitis, Delantes, Buralipton والتي وضعت في الأبيات التذكيرية بعد الضروب المباشرة الشكل الأول . فالثلاثة الأولى منها ليست في الواقع سوى الأضرب المشكل الأول . فالثلاثة الأولى منها ليست في الواقع سوى الأضرب الأخيران يرجمان إلى Barbara. Darii, Celarent بوضع المقدمتين الواحدة مكان الأخرى [للرابع الأخيران يرجمان إلى منهما عكساً مستوياً ويقال إن الفيلسوف الطبيب جالينوس فقط ] وعكس كل منهما عكساً مستوياً ويقال إن الفيلسوف الطبيب جالينوس ألف من فكر في جول هذه الأضرب مكوّنة لشكل مستقل ؛ ولكن هذه المنافرة من أساسها ، قد هاجها جمع المناطقة في المصور الوسطى ولم تبدأ تظفر بشيء من التأييد إلا في عصر المهضة .

وتابع لاشليمه أيضاً جباو فقال: ليس ثمــة غير ثلاثة أشكال للقياس الحلى وذلك لأنه لــكى يمــكن الحد الأوسط أن يدخل الأكبر في الأصغر أو يستبعده منه ، لابد أن يكون مرتبطاً بالواحــد وبالآخر ، ولا يمــكن إلا أن يكون موضوعاً الواحد والآخر مثبتان له أو منفيان عنه ، أو مجمولاً مثبتاً أو منفياً عن الواحد أو عن الآخر أو عن كليهما معاً . والحالة الأولى هي حالة السكل الثالث . وفي الحالة الثانية ، إذا كان الأوسط مرتبطاً مع الاستغراق الأكبر ، إما بوصفه موضوعاً (الشكل الأولى) أو بوصفه مجمولاً (الشكل الثانى) فإنه يمـكنه إدخاله في الموضوع أو إبعاده عنه ؛ ولــكن يجب من أجل هذا أن يكون مثبتاً للأصغر أو منفياً عنه .

<sup>(</sup>١) تعليقة كتبها لرابييه Rabier ونقلها هذا ف كتابه: «المنطق» ص ٦٦.

« أما فى الشكل الرابع ، فإن الأصغر هو الذى سيكون مثبتا للا وسط أو منفياً عنه . فإذا كان من المكن استنتاج شى من مثل هذه المقدمات ، فإن ذلك لايكون إلا بشرط أن تمكون الصغرى ، والأوسط موضوعها ، مساوية لقضية الأصغر موضوعها ، مساوية المخيرة هى الصغرى موضوعها ، وهذه الأخيرة هى الصغرى حقا » [ جبلو ؟ 120 ] .

# وظائف أشكال القياس الأربعة

القياس هي: « الشكل الأول يستخدم لا كتشاف خواص شيء أو البرهنة عليها ، القياس هي: « الشكل الأول يستخدم لا كتشاف خواص شيء أو البرهنة عليها ، والشكل الشياء الساني لا كتشاف الميزات بين الأشياء أو البرهنة عليها ؛ والثالث لا كتشاف الأنواع المختلفة لا كتشاف الأنواع المختلفة المين الأسلام الله الناني أو الأول ؛ لأنه لجنس ما أو استبمادها » . ومن هنا أمكن إرجاع الرابع إلى الناني أو الأول ؛ لأنه للمييز الأنواع الداخلة تحت جنس يكني بيان تحصيل الشيء اصفة نوعية أو التمييز بين عدة صفات نوعية .

ويوضح لاشليه وظائف الأشكال الثلاثة التي يمترف بها بقوله ﴿ إِن أحدها وهو الأول برهان حقيقة ، والاثنين الآخرين برهانا بطلان — فالثانى يبرهن فيه على بطلان واجب droit مزعوم أو ، والمهنى واحد ، قضية كلية . ولما كانت الكبرى في الشكل الأول داعاً قولاً يعبير عن واجب droit ، أو قضية كلية ، بيها الصفرى قول يعبر عن واقعة أو قضية موجبة ، فيمكن إذن أن يقال إن للقياس في الشكل الثانى والقياس في الشكل الثانث وظيفة خاصة هي قلم الثانث لكبرى قياس الشكل الأول وقلم الثانى لصفرى قياس الشكل الأول . » لكبرى قياس الشكل الأول وقلم الثانى وبهذا أثبت لاشليبه أن الشكلين الثانى

والثالث ليسا فقط مستقلين عن الأول بل أيضا يمارضانه ، لأنهما بطبيعتهما سلبيان ، ويقصد منهما القلب لكبرى الشكل الأول فيما يتعلق بالثالث ، وصغراه فيما يتصل بالثانى .

## رد الأقيسة الناقصة

الذي هي فيه ، بيما الأولى تحتاج إلى شيء من التمديل حتى تظهر ضرورة الاستدلال بوضوح من القدمات كما هي في وضعها الذي هي فيه ، بيما الأولى تحتاج إلى شيء من التمديل حتى تظهر ضرورة الاستدلال بوضوح . والشكل الأول هو المكامل ، بينما الشكلان الثاني والثالث ناقصان ؛ فإن صحبهما ، ولو أنها حقيقية ، فإنها في حاجة إلى أن يبرهن عليها بواسطة الشكل الأول . فعن طريق المكس المستوى لإحدى المقدمتين في القياسين الناقصين ببين أن من المكن إيجاد قياس من الشكل الأول : إما بالنتيجة عينها أو بأخرى يمكن أن تستخلص منها النتيجة الأصلية بواسطة العكس . وفي الحالة التي لا تصلح فيها هذه الطريقة للرد ، نلجأ إلى طريقة غير مباشرة بأن نثبت في التي لا تصلح فيها هذه الطريقة للرد ، نلجأ إلى طريقة غير مباشرة بأن نثبت في قياس من الشكل الأول أن كذب النثيجة يتعارض وصدق المقدمات في كل شكل من الشكلين الناقصين .

وهذه العملية التي تبين فيها صحة الأفيسة الناقصة بواسطة الشكل الأول تسمى الرد . وله نوعان كما رأينا : رد مباشر ، ورد غير مباشر .

الآول الشكل الأول المتحدد الم

من النتيجة الأصلية ، في قياس ِ من الشكل الأول .

فلما كانت الأشكال تختلف فيا بينها وبين بعض بحسب موضع الحد الأوسط في المقدمات ، فإن من الواضح أنه لأجل رد قياس من الشكل الثاني أو الثالث إلى الأول ، لا بد من تغيير موضع الحد الأوسط . وموضع هذا الأخير في الشكلين الثاني والثالث واحد في كانتا المقدمتين ، إذ يكون محمولاً في الثاني موضوعاً في الثالث في كلتا المقدمتين ؛ بينها هو الشكل الأول موضوع في الكبرى محمول في الصغرى . وعلى ذلك فلابد من أجراء العكس المستوى على إحدى المقدمتين في كل من هذين الشكلين ، لكي يمكن رده إلى الشكل الأول .

وتبماً لهذا أيضاً بجب في الشكل الثانى أن نعكس الكبرى ، إذ فيها لا يكون الأوسط في الموضع الذي هو فيه في الشكل الأول ؟ وفي الشكل الثالث أن نمكس الصغرى . ولسكن قد يحدث أن يكون من شأن هذه العملية أن تأنى بتركيب للمقدمات غير صحيح بالنسبة إلى الكيف والكم : فثلا في قياس من نوع Disamis (شكل ٣) حيا نعكس الصغرى لئ ينتج ب فتكون المقدمتان بأن جزئيتين ، مما من شأنه عدم الإنتاج . ولهذا كان من الضرورى أحيانا أن نغير وضع المقدمات بأن نجمل الصغرى الأصلية كبرى والمكس ، ثم نعكس في الشكل الثانى المقدمة التي ستكون صفرى . وفي الثالث تلك التي ستكون صفرى . إلا أن هذا التنبير في الوضع من شأنه أن يعطى نتيجة فيها حدا النتيجة الأصاية قد تغير و ضعهما ؛ فلزم حينثذ عكس هذه النتيجة لكي نسترد تلك التي كانت في القياس « الناقص » الأصلى .

 والآن فلكي نأتى بننس النتيجة ، لا نستطيع أن نمكس الكبرى فنقول: بمض الحيوان ذى انست أرجل حشرة ، ونأتى بالنتيجة المطلوبة وهي كون المنكبوت حشرة أو ليس حشرة . فيجب من أجل هذا عكس الصغرى ، وهي هنا من نوع ك ، فتنمكس دون تغيير للكم ؛ وبتغيير الوضع في الوقت نفسه ينتج قياس من نوع Celarent هو : لا حيوان ذا ست أرجل هو عنكبوت ، الحشرات ذوات ست أرجل . . . لا حشرة عنكبوت .

ويمكن استمادة النتيجة الأصلية بمكس هذه النتيجة فنقول: لا عنكبوت حشرة.

ولوكان القياس الأصلى مغايراً لهذا بمض الغايرة بأن كان : لا حشرة ذات ثمانى أرجل كاكل عنكبوت ذو ثمانى أرجل . . لا عنكبوت حشرة . ورمزه : لا ح هى ط كاكل ع هى ط . . . لا ع هى ح Cesaro

فان هنا المقدمة الكبرى يمكن عكسها عكساً مستوياً بسيطاً لأنها ل ، ولا حاجة إذن إلى تغيير الوضع . فتكون المقدمات : لا حيوان ذا ثمانى أرجل حشرة كاكل عنكبوت ذو ثمانى أرجل ، — وهذا يوافق الضرب Colarent ويعطى مباشرة النتيجة الأصلية .

والصعوبة هي في معرفة ما إذا كانت المقدمات تحتاج من أجل الرد إلى تغيير الوضع ، وما يجب أن يمكس منها ؛ وما إذا كان من الضروري عكس النتيجة في القياس المردود للوصول إلى النتيجة الأصاية ؛ وما هو الضرب الذي يرد إليه في الشكل الأول كلُّ ضرب من أضرب الشكاين الثاني والثالث . ولكن هذه الصعوبات كلها قد تكفات بحامها الكلمات التذكيرية بواسطة بعض الحروف الساكنة فيها : فإن :

ا \_ حروف الابتداء ( F, D, C, B ) تشير إلى الصرب

من الشكل الأول الذي يردإليه الضربُ المطلوب رده بأن تكون واحدة في الضربين عند الشكل الأول الذي يردإليه الضربُ المطلوب رده بأن ترضع سر جرف m (= muta =) يشير إلى أن المقدمات يجب أن توضع الواحدة مكان الأخرى .

ح – حرف simpliciter) يشير إلى أن المقدمة أو النتيجة (لا نتيجة القياس الأصلى ، التي يجب أن تحصل كما هي في الأصلى ، وإعا نتيجة القياس المبين المسحة ، أي القياس من الشيكل الأول المردود إليه) التي يتلوها هذا الحرف يجب أن تمكس عكساً بسيطاً ...

( ع ) — حرف per accidens ) تشير ألى أن المقدمة أو النتيجة التي يتلوها هذا الحرف يجب أن تعكس عكسا بالمرض أو بالتحديد .

(هـ) — حــرف Conversio syllogismi ) د يشير إلى وجــوب استخدام طريقة الرد غير المباشر بواسطة قياس الحاف .

واتوضيح هدذا نأخذ الضرب Disamis من الشكل الثالث كما نعرف من الأبيات التذكيرية . فالحدد الأوسط إذن موضوع في المقدمتين والكبرى المشار إليها بالحرف I هي والصغرى له والنتيجة ب فالقياس رمزه : بعض طهي ح ؟ كل طهي ع . . بعض عهي ح - فلرد هدذا الضرب ، نجدد أن الحرف m يشير إلى وجوب تغيير الوضع ، والحرف s يشير إلى وجوب إجراء العكس المستوى البسيط للمقدمة المشار إليها بالحرف المتحرك السابق ثم للنتيجة ، والحسوف D يشير إلى أن القياس الجديد من الضرب Darii في الشكل الأول ، هكذا : كل طهي ع ؟ بعض عهى ط . . بعض حهى ع وبعكس هذه النتيجة نصل إلى بعض عهى ح .

• ١٧٠ — إلا أن هـذ. العملية الرد المباشر لا يمكن إجراؤها بالنسبة إلى الضربين Baroco, Bocardo . وذلك لأنه لكي يتغيير وضع الحــد الأوسط في المقدمتين بالنسبة إلى كل منهما ، كما يتطلب ذلك الشكل الأول ، لابد من

عكس إحدى القدمتين فى كل منهما . ونحن نرى أن القدمات فى هذين الضربين : إما موجبة كليمة ، أو سالبة جزئية . وهذه الأخيرة لا عكس لها ، سواء أكان العكس بسيطا أم بالمرض ، أما الأولى ك فمكسها ، فبمكسها تكون لدينا مقدمتان جزئيتان ، فلا إنتاج . ولهدذا يجب أن نستعمل عملية أخرى هى هملية الرد غير المباشر

والردغير المباشر أو الرد بالمتنع Per Impossibile هو أن نبين بواسطة قياس من الثكل الأول لا اعتراض عليه ، أن كذب النتيجة في القياس الأصلى يتمارض مع صدق المقدمات ، هكذا :

نقول أولا إن Baroco رمزها هو كل ح هى ط ف ليس بعض ع هى ط . . ليس بعض ع هو ح — ومثالها : كل الزنوج ذوو شعر مجعد 6 بعض الإفريقيين ليسوا ذوى شعر مجعد . . . بعض الافريقيين ليسوا بزنوج و فإذا كانت هده النتيجة كاذبة ، ستكون نقيضتها صادقة وهى : كل الإفريقيين زنوج . ويمكن تركيب هذه مع الكبرى الأصلية لعمل قياس من الضرب زنوج . ويمكن تركيب هذه مع الكبرى الأصلية لعمل قياس من الضرب كل ع هى ط : كل ح هى ط ف كل ع هى ح . . . كل ع هى ط : كل الإفريقيين ذنوج . . . كل الإفريقيين ذوو شعر مجعد . . . كل الإفريقيين ذوو شعر مجعد .

ولكن هذه النتيجة تناقض الصغرى الأصلية : وعلى ذلك فإنه إذا كانت المقدمات الأصلية صادقة ، فإن النتيجة التي استنتجناها لا يمكن أن تكون كاذبة ؛ فالقياس الأصلي إذن صحيح .

وكذلك الحال بالنسبة إلى Bocardo ، اللهم إلا أننا هنا ترك نقيض النتيجة مع الصغرى الأسلية لكى نصل إلى نتيجة متناقضة مع الكبرى الأسلية بينا نحن في حالة Baroco قد ركبناها مع الكبرى الأسلية لكى نصل إلى نتيجة تناقض الصغرى الأسلية. وهذا الاختلاف بين هذين الضربين يشير إليه

موضع حرف و الوسطى ، إذ أن هــذا الحرف يشير إلى أن المقدمة الشار إليها بالحرف المتحرك السابق على هذا الحـــرف شهمل ، بينما الأخرى تركّب مع نقيض النتيجة .

Baroco ومع ذلك توجد طريقة للرد المباشر بالنسبة إلى Baroco وذلك بواسطة نقض المحمدول وعكس النقيض المخالف على النحو التالى:

فإن Baroco ورمزها كل ح هي ط ، ليس بعض ع هي ط . . . بعض ع هي ليست ح يمكن أن ترد إلى Ferio بواسطة عكس النقيض المخالف للكبرى ونقض المحمول للصغرى هكذا : لالا – ط هي ح م بعض ع هي لا – ط . . . بعض ع هي ليست ح – ولهذا اقترح بعضهم التعبير عن Baroco في هذه الحالة باللفظ Faksoko وفيه الحرف له يشير إلى نقض المحمول ، فتكون وله تدل على نقض المحمول المتبوع بالمكس المستوى (أى تدل على عكس النقيض المخالف) .

و Bocardo ، ورمزها بعض طهی لیست - ، کل طهی ع . . . بعض ع هی لیست - ، کل طهی ع . . . بعض ع هی لیست - ، یمکن آن ترد إلی Darii بواسطة عکس النقیض المخالف للکبری و تغییر وضع المقدمات ه کذا : کل طهی ع ک بعض لا - - هی ط . . . بعض لا - - هی ع . وهذه یمکن إرجاعها إلی النتیجة الأصلیة بواسطه عکس المتبوع بنقض الحمول (أی نقض العکس المستوی) . ویشار إلی هذه العملیة فی الرد ملافظ Doksamosk .

۱۲۷ – وایس اارد مقصوراً علی رد الشکاین الناقصین إلی الشکل الأول، بل إن من المکن أيضا بيان أن أي قياس ليس فقط يمکن أن يرد إلى الشكل الأول، بل وأيضاً يمكن أن يرد إلى أى ضرب أسلى من ضروب هذا

الشكل. ويمكن البرهنة على ذلك بأن نبين أولا أن أى ضرب من ضروب الشكل الأول يَمكن أن يرد إلى أى ضرب آخر من ضروب الشكل عينه.

فا ن Barbara يمكن أن ترد إلى Celarent . بواسطة نقض محمول الكبرى ثم نقض محمول النتيجة المتحصلة على النحو التالى (مستعملين الأسهم) :

كل ط هي ح → لا طهي لا - ح كل ع هي ط → كل ع هي ط كل ع هي ح ← لا ع هي لا - ج

وبالمكس يمسكن رد Celarent إلى Barbara . كذلك وبالطريقة عينها أى نقض محمول الكبرى والنتيجة المتحصلة ، يمكن رد Darii و Ferio الواحد إلى الآخر . كما يمكن من ناحية أخرى رد كل من Barbara , Darii الواحد إلى الآخر بواسطة الرد غير المباشر على النحو التالى :

لنأخذ Barbara: كل طهي ح كل ع هي ط . . كل ع هي ح و إلا كانت النتيجة فيس بعض ع هي ح و حينئذ سيكون كل ط هي ح ، كل ع هي ط ، ليس بعض ع هي ح صادقة معا . وهذه الأخيرة يمكن بنقض المحمول ثم المكس (وسنشير إلى لا — ح بقولنا ح ) أن تصبح بعض ح هي ع وبتر كيبنا لهذه مع : كل ع هي ط يكون لدينا القياس الآتي من الضرب Darii : كل ع هي ط ، بعض ح هي ع ط يكون لدينا القياس الآتي من الضرب ثم نقض المحمول تصبح ليس بعض ط . . بعض ح هي ح . ومعني هذا أن كل ط هي ح كليس بعض ط هي ح صادقتان معا ، ولكن هذا مستحيل لأنهما متناقضتان . إذن : « ليس بعض ع هي ح » ليست صحيحة ، ومعني هذا أن نقيضتها كل ع هي ح صحيحة .

وبالطريقة عينها عمركن رد Darii بطريق غير مباشر إلى Barbara

۱۲۸ — وعملية الردهد، لها أنصارها ولها خصومها ، ولكل حججه ، فأنصارها يقولون إن ضرورة الاستدلال في القياس لانظهر بوضوح إلا إذا كان الشكل يقوم مباشرة على « مقالة الكل واللاشيء » ، وهذا لا يتحقق إلا بالنسبة إلى الشكل الأول ، فلابد إذن من بيان إمكان رد الشكلين الآخرين إلى هذا الشكل الأول حتى تتبين ضرورة الاستدلال بوضوح .

أما خصومها فيقولون إن هذه العملية غير ضرورية من جهة ، وغير طبيعية من جهة أخرى . فهى غير ضرورية أولا لأنه موجب لاعتبار « مقالة السكل واللاشى » هى الأساس فى كل استدلال صحيح ، بل إن لسكل شكل من الأشكال أساسه ومبدأه الخاص به الذى يمسكن أن 'يعد مستقلا وفى نفس مستوى «مقالة السكل واللاشى » .

وهى غير طبيعية ثانياً لأنها تتضمن غالبا وضع حمل غيرطبيمى وغدير مباشر ، مكان حمل طبيعى مباشر ، وهناك أنواع من الحجج تقع بطبيعتها في الشكلين الثانى والشاك أولى من أن تقع في الشكل الأول . فثلا : كل عاقل يسمى في الحير ، أنا لست أسعى في الحير . . أنا لست عاقلا — من نوع Camestres . فإذا درد إلى المنت عاقلا عاقل هو أنا » ، والنتيجة تصبح « لا عاقل هو أنا » .

إلا أن رفض هؤلاء الخصوم لهذه العملية يقوم على أساسين متمارضين : فبمضهم يرفضها على أساس أن الأشكال الأخرى (غير الشكل الأول) ليست سوى «تمديلات عرضية للشكل الأول» « وتعبيرات مشوهة عن عملية عقلية مركبة» كما يقول هاملتون، و « لا تحصل على نتائجها إلا بطريقة ماتوية واستنباط مدخول، ونفس النتيجة تتحصل من نفس الأوسط في الشكل الأول ببرهنة صافية لااضطراب غيها ولاخلط» على حد تعبير كذت.

والبعض الآخر يرفضها على أساس أن لكل شكل استقلالا عن الشكل

الآخر ، والثانى والثالث كل منهما فى مستوى الأول ، لأن كل واحد منهما يعبر. عن طريقة معينة من التفكير ويبرهن به على نوع معين من القضايا ، ولكل وظيفته الخاصة — وعلى رأس هؤلاء لاشلييه كما رأينا من قبل .

### القياس الاستثنائي

۱۲۹ – لم يقسم أرسطو الأقيسة إلى شرطية وحملية على النحو الذى نفهمه الآن ، وإنما أشار إلى نوع من الأقيسة التي يكون صدق نتائجها متوقفاً على ما هو متفق عليه أو بعبارة أخرى هذه الأقيسة هي التي تبر هن على مقدم قضية شرطية وتبعاً لذلك ، وبواسطة التسليم بهذا الفرض، على النتيجة . فمثلا إذا سلمنا بأنه إذا كانت اهي في فاين حهى و ، فاين أى قياس يبرهن على أن اهى في يبرهن ، بالتسليم بهذا ، على النتيجة وهي أن حهى و . ولكن بدون هذا التسليم لا يمكننا أن نبرهن على أن حهى و ولهذا سميت البرهن على أن حهى و ولهذا سميت البرهنة على هذه الأحيرة بأنها بحسب الفرض Ex hypothesi ولهذا سميت البرهنة على هذه الأحيرة بأنها بحسب الفرض

وأول من ميز بين الأقيسة فقد ممها إلى حملية وشرطية تلاميذه: ثاوفرسطس وأوذيموس . ثم جاء الروافيون فتوسموا فى بحث الأقيسة الشرطية وتابعهم على ذلك المدرسيون ، فقسموا الأقيسة المساة conjenctifs ، إلى شرطية متصلة bypothétiques .

أما المناطقة العرب فإننا نجد بعضهم يميز بين الأقيسة الاقترانية والاستثنائية ويقصر الافتراني على المركب من الحمليات والاستثنائي على المركب من الحمليات والشرطيات ( بنوعها ) معا ، وحينئذ يقسم الاستثنائي إلى استثنائي متصل ، كما فعل الغزالي وابن الحاجب والأخضري – والبعض الآخر يقسم الاقترانية إلى اقرانية حملية عليات والشرطيات أو من والاقرانية الاستثنائية ، والاقرانية الاستثنائية ، والاقرانية الاستثنائية ، هي المركبة من الحمليات والشرطيات أو من

شرطيات فحسب وعلى رأس هؤلا ابن سينا و تبعه صاحب « البصائر » ولكن ابن سيناكما لاحظالماوى في شرحه على « السلم » ، مع كونه هوالذى استخرج الأقيسة المركبة من الشرطية ، فإنه أورد تشكيكات فى إنتاج المتصلمتين منه والمقصلة والحملية . وهذا الوضع نفسه نجده عند المناطقة المحدثين ، وإليه أشار كينز ( ١٠٠٣) فقال إن بعض المناطقة أغفل الأقيسة التي تكون فيها النتائج الشرطية مستنتجة من مقدمات شرطية خالصة وقصر الأقيسة الشرطية على تلك التي تكون فيها إحدى المقدمتين فقط شرطية . وقسم هو الأقيسة الشرطية تقسيماً مختلفا على أساس تفرقته فى داخل القضايا الشرطية بين المتصاة المطلقة المهام عنده إلى شرطية ، واستثنائية منفصلة ، والشرطية تنقسم إلى ثلاثة أقسام :

شرطية متصلة نسبية conditional وهي التي يتركب فيها القياس من مقدمتين شرطيتين مقصاتين نسبيتين ونتيجة شرطية متصاة نسبية .

کلیا کانت ۱ هی ح ، کانت ۶ کیا کانت ۱ هی ب کانت ح ... کلا کانت ۱ هی ب کانت ۶ ...

٣ - شرطية متصلة مطلقة .byp. syl وهي التي يتركب فيها القياس من
 مقدمتين شرطيتين متصلتين مطلقتين ونتيجة متصلة مطلقة :

مهما كانت ق صادِقة كانت ت صادقة ؟ مهما كانت ت صادقة كانت ص صادقة . . . مهما كانت ق صادقة كانت ص صادقة .

۳ -- شرطية متصلة حملية. hyp. ·cat. syll أو استثنائى متصل ، وهي التي يتركب فيها القياس من ثلاث قضايا وإحدى المقدمتين شرطية بينها الأخرى والنتيجة حمليتان:

<sup>(</sup>١) يمكن أن نخص المتصلة الطلقة بالسور « مهما » ؛ والمتصلة النسبية بالسور «كلسا » لأن «كلا » لأن «كلا » طرف وتدل غالباً إن لم يكن دائماً على ارتباط في الزمان ؛ بنها « مهما » لاتدل غالبا على ارتباط في الزمان وإنحا هي مطلقة . مثال ذلك : كلبا مروا بآية من ذكر الجنة بكوا . شوقاً إليها — ومهما يكن عند امرء من خليقة . . وإن خالها تخني على الناس تعلم — مهما . تأتنا به من آية .

مهما كانت ق صادقة كانت ت صادقة ك ق صادقة . . . ت صادقة . وقد قال بهذه النفرقة فيا يتملق بالشرطية والاستثنائية المتصلة أوالمتصلة الحلية البرقج . أما زجڤرت فيستعمل الإصطلاح « شرطية مجردة » puro واستثنائية . وبعضهم مثل جڤنز Jevous لايمترف بالشرطيات الخالصة وإعما يمترف فقط بالنوع الأخير . ومن الأسباب المبرة لهذا الرأى الأخير أنه ليس عمة فارق تقريباً بين القياس المركب من الشرطيات ، والقياس المركب من الحمليات ؛ فلا داعى إذن لاتمييز بين الاثنين .

۱۳۰ — وعلى كل حال فإننا لو ميزنا الأقيسة المركبة من الشرطيات والأخرى المركبة من الحمليات وجملنا الجميع داخلة تحت الاقترانيات ، فإننا نقول إن الاقتران و حالة الشرطيات وحدها ، أو الشرطيات والحمليات إما أن يقع بين متصلين ؛ أو منفصلين ؛ أو بين حمل ومتصل والشركة في المقدم أو في التالي ؛ أو بين حملي ومنفصل ،

وق هذه الأقيسة يُـمد مقدم النتيجة في مقابل الحد الأصغر في القياس الحملي ، وتاليها في مقابل الأكبر ، والحد الذي لايظهر في النتيجة في مقابل الحد الأوسط . والتمييز بين الأشكال والأضرب يتم عاماً كما في الأقيسة الحملية بالنسبة إلى ماهو مركب من شرطيتين متصلنين بوضوح ، ومع الأخرى بشيء من التعسف .

وشروط الإنتاج في هذه الأفيسة هي عينها شروط الإنتاج في الأفيسة الحملية ، أعنى شروط الاستفراق وشروط الـكيف .

كما أن من الممكن رد الأقيسة التي من الأشكال ٣ ، ٣ ، ٤ إلى الشكل الأول. كما في الأقيسة الحلية سواء بسواء .

(۱) فالنوع الأول هو الذي يكون فيه الاقتران بين متصلتين والناتج منها ماتكون الشركة بين المقدمتين في جزء تام أي في مقدم أو تال ومثال الشكل الأول: كلاكان (صغرى) السفيو حدى كلاكان جو (كبرى) فهو هز. كلاكان السفهو هز.

مثاله: كلما كانت الشمس طالعة ، كان النهار موجوداً كلما كان النهار موجوداً ، أمكنت القراءة دون نور. . . كلما كانت الشمس طالعة ، أمكنت القراءة دون نور

(۲) والنوع الثانى هو الذى يكون فيه الاقتران بين منفصلتين . والقريب من الطبع منها ما تكون فيه الشركة فى جزء غير تام وهو جزء تال أو مقدم فى الحقيقيتين وفى الشكل الأول . وشرائط إنتاجه أن تكون الصغرى موجبة والكبرى كلية كما فى الحمليات ويكون الجيز المشترك فيه موجبا . ومثاله إما أن يكون هذا (صغرى) العدد زوجاً وإما أن يكون فرداً كاكل زوج فهو إما زوج الزوج والفرد فقط وإما (كبرى) زوج الزوج والفرد . . هذا المددإمافرد ، وإمازوج الزوج ، وإمازوج الفردة على المازوج الزوج والفرد .

٣ - والنوع الثالث بين المتصل والحمل - والقريب من الطبع منه هو أن يكون الاشتراك بين تالى المتصل والحمل لا بينه وبين المقدم . ومثاله من الشكل الأول مع جمل الكبرى عملية : كل ا م كلا كان ح ك فهو ه م . . كل كان ح ك فهو ه المحلية كبرى والمشتركة مع تالى المتصلة ، ونتيجتهما متصلة مقدمها مقدم المتصلة . وتاليها نتيجة التأليف بين التالى والحملية .

3 — الرابع ما يتركب من الحملية والنفصاة \_ ومثاله من الشكل الأول معجمل الحملية صغرى موجبة و محمولها أجراء الانفصال كله ، والنفصلة كلية : كل جسم إما نبات أو جاد أو حيوان على متحرك جسم . . كل متحرك إما نبات أو جاد أو حيوان .

وابن سينا يسمى هذا الاقتران القياس المقسِّم.

• — الخامس ما يتركب من المتصلة والمنفسلة ؛ والاشتراك إما في جزء تام من المقدمتين ، أو غير تام منهما ؛ وكيفما كان فالمطبوع منه ماتكون المتصلة صغرى والمنفصلة كبرى موجبة . مشال الأول : إما أن يكون النهار موجوداً وإما أن يكون الليل موجوداً وإما على بكون الليل موجوداً في إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود — ينتج على

171 \_ أما القياس الاستثنائي ، فهو الذي يوجد المطلوب أونقيضه فيه بالفمل ؟ ويتألف من مقدمتين إحداها شرطية لاعالة والأخرى استثنائية ؟ فيستثنى أحدد جزأى الشرطية أو نقيضه فينتج الجزء الآخر أو نقيضه ، فإن كان المستثنى من جزأى الشرطية حملياً كانت المقدمة الاستثنائية حملية ، وإن كان شرطياً كانت شرطية . ولننظر في القياس الذي تكون إحدى مقدمتيه شرطية والاستثنائية فيه حملية . وهذا ينقسم إلى قسمين بحسب كون الشرطية متصلة أو منفصلة . فيكون القياس الاستثنائي إذن نوعين : القياس الاستثنائي المتصل أو منفصلة . فيكون القياس الاستثنائي المنفصل disjunctive

فلنبدأ بالبحث في القياس الاستشائي المنصل (\*)

۱۳۲ ــ حينما تكون الكبرى شرطية متصلة والاستثنائية حملية فالنتيجة إما أن تكون مثبتة للتالى أو نافية للمقدم . والحالة الاولى تسمى هالةالوضع modus ponens والحالة الثانية تسمى هالة الرفع modus ponens

فحالة الوضع على الصورة :

ومنه مايدعى بالاستثنائى وهو الذى دل على النتيحة فإن يك الشرط ذا اتصال ورفع تال رفع أول ولا ولا وذاك في الاخص ، ثم إن يكن وفع ذا لاخص ، ثم إن يكن وفع لذاك دون عكس وإذا

يعرف بالشرطى بلا امتراء أو ضدها بالفصل لا بالقوة أنتج وضع ذاك وضع التالى ينزم في عكسهما لما انجلى ينتج رفع ذاك والعكس كذا مانع جمع فبوضع ذا زكن مانع رفع كان فهو عكس ذا

<sup>(\*)</sup> نورد هنا نظم « السلم » لباب القياس الاستثنائي : القياس الاستثنائي

كليا كانت ١ هي ب او: كلا كانت ١ هي ب او كلا كانت ١ هي ح كانت حالكن ١ هي ب كانت ح هي ١ كانت هي ح الكن كانت حالكن ١ هي ب كانت ح هي ١ كانت هي ح . . . هي ح

مثال ذلك: إذا كانت الروح أزلية كانت أبدية ؟ لـكن الروح أزلية

٠٠. هي أبدية .

أو : إذا كان الجاه يشترى بالذل فعلى الحر أن يزهد ؟ لكن الجاه يشترى بالذل . . على الحر أن يزهد .

أو : كلما كان المجد غالياً كانت التضحية غالية ٥ لـكن المجد غال

. . التضحية غالية .

وفى هذه الحالة نرى أن وضع المقدم ينتج وضع التالى ، لا العـكس ، أعنى أن وضع التالى لا ينتج وضع المقدم بالضرورة . ويظهر هـذا بوضوح من المثل التالى : إن كان هـــذا إنساناً فهو حيوان ؟ لـكنه إنسان . . هو حيوان — فهذا صحيح ولكن إذا وضعنا التالى ، فقلنا : لكنه حيوان ، فلا ينتج أنه إنسان .

وحالة الرفع على الصورة .

كُل كانت اهى س أو: إذا كانت اهى س أو: كلا كانت اهى ح، كانت دهى على كانت ح هى ع لكن كانت اهى حدالكن كانت حد. . اليست على اليست

مثال ذلك: إذا كان المجد رخيصاً كان سهل المنال ؟ لكنه ليس سهل المنال ... هو نيس برخيص .

أو : إذا كان الإيمان قوياً فالنجاح ميسور ؟ لكن النجاح ليس ميسوراً . . الإيمان بيس قوياً .

أو: كلما كان العزم متيناً كان الأمل ضميفاً ؟ لكن الأمل ليس بضعيف . . . العزم ليس بضعيف . . . العزم ليس بضعيف .

وفي هـذه الحالة نرى أن رفع التالي ينتج رفع المهـدم ، لا المكس ، أي

إن رفع المقدم لا يستلزم بالضرورة رفع التالى . فنى المثل المذكور آنفاً لا ينتج رَفعُ المقدم ، وهو « إن كان هذا إنسانا » بأن نقول : لـكنه ليس بإنسان ، كونـه غير حيوان .

ويلاحظ على كلتا الحالتين ، حالة الرفع وحالة الوضع ، أن أولاها تقابل الشكل الأول والأخرى الشكل الثانى . لأننا فى الشكل الأول ننتقل من السبب إلى النتيجة ، وفى الشكل الثانى من إنكار النتيجة إلى إنكار السبب .

أما الشروط فهى التى أشرنا إليها آنفاً ، ونعنى بها فى حالة الوضع أن وضع التالى لا يبرر وضع المقدم ، وفى حالة الرفع : أن رفع المقدم لا يبرر رفع التالى . فالقانون العام للقياس الاستثنائى المتصل هو : إذا كانت لدينا مقدمة شرطية متصلة. موجبة ، فإن إثبات المقدم يبرر إثبات التسالى ، وننى التالى يبرر ننى المقدم ، لا المكس فى أى حالة من كاتا الحالتين .

۱۳۳ — وثمة مشكلة متصلة بهذا القياس الاستثنائي المتصل ، ونهني بهـــا مشكلة : هل الاستدلال مباشر أو غـير مباشر ؟ فإن كنت وهاملتون وبين Bain يمدّون هذا النوع من الاستدلال استدلالا مباشراً .

أما كنت فيقول إنه لا يوجد حد أوسط فى مثل هذا القياس . والجواب عن هذا الاعتراض فى نظر كينز أن يقال إن فى المقدمات حــــداً لا يظهر فى النتيجة وهذا يقابل الحد الأوسط فى الأقيسة الحماية .

وهاماتون يقول إن الأصغر والنتيجة في هذا القياس يُكن أن يوضعا في ي موضع . ويرد على هذا كينز فيقول : إن هذا القول خطأ ، إذ ينتج عن وضع الأصغر والنتيجة في مكان آخر مفالطة ، فمثلا : إذا كانت ق صادقه ، كانت ت صادقة كي لكن في صادقة .. ت صادقة ؛ فإذا غيرنا وضع الأصغر والنتيجة بأن قانا : إذا كانت في صادقة ، كانت ت صادقة — وليكن ت صادئة .. في صادقة . فيذ ا خطأ كما يتبين لنا من شروط حالتي الوضع والرفع .

ويقول بين Bain إن النتيجة متضمّنة بالفعل فيما قيل في المقدمات ، وفي القدمة الشرطية وحدها على وجه الدقة ؛ فقولنا : إذا ظلَّ الجوجيلاً سندهب إلى الريف يمكن أن يصاغ بصيغة مساوية عاماً هي : الجوسيظل جميلاً وسندهب إلى الريف . فالشخص الذي يثبت الأولى لا يقول حقيقة جديدة حيما يثبت الثانية . ويرد كينز على هذا فيقول إن هذا يجب أن ندقق في القول به . فإننا حين نقول : إذا أعلنت الحرب ، عدت إلى وطنى ؛ أو إذا كانب الشمس تدور حول الأرض ، فلم الفلك أوهام — فهل هذه الأقوال مساوية لقولنا : الحرب أعلنت ولهذا فين أعود إلى وطنى ؛ الشمس تدور حول الأرض ، ولهذا فإن علم الفلك الحديث أوهام ؟ !

يضاف إلى هذا أنه يجب أن يلاحظ أن القدمتين في هذا النوع من القياس منفصلتان عام الانفصال ولا يمكن أن تستنتج إحداها من الأخرى ، وإعا الاثنتان ضروريتان من أجل تحصيل النتيجة . ويتضح هذا لو قارنا بين الاستدلال من قضية شرطية وبين الاستدلال في حالتنا هذه : فمن : « إذا كانت ق صادقة كانت ت صادقة » يمكن أن يستنتج مباشرة : « إذا كانت ت غير صادقة كانت ق غير صادقة » . ولكن لكي أستطيع استثناج أن ق غير صادقة أحتاج إلى معرفة أن ت غير صادقة ، فانتقال الاستنتاج من الشرطي إلى الحملي لايتم إلا بقضية حماية متوسطة .

## ١٣٤ – القياس الاستشاني الانفصالي:

ف القياس الاستثنائي الانفصالي تكون إحدى المقدمتين قضية شرطية منفصلة والأخرى قضية حملية تثبت أو تنفي حدود الانفصال في القضية السابقة ، والنقيجة قضية حملية تنفي أو تثبت الحدود الأخرى أو الحد الآخر ، والحالة الأولى تسمى حالة الرفع بالوضع ponendo tollens والحالة الثانية تسمى حالة الوضع بالرفع بالوضع tollendo ponens

### 1 ــ فحالة الرفع بالوضع على الصورة :

مشال ذلك : إما أن تكون الحركة قديمة أو حادثة ؟ ولكنها قديمة ... هي ليست حادثة .

أو: إما أن يكونالاستقلال بالتضحية أو نكونواهمين ؟ لكن الاستقلال بالتضحية . . نحن لسنا واهمين .

أو : إما أن يكون مكفرسن هو الذى ألف القصائد المنسوبة إلى أوسيان أو يكون أوسيان هو الذى ألفها أو يكون أوسيان هو الذى ألفها ... أوسيان لم يؤلفها .

#### وحالة الوضع بالرفع على الصورة:

إما أن تكون ا هي - إما أن تكون ا أو - أما أن تكون ا أو - أو - أكن اليست م الكن اليست م الكن اليست م الكن اليست م اليس

مثال ذلك : الإيمان بالله يقوم إما على السلوى أو على اليقين ؟ لـكنه لا يقوم على السلوى . . . هو يقوم على اليقين .

أو: إما أن يكون المراحر اأو تـكون الحياة عديمة القيمة ؟: لـكن المرا ليس حراً . . الحياة عديمة القيمة .

أو إما أن يكون نيوتن أو ليبنتس هو الذى اخترع حساب التفاضل والتكامل؟ ولكن نيوتن لم يخترعه . . ليبنتس هو الذى اخترعه .

أما المناطقة المرب فيقسمون القياس الشرطى المنفصل على أساس تقسيمهم

القضايا النفصلة إلى حقيقية ، ومانعة جمع ، ومانعة خلو .

فإن كانت المنفصلة والمحقيقية أنتج استثناء أى جزء كان نقيض الآخر لامتناع الجمع بينهما ؛ واستثناء نقيض أى جزء كان عين الآخر لامتناع الحلو عنهما للجمع بينهما ؛ واستثناء نقيض أى جزء كان عين الآخر لامتناع الحلو عنهما فيكون لها أربع نتائج : اثنان باعتبار استثناء العين واثنان باعتبار استثناء النقيض كقولنا : إما أن يكون هذا العدد زوجاً أو فرداً ؛ لكنه زوج فهو ليس بفرد ؛ لكنه فرد فهو ليس بفرد فهو ذوج ؛

« وإن كانت مانعة الجمع أنتج القسم الأول فقط أى استثناء عين أى جزء كان نقيض الآخر لامتناع الاجماع بينهما ولا يفتج استثناء نقيض شيء من جزئيها عين الآخر لجواز ارتفاعهما . فيكون لها نتيجتان بحسب استثناء العين كقولنا : إما أن يكون هذا الثيء شجراً أوحجراً \_ لكنه حجر \_ فهو ايس بحجر ، لكنه حجر فهو ايس بشجر ؟

« وإن كانت مانعة الحلو أنتج القسم الثانى فقط أى استثناء نقيض أى جزء كان عين الآخر لامتناع ارتفاعهما ، ولا ينتج استثناء عين أى شىء من جزئهما نقيض الآخر لامكان اجتماعهما ، فيكون لها أيضاً نتيجتان بحسب استثناء النقيض كقولنا: إما أن يكون هذا الشيء لا شجراً ولا حجراً ، لكنه حجر فهدو لا شجر ) .

وهذا التقسيم أفضل بكثير من تقسيم المناطقة الافرنج حتى إن هؤلاء اضطروا إلى الشك فى يقين الاستنتاج فى حالة الرفع بالوضع . إذ قالوا إن إثبات أحد طرفى الانفصال لا يبرد ننى الطرف الآخر داعاً . وإعا ذلك فقط حيما يكون بين الطرفين عناد تام ، وإلا لم يكن الاستنتاج صحيحاً . فثلاً إذا فلنا : داعا إما أن يكون نيوتن أو ليبنتس هو الذى اكثشف حساب التفاضل والتكامل — فلا يمكن أن يستنتج بيقين أنه لا بد أن يكون أحدها فقط هو الذى اكتشفه ، فامل الاثنين اكتشفاه

الواحد مستقلاً عن الآخر كما يميل إلى القـول بذلك الهيوم أكثر المؤرخين. إلا أن الملاحظ في هذه الحالة أنه لا بد من إدخال المادة في اعتبارنا حتى نستطيع التمييز بين مانعة الجمع ومانعة الخلو والحقيقية ، وهذا يخرجنا عن النظر الصورى انصرف الذي هو نظر المنطق الصورى .

أما حالة الوضع بالرفع فأكثر فائدة فى أغلب الأحوال ، لأنه قد يمنينا فى أحوال كثيرة أن نثبت شيئا أكثر من أن يمنينا أن نننى شيئا .

### القياس المضمر

۱۳۰ — هناك أنواع من الأقيسة لا تتبع الهيئة التي اشترطناها حتى الآن في القياس. وأول هذه الأنواع التياس المضمر enthymémo .

ولهذا القياس تاريخ لا بدّ من الإشارة إليه لأن المهنى الذى أعطاه أرسطو لهذا القياس غير المعنى الذى أصبح له اليوم .

فأرسطو يعرفه بأنه قياس بالاحتمال والعلامة . وقد بحث فيه في الفصل السا بع والعشرين من المقالة الثانية في « القحاليل الأولى » وفي مواضع كثيرة من كتاب « الخطابة » . « أما الاحتمال » و «العلامة» فهما قضيتان الأولى منهما تعبر عن احتمال عام والأخرى عن واقعة جزئية معروف أنها دليل محتمل وليس يقينياً على صدق قضية قد تكون بدورها واقعة جزئية أو تكون معتقداً عاما . والفضية الاحتمالية قضية شبه كلية مثل : الحساد يعادون . أما القضية الثانية فقضية شخصية لا ينظر إليها باعتبارها علامة إلا بالنسبة إلى قضية أخرى يفترض أن من المكن استنتاجها منها . والقضية الاحتمالية حبنا تستخدم في قياس مضمر تكون مقدمة كبرى في قياس مثل التالى : الحساد يعادون عمد الرجل حسود . . هذا الرجل ( يحتمل أنه ) قياس مثل التالى : الحساد يعادون عمد هذا الرجل حسود . . هذا الرجل ( يحتمل أنه )

يعادى . وهذا القياس فاسد من الناحية المنطقية لأنه لا كانت الكبرى ليست كلية عاما فإن الحد الأوسط غير مستفرق .

والواقعة الجزئية أو العلامة توضع كمقدمة فى قياس من أى شكل من الأشكال الثلاثة . فمثلا فى الشكل الأول : كل الطموحين أحرار ؟ يتاكوس طمسوح . . . يتاكوس حر ؛ وفى الشكل الثانى كل الطموحين أحسراد ، يتاكوس حر . . . كل . . . يتاكوس طموح ؛ وفى الشكل الثالث يتاكوس حر ؟ يتاكوس طموح . . . كل الطموحين أحرار . ويلاحظ هنا أن القياس فى الشكل الأول هو وحده الصحيح منطقيا ؛ أما فى الشكل الثانى فثمة أغلوطة الحد الأوسط غير المستفرق ؛ وفى الثالث أغلوطة اللهدرش (١) .

ولكن حاء الشراح فغيروا المنى الذي قصد إليه أرسطو و بت أن عمد ه قياس ناقص » الموجودة في نص أرسطو هي منحولة ومقحمة من عقد الشراح على النص لأن أرسطو كان ينظر إلى القياس على أنه عملية ولا ينظر إليه من ناحية القول الخارجي ، وعلى ذلك فليس هناك فارق منطني بين القياس المضمر والقياس الصريح وإنما الفارق في التعبير اللفظي فحسب لا في الفكر . أما الشراح فقد نظروا إلى اللفظ والتعبير اللفوى ولذلك أعطوا لهذه الكلمة معنى آخر بأن أرجموا أصلها إلى العقل وقانوا تبعاً لهذا إن القياس المضمر هو الذي تطوى إحدى مقدماته ولاتذكر في التعبير بل تظل في العقل في العق

ومن ثم أصبحت كلمة enthyméme تطلق على القياس الذي طويت إحدى مقدماته .

<sup>(1)</sup> Mansel's Aldrich ( pp. 209-211.)

والمناطقة العرب قد فرقوا على هذا الأساس بين أنواع الأقيسة المحذوفة إحدى مقدماتها فقسموها إلى : «الضمير » \_ وهو القياس الذى حذفت مقدمته الكبرى إما لظهورها والاستغناء عنها كما نقول : خطا ١ س ، ١ ج خرجا من المركز إلى المحيط فهما متساويان ؛ فهنا حذفت الكبرى ؛ \_ وإما لإخفاء كذب الكبرى إذا صرح بها كلية كقول الخطيب : هذا الإنسان يخاطب العدو فهو إذاً خائن مسلم للثغر . ولو قال : وكل مخاطب للعدو فهو خائن \_ لشعر عما يناقض به قوله ولم يُسلم له .

« والرأى » \_ وهو قياس حذفت مقدمته الصغرى وأصبحت الكبرى مقدمة كلية محمودة فى أن كذا كائن ، موجود أو غير موجود ، صواب فعله أو غير صواب وتؤخذ دأعاً فى الخطابة مهملة كقولك : الحساد يمادون والأصدقاء ينصحون .

« والدايل » \_ وهو قياس إضارى حده الأوسط شيء إذا وجد اللا صفر تبهه وجود شيء آخر للا صفر تبه والله هذه شيء آخر للا صفر . ويكون على نظام الشكل الأول لو صرح بمقدمتيه : مثاله هذه المرأة ذات لبن فهى إذاً قد ولدت . وهذا النوع أخص من الضمير ، فإنه من أحد أقسامه وهو : ما حذفت كبراه لظهوره .

« والملامة » \_ وهى قياس إضارى حده الأوسط: إما أعم من الطرفين مما ، حتى لو مُسرِّحَ بمقدمتيه كان المنتج منه من موجبتين فى الشكل الثانى كقولك: هذه المرأة مصفارة فهى إذاً حبلى ، وإما أخص من الطرفين حتى لو صرح بمقدمتيه كان من الشكل الثالث كقولك إن الشجمان ظلمة لأن الحجاج كان شجاعا وظالماً . والمستدل بالملامة يأخذها كلية ولذلك لا يكون الاستدلال صحيحاً .

ولكنهم لم ينظروا إلى القياس الذى حذفت نتيجة. وقد أدرك ذلك أصحاب منطق يوررويال فقالوا إن منه نوعا كذف فيه النتيجة . وقال بذلك أيضا

هاملتون ولو أنه عاب على الناطقة أنهم لم يدركوا ذلك مع أن أصحاب منطق پوررويال قد أدركوا ذلك قبله بزمان طويل .

وعلى هذا الأساس يقسرم القياس المضمر إلى قياس مضمر من الدرجة الأولى first order وهو الذى حذفت فيه الكبرى ، ومن الدرجة الثانية وهو الذى حذفت فيه النتيجة . فثلا : حذفت فيه السفرى ، ومن الدرجة الثالثة وهو الذى حذفت فيه النتيجة . فثلا : و بلبوس طاع فهو ليس بسميد » من الدرجة الأولى ، و «كل الطاعين غير سمدا ، وبلبوس فا ذن بلبوس غير سميد » من الدرجة الثانية ، و «كل الطاعين غير سمدا ، وبلبوس طاع » من الدرجة الثانية ، و «كل الطاعين غير سمدا ، وبلبوس طاع » من الدرجة الثانية .

۱۳۹ - ولهذا القياس أهمية كبرى لأنه شائع جداً في أحاديثنا وكتاباتنا حتى ليكاد يكون وحده المستعمل . فا إن من النادر جداً أن ينطق الإنسان بالقياس في كل أجزائه وأن يذكر كل قضاياه ، إما لوضوح الباق ورغبة المقل في أن يدع له الإنسان شيئاً يستخرجه هو بنفسه بدل أن يمله كل شيء ، وإما لأن جمال التمبير يقتضيه .

هذا إلى أن الفارق بين القياس المضمر فارق فى التعبير فحسب ، أما العملية الذهنية فواحدة فى كلنا الحالتين . فلما كانت عناية المنطق بالعملية الذهنية أكثر من عنايته بالنمبير عنها ، فلا أهمية لهذه التفرقة فى الواقع . ولهذا لا نكاد نجد القياس الصريح إلا فى كتب المنطق ، أو فى جدل روعيت فيه الناحية الصورية بوجه خاص .

# القياس المركب موصول النتائج

القياس البسيط يدل على فعل استدلال واحد ، ويمكن أن يحلل الله مقدمات ونتيجة ، لا إلى أجزاء هي نفسها أفعال استدلال . ولـكن يمكن

أن تكون المقدمات نفسها نتائج استخلصت بأفمال استدلال سابقة ، كما يمكن أن تكون النتيجة مقدمة لفعل استدلال جديد.

فإذا تركب القياس من عدة قضايا تكون فيها نتيجة مقدمتين بدورها مقدمة في قياس جديد، أى إذا ما تكونت سلسلة من الأقيسة نتيجة الواحد فيها مقدمة للآخر سمى القياس مركباً polysyllogismo.

وينقسم قسمين : فالقياس الذي يبرهن على مقدمات قياس آخر يسمى بالنسبة إلى هذا الأخير قياساً سابقاً prosyllogisme . والقياس الذي تـكون إحدى مقدمتيه نتيجة لقياس آخر يسمى بالنسبة إلى هذا الأخير قياساً لاحقا piayllogisme

فشلا إذا فلنا:

و يمكن القياس الواحد أيضاً أن يكون في الوقت نفسه قياساً سابقاً وقياساً لاحفاً ، كا إذا جملنا نتيجة القياس اللاحق هنا مقدمة لقياس ثااث ، فيصبح القياس اللاحق هنا قياساً سابقاً بالنسبة إلى القياس الثالث .

وإذا كان السير في سلاسل الاستدلال من قياس سابق إلى قياس لاحق سميت السلسلة حينئذ متقدمة prograssive (أو تركيبية synthetia ، أو لاحقية episyllogiatic ): فهنا ببدأ المرء من مقدمات ، ويستمر يستخاص منها كل النتائج المكن استخلاصها منها . لكن إذا كان السير في سلسلة الاستدلال من قياس لاحق إلى قياس سابق سمّيت السلسلة حينئذ متقهقرة

أو مرتدة regressive (أو تحليلية analytic ، أو سابقية regressive) . وهذا تُعطى النتيجة النهائية أولا ، ويرجع الرء منها ، بواسطة سلسلة من الاستدلالات ، إلى المقدمة التي تقوم عليها هذه النتيجة النهائية .

وإذه كان قياس أو أكثر مضمراً في قياس مركب ، سمى القياس المركب عين القياس المركب عين القياس الملل (1) épichérème ، لأننا نأتى بالعلة في العدمات ، مثال ذلك :

فإذا كانت الملة مذكورة فى مقدمة واحدة سُمِّى القياس الملَّل مفرداً single كما فى القياس السابق؛ وإذا كانت مذكورة فى كلتا المقدمتين سمَّى مُضَمَّفًا double ، ومثاله:

کل جسم حادث — لأنه مرکب کیل محسوس جسم لأنه ذو أبعاد ثلاثة

٠٠.کل محسوس حادث .

والمدّل الفرد ينقسم بدوره إلى مماثل مفرد من الدرجة الأولى ، إذا كانت المدّة في المقدمة الصفرى ، المدّة في المقدمة الكبرى؛ ومن الدرجة الثانية إذا كانت المدّة في المقدمة الصفرى ، مثل أن نقول :

<sup>(</sup>١) هذه الـكلمة كان لها عند أرسطو معنى نختلف تماما عن معناها الآن .

إد كان معناها عنده : القياس الديالكتيكي أي الظني ، في مقابل القياس البرهاني philosophème و الفط في والقياس المغالطي . gophismo وقد ذكر كونتليان Quintilion معانى هذا اللفط في DeOratore

کل مستعبد حتیر .

كل متماق مستمبد \_ لأنه ليس حر" الرأى

. . كل متملق حقير .

الأولى: أنه يفيث الساسع المتالهف الذي لا يستطيم أن يصبر حتى تصاغ له برهنة جديدة على ما يساق في المقدمات؛ وهذا من شأنه أن يمنع عنه الضبق.

والثانية : أنه موجز ، فلا يضطر الإنسان إلى تـكرار القضية الطلوب تعلياـُم، .

# القياس المركب مفصول النتأنج

۱۳۸ — رأينا في القياس المركب السابق ﴿ ١٣٧ أَن النتائج مصرح بها ؛ ولـكن هناك نوعاً من القياس المركب لا يصرح فيه بالنتائج بأن تطوى كامها ولا يذكر إلا النتيجة الأخيرة فحسب ويسمى الأول بالقياس المركب «موصول النتائج» لوصل النتائج بالمقدمات ؛ ويسمى الثانى و مفصول النتائج » لفصل النتائج عن القدمات في الذكر وإن كانت مرادة من حيث المنى . ( راجسع القطب « الشمسية » ) .

فالقياس المركب مفصول اللتائج Soritos قياس مركب حذفت فيه جميع النتائج ما عدا الأخيرة ، وتسكون القدمات فيه مرتبة بطريقة تجمل كل قضيتين متتاليتين ذو آنى حد مشترك على الصورة :

کل ۱ هی ب ک کل ب هی ج که کل ج هی ک کل ک هی ه ه کل ه هی و ∴ کل ۱ هی و وهناك نوءان من القياس المركب مفصول النتائج: الأول هو الأرسططالى والآخر هو الجوكليني. في الأول تركون المقدمة الذكورة أولاً متضمنة لموضوع النتيجة ، بينها الحد المشترك لأى مقدمتين متتاليتين يكون في الأولى مجمولاً وفي التيها موضوعاً ؛ وفي الثاني تركون المقدمة المذكورة أولاً متضمنة لمحمول النتيجة ، بينها الحد المشترك بين أى مقدمتين متتالتيين يكون في الأولى موضوعاً وفي التالية محمولاً — على النحو التالى:

النوع الأرسططالى: كل 1 هى ب 6 كل ب هى ح 6 كل ح هى 6 ك كل 2 هى هـ ∴ كل 1 هى هـ .

النوع الجوكليني : كل و هي ه 6 كل ح هي و 6 كل ب هي ح 6 كل ا هي ب . . كل ا هي ه . . . كل ا هي ه

والفارق بين كلا النوعين هو الترتيب الذي يجرى عليه إيراد المقدمات : فني حالة النوع الأرسططالي نجد أنه لو صيفت الأفيسة صياغة كاملة لتبسين أننا نبدأ بالمقدمة الصفرى ونجمل النتيجة المطوية دائماً مقدمة صفرى ، وكل مقدمة تالية تسكون كبرى بالنسبة إلى السابقة عليها مباشرة ، ويمكن أن يحلل هكذا :

(۱) کل سمی ح 6 کل ا می سن. کل ا می ح

(٢) کل ح می و 6 کل ا می ح.٠. کل ا می و

(٣) كل و مي ه 6 كل ا مي د ٠٠٠ كل ا مي ه

وهنا یلاحظ أن القدمة المذكورة أولاً مقدمة صفری فی القیاس رقم ( ۱ ) 6 ونتیجة ( ۱ ) سفری فی ( ۳ ) — وهكذا بحسب طول أو قصر التیاس المركب مفصول النتائج .

أما فى حالة النوع الجوكاينى فالنرتيب عكمدى : فالمقدمة الذكورة أولاً هى السكبرى و تُجعل النتيجة المطوية دائماً مقدمة كبرى ، وكل مقدمة تالية للأولى تكون صغرى بالنسبة إلى السابقة عابها وكبرى بالنسبة إلى التى تلبها . ويمكن أن يحلل هكذا :

(۱) کل که هی هه 6 کل حهی که .۰. کل حهی هه (۲) کل حهی هه 6 کل به هی حه .٠. کل به هی هه (۳) کل به هی هه 6 کل ۱ هی س.٠. کل ۱ هی ه

وهنا یلاحظ آن القدمة المذکورة أولاً هی کبری القیاس رقم (۱) کا ونتیجة رقم (۱) هی کبری رقم (۲) وهیکذا باستمرار .

ومن هـذا كله يتبين أن الفارق بين كلا النوعين لا أهمية له في الواقع وكل ما يمكن أن يقال في صالح النوع الجوكليني هو أن ترتيب المقدمات فيه يتناسب مع الترتيب الذي تذكر عليه المقدمات ءادةً في القياس البسيط ، أعنى ذكر الـكبرى أولا ثم الصغرى ؛ بيما النوع الأرسططالي يتناسب مع الطريقة العربية في ترتيب المقدمات وهو الأشهر والأكثر شيوعاً .

۱۳۹ — وهنا يلاحظ أن هـذا النوع المسمى بالأرسططالي يجب أن لايسمى في الواقع بهذا الاسم لأن أرسطو لم يقل به ، لأنه لم يبحث في القياس المركب مفصول النتائج ( ولو أنه يعتقد أنه يحدث كثيراً في العلوم ، راجع التحاليل الثانية م أنما في ١٤ ص ١٧٩ س ، ك — كج ) ولم يرد اللفظ في أي كتاب من كتبه المنطقية . وإنما الذي بحث فيه هم الرواقيون، ويسميه شيشروت بهدا الاسم sorite . ولكن هـذا الاسم لم يستعمل استمالاً شائماً عاماً

بين المناطقة إلا متأخراً . فهاملتون يلاحظ أنه يستطيع أن يرجع بهذا اللفظ إلى ماقبل كتاب Dialectica للورنتيوس قله Laurentius Valla الذى ظهر في منتصف القرن الخامس غشر . ومنذ القرن السادس عشر حتى الآن أصبح يشفل مكاناً باستمرار في الكتب المنطقية (راجع كتاب هاملتون « محاضرات في النطق» في ١٩ ص ٢٧٧ ما Lectures on Logic للمنا

أما النوع الجوكليني فينسب إلى أول من وضعه وهو ردواف جوكانيوس Rudolphus Cockenius الأستاذ بجامعة ماربورج ( ولد سنة ١٥٤٧ وتوفى ١٦٢٨ ) في كتابه « المدخل إلى أرغانون أرسطو » سنة ١٥٩٨ :

Isagoge in Organum Aristotelius

هذا إلى أن الكلمة لم يكن لها قديماً مالها من معنى الآن وإناكا كانت تدل في المصور القديمة على نوع من المالطة يظهر أن أول من اخترعها هو كريسهوس المصور القديمة على نوع من المالطة يظهر أن أول من اخترعها هو كريسهوس Cbrysippus اليفارى ؛ ويقوم على العدوبة التي يجدها الإنسان أحياناً في تعيين الحد الدقيق لمفهوم لفظ مثل أصلع أو كومة ؛ وخلاصتها أن الجادل يقول عن كومة قمح مثلاً : هل هذه الحبة الواحدة كومة ؛ فيقال لا ؛ فيضاف إليها أخرى وثالثة وهكذا إلى أن يأتي وقت يضطر الإنسان فيه بمجرد إضافة حبة واحدة إلى الباق أن يقول إنها كومة وده هراكمة واحدة إلى الباق أن يقول إنها كومة من الكلمة عمن الكومة إذاً تصنعها حبة واحدة . ومن هنا سميت باسم عمن الكلمة عمن العملى .

أما أول أشتمالها بالمعي الفهوم الآن فقد يكون من المحتمل أره كان عند جالينوس Victorinus في القرن الرابع الميلادي .

خطوتین ، علی الأقل ، فیه وبالتالی ثلاث مقدمات ، و الا لن یکون لدینا قیاس خطوتین ، علی الأقل ، فیه وبالتالی ثلاث مقدمات ، و الا لن یکون لدینا قیاس مرکب . و یجوز آن یکون هناك آکثر من خطوتین آیا گانت هذه الکثرة ؛ کما یشاهد آیضا آن المقدمات تزید بواحدة دائما عنی الخطوات الاستدلالیة التی ینحل إلیها القیاس المرکب مفصول النتائج . والشائع منه ما كان قصیراً لا لأن قطارات الاستدلال الطویلة نادرة ، و اعال لأن الخطوات الاستدلالیة المتتالیة لانستمر غالباً طویلا علی صورة واحدة ، بل یمیل الإنسان إلی التنویع ومثال القیاس المرکب مفصول الفتائج ماذکر ناه فی کتاب اشپنجلر » مس ۱۹۳ حین آردنا إثبات الصلة بین المکان و بین الموت فقلنا : « المکان هو الامتداد گوالامتداد می المداد می المداد گوالامتداد هو المادة می الموت گافها نقیض الموت ، والروح هی الحیاة ، والحیاة نقیض الموت ) فالمادة هی الموت گافها وهی « والمادة هی الموت » فأتینا ببرهان فی الوسط ، أی إننا تملیل إحدی القضایا وهی « والمادة هی الموت » فأتینا ببرهان فی الوسط ، آی إننا المنتمر طویلا علی صورة واحدة .

#### ولهذا القياس قاعدتان خامـــتان:

١ - يجب ألا توجد فيه أكثر من مقدمة واحدة جزئية ، ولا بدأن تـكون الأولى إن وُجدت .

٢ - يجب ألا توجد فيه أكثر من مقدمة واحدة سالبة ، وإن وجدت فلا بد أن تكون الأخيرة.

وذلك لأن الأقيس. فيه من الشكل الأول. وفى هذا الشكل يلاحظ أن الصفرى بجب أن تسكون كلية . فلما كانت بجب أن تسكون كلية . فلما كانت كل مقدمة ما عدا الأخيرة صفرى بالنسبة إلى القدمة التي تليها ، فيجب إذن أن

تكون موجبة ؛ وكل مقدمة ماعدا الأولى كبرى بالنسبة إلى المقدمة السابقة عليها ، فيجب إذن أن تكون كلية ، ومعنى هذا أيضاً أن الأولى يمكن أن تكون جزئية والأولى فقط ؛ وأن الأخيرة ، والأخيرة فقط ، يمكن أن تكون سالبة (چوزف ص ٣٥٦) .

ويمكن أن يبرهن على هاتين القاعدتين بطريقة أخرى هكذا مبتدئين بالقاعدة الثانية :

إذا كانت إحدى المقدمات سالبة فإن النتيجة الأخيرة يجب أن تكون سالبة . وعلى ذلك لا بد أن يكون ح مستفرقاً فى النتيجة الأخيرة . ويجب تبماً لهدا أن يكون مستفرقاً فى المقدمة الأخيرة (وهى الكبرى فى يكون مستفرقاً فى المقدمة الأخيرة (وهى الكبرى فى القياس الأخير) وبالتالى يجب أن تكون المقدمة الأخيرة سالبة . فإذا كانت هناك إذن مقدمة سالبة ، فإنها الأخيرة .

فإذا ثبت من هذا أن كل المقدمات ، ماعدا الأخيرة ، يجب أن تكون موجبة ، فإنه من الواضح أنه إذا كانت إحدى المقدمات ، ماعدا الأولى ، جزئية ، فلا بد أن نقم فى مكان ما فى أغلوطة الأوسط غير المستغرق .

وهذه القواعد خاصة بالنوع المسمى بالأرسططالى ، أما القواعد الخاصة بالنوع الجوكلينى فهى عين هذه القواعد مع وضع لفظى « الأولى » و « الأخيرة » الواحد مكان الآخر .

ويمتاز هذا النوع من القياس بأنه إلى جانب كون إحدى المقدمتين تُعلُوكَى في كل خطوة من خطوات الاستدلال ماعدا واحدة ، تُعطوك أيضاً جميع النتائج المتوسطة التي نستمين بها في الوصول إلى النتيجة النهائية ؟ لأن نتيجة كل قياس هي القدمة الطوية في القياس الذي يليه ، ولمل هذا أن يكون السبب في أن المناطقة وجهوا إلى هذا النوع من القياس عنابة خاصة .

## قياس الإحراج

181 — اختلف المناطقة في تعريف هذا النوع من القياس ، واختاف عدد أنواعه تبعاً لهذا الاختلاف ؛ بلاختلفوا أيضاً في كونه قياساً بسيطاً أو قياساً مركباً.

فنطق بوررويال بعرف قياس الاحراج بأنه « برهان مركب فيه يستنتج الإنسان ، بمه تقسميه كلاً إلى أجزائه ، بالسلب أو بالإيجاب من السكل ما استنتجه من كل جزء » ويس أن قوله « ما استنتجه من كل جزء » ويس فقط « ما أثبته لكل جزء » معناه أن القياس المشكل الحقيق لا يسمى بهذا الاسم إلا إذا كان الإنسان علل ما يقوله عن كل جزء .

فمثلا إذا أراد الإنسان أن يبرهن على أن المرء لا يممكن أن يكون فى الدنيا سعيداً ، يستطيع أن يفعل ذلك على النحو التالى :

لا يمكن المر أن يحيا في الدنيا إلا بالان كاف على اللذات أو بمحاربتها ؛ فإذا انعكف عايما فهذه حالة بائسة لأنها من العار ولا يمكن الإنسان فيها أن يكون راضياً ، وإذا حاربها فهذه أيضاً حالة بائسة لأنه لا شيء أدعى إلى الألم من هذه الحرب الداخلية التي يضطر الإنسان دائماً أن يشنها على نفسه .

فلا يمكن إذن أن تـكون في الدنيا سعادة حقيقية [پور رويال ص ٣٠٧] .

ولكن أغلب المناطقة لا يشترطون هذا التعليل ويقدمون تعاريف أخرى . والتعريف العام الدى نستطيع أن نقول إنه أكثر التعاريف شيوعاً أنه ﴿ برهان صورى يحتوى على مقدمة فيها تثبت شرطية أو شرطيتان معاً ؛ وأخرى فيها مقد مات الشرطية مثبتة عناداً أو تواليها منفية عناداً كذلك ، والمقدمة الأولى تسمى عادة الكبرى والثانية الصغرى » [كينز ص ٣٦٣] . ولكن يلاحظ على هذا التعريف أنه يصف القياس ولا يبين مميزاته الخاصة ، ولذلك يفضل عليه

تمريف جوزف (ص ٣٥٨) وهو أن قياس الإحراج « برهان شرطى فيــه عنادان ويبرهن على شيء ضـــد خصم فى كلتا حالتي العناد » - أو تمريف كسيو دورس Cassiodorus أن قياس الإحراج « برهان فيــه قضيتان أو أكثر يختار منهـــا واحدة لا شك فى أنها غير مرضية » .

constructive, destructive إلى مثبت وناف viān و وياس الإحراج ينقسم إلى مثبت انفسالاً القدمات أو تننى انفسالاً التوالى فى المقدمة الصغرى تثبت انفسالاً المقدمات أو تننى انفسالاً التوالى فى المقدمة الكبرى . فإذا كانت الصغرى المنفسلة تثبت مقدمات الكبرى الشرطية كان قياس الإحراج مثبتاً constructive وإذا كانت تننى توالى الكبرى الشرطية كان قياس الإحراج نافياً destructive .

ولما كان من الضرورى في قياس الإحراج أن تكون الصغرى منفصلة ، فلا بد إذن أن تكون المقدمة الشرطية في القياس الشنكل المثبت محتوية على مقدمين متميزين على الأقل . أما التالى فيمكن أن يكون واحداً – وفي هذه الحالة تثبت النتيجة حملياً هذا التالى ويسمى القياس المشكل حينئذ بسيطاً ؟ ويمكن أيضاً أن يكون التالى أكثر من واحد ، وفي هذه الحالة تكون النتيجة بالضرورة قضية منفصلة ، ويسمى القياس المشكل في هذه الحالة مركباً complex .

هذا فى فياس الإحراج المثبت : أما فى قياس الإحراج النافى ، فلا بدأن تكون الكبرى الشرطية محتوية على أكثر من تال واحد ؛ أما المقدم فقد يكون واحداً ويسمى فى هذه الحالة قياس الاحراج نافياً بسيطاً ؛ وقد بكون أكثر من واحد ويسمى حينئذ نافياً مركباً .

فهناك إذن أربعة أشكال لقياس الإحراج:

ا — مثبت بسبط على الصورة: إذا كانت ا هي سكانت ح هي ي ؛ وإذا كانت ا هي سكانت ح هي ي ؛ وإذا كانت ه هي و كانت ح هي ي ي ولكن إما أن تكون ا هي سأو ه هي و ي . . ح هي ي سومال ذلك : إذا أطعت الأمر ارتكبت إعا بإزاء فهيري وإذا لم أنفذ قول الرؤساء ارتكبت إعا بإزاء الرؤساء ؟ ولكن إما أن أطبع الأمر أو لا أنفذ قول الرؤساء . . أنا أرتكب إنما .

مثبت مرکب علی الصورة: إذا کانت ۱ هی ب کانت ح هی ۶؛ وإذا کانت ه هی و کانت ز هی ح ۶ ولیکن إما أن تیکون ۱ هی ب أو ه هی و .۰. إما تیکون ح هی و أو ز هی ح .

ومثال ذلك: إذا أنا تزوجت خنت رسالتي الروحية؛ وإذا لم أتزوج لم أنمم ببمض ُمتع الحياة ؟ ولكن إما أن أتزوج وإما أن لا أتزوج . . . إما أن أخون رسالتي الروحية وإما أن لا أنم ببمض متع الحياة .

ح- ناف بسيط على الصورة: إذا كانت ا هي ب كانت ح هي ي ؟ وإذا كانت ا هي ب كانت ح هي ي ؟ وإذا كانت ا هي ب كانت ه هي و ؟ ولكن إما أن تسكون حد ليست ي أو هد ليست و . . . اليست ب مثال ذلك حجة زينون المشهورة ضد الحركة: إذا تحرك الجسم الجسم تحرك في المسكان الذي هو ليس به ؟

ولكن لا يمكن أن يتحرك في المكان الذي هو به كما لا يمكن أن يتحرك في المكان الذي هو ليس به .

### . . الجمم لا يتحرك .

کانت ه هی و کانت ز هی ح ۶ والیکن إما أن تیکون ح ایست هی ی ا و لیست چ
 کانت ه هی و کانت ز هی ح ۶ والیکن إما أن تیکون ح ایست هی ی ا و نیست چ
 فر ایست ج .

### . . إمَّاأَن تَـكُونَ أَ لِيسَتَ فَ أُو تَـكُونَ هُ لِيسَتُ وَ

مثال ذلك: إذا خدم الإنسان وطنه بإخلاص أغضب المحتلين فلا ينال الحكم، وإذا خان بلاده أغضب الواطنيين فلا ينال الحكم ، ولكنه إما أن لا يغضب المحتلين وإما أن لا يغضب المواطنين . . . إما أن لا يخدم الإنسان وطنه أو لا يخون بلاده ، وفي كاتما الحالتين لا يتولى الحمكم .

الناق لا بدأن يكون مركبا . وعلى هذا الرأى مانسل في شرحه على الدرش الناق لا بدأن يكون مركبا . وعلى هذا الرأى مانسل في شرحه على الدرش الناق لا بدأن يكون مركبا . وعلى هذا الرأى مانسل في شرحه على الدرش (ص ١٠٨) فهو يعرف تياس الإحراج بأنه : «قياس له مقدمة كبرى شرطية بها أكثر من مقدم واحد ، ومقدمة صغرى منفصلة » ، وعلى ذلك أيضاً هويتلى وچفنز ، وفي هذه الحالة لا يكون القياس المسكل الناق إلا مركباً ، لأنه في القياس المشكل الناق الإسميط لا يكون في الكبرى إلا مقدم واحد . والحجة في القياس المشكل الناق البسيط لا يكون في الكبرى إلا مقدم واحد . والحجة في التي يسؤنونها لتأييد هدذا الرأى هي أن المقدمة الشرطية المتصلة الكبرى في الناق البسيط فيها انفصال حقيدة ، وليست الحال كذلك في الناق

ويرد على هذا بأن هذا الاختلاف ليس اختلافا جوهرياً من شأنه أن يجملنا نـُمدّ الحالة الأولى كما يقول جوزف الحالة الأولى كما يقول جوزف (ص ٣٦٠) نثبت أحد طرفى الانفصال ، وأياً ما كان هذا الطرف فإن النتيجة واحدة ، لأنها مستنتجة منطقياً من إثبات أحد طرفى الانفصال ؟ وفى الحالة الثانية يجب أن يُنفى أحد طرفى الانفصال ، وأيا ما كان هـذا الطرف فالنتيجة واحدة ، لأنها مستنتجة منطقياً من نفى الطرف الآخر . وجوهر القياس المشكل هو فى أن

يقابل الإنسان خصمه بأمرين انفصاليين ها في آن واحد لا مفر منهما وليسا بسارين. ولهذا فإن المثل الذي أوردناه للنافي البسيط، وهو حجة زينون، واضح أنه من المكن أن يسمى فياساً مشكلا على هذا الأساس وأجل إن القدمة الثانية ليست شرطية منفصلة وإنما هي نفي لمنفصلة، فإنها لا تثبت صدق أحدد طرفي الانفصال، بل كذب الاثنين، ولكن البرهان كله مزيج من المتصلة والمنفصلة ويدفع الإنسان إلى مركز حرج يُزعَم أن اختياره محدود فيه، فإننا إذا فانا بأن الجسم يتحرك، فعلينا أن نقول بإحدى القضيتين اللتين كلتاها متناقضه في ذاتها، وهذا مثل للإحراج ظاهر، إجوزف ص ٣٦٠ ص ٢٦١ إ.

128 - وقياس الإحراج لا يكون قياساً يقينياً إلا إذا خلا من الميــوب التالية :

العيب الأول: أن تكون أجزاء الانفصال غير شاملة لجميع أحوال الكلّ المقسّم . فثلاً إذا أراد إنسان أن يثبت وجوب عدم الزواج فقال: إذا كانت الزوجة جميلة ، أثارت الغيرة ؛ وإذا كانت دميمة أثارت النفور ؟ ولكن الزوجة إما أن تثير الغيرة أو تثير إما أن تثير الغيرة أو تثير النفور وكلاهما ذميم فلا يجب الزواج — يلاحظ هنا أن التقسيم في الانفصال ليس شاملاً لأن من النسوة من لا يبلغن من الجمال حداً يثرن معه الغيرة ، ولا من العمامة حداً يثرن معه النفور . فدمة إذن حالة ثالثة لم تراع في التقسيم يستطيع الإنسان أن يتخلص بها من الاشكال . وهذا ما يسمى باسم « التخلص بين قرني قياس الإحراج »:

#### escaping between the horns of a dilemma

والثانى : أن تكون النتائج المستخلصة فى كل جزء ليست يقينية بالضرورة فنى المثال السابق قد يقال إنه ايس من الضرورى أن يثير جمال الزوجة النيرة عليها في نفس الزوج بأن تكون من السمو الخلق بحيث لا يمكن أن ترقى إليها الشبهات ، كما أنه ليس من الضرورى أن تثير دمامتها النفور ، فقد يكون لها من الصفات الأخرى ما يعدّوض عن الجمال . ويسمى نقض قياس الإحراج في هدده الحالة باسم « الإمساك بقياس الإحراج من قرنيه » :

#### to take a dilemma by the horns

فهو إذن تسليم بالانفصال دون النتائج التي يستخلصها الخصم من أطراف الانفصال .

والثالث: أن يكون من المكن أن ترتد عليه حجته ، وهدا ما يسمى بامم نقض قياس الإحراج rebutting of the dilemma ومن أشهر الأمثلة على ذلك القضية المشهورة بين پروتاغورس السوفسطائي وأوائلس Euathlus . فقد اتفق پروتاغورس مع أوائلس على أن يعلمه الخطابة مقابل مبلغ من المال يدفع نصفه عند شهاية التعليم والنصف الآخر حيام يكسب أوائلس أولى قضاياه في المحاكم . فلما لاحظ پروتاغورس أن أوائلس ما طل في التمرين ، طن أن أوائلس يحاول النهرب من دفع ما عليه من دين ، فرفع قضية على أوائلس لكي يحصل على بقية المبلغ . وحينئذ قال للقاضي : إذا خسر أوائلس القضية فعليه أن يدفع ، بنا على حكم الحكمة ؛ وإذا كسبها فعليه أن يدفع ، بنا على الاتفاق المعقود ؛

ولكنه إما أن يخسر القضية وإما أن يكسبها ... يجب أن يدفع .

غير أن أواثاس رد عليه حجته فقال :

إذا كسبت ُ القضية يجب ألا أدفع ، بناءً على حكم المحكمة ؛ وإذا خسر مُهما يجب أن لا أدفع ، بنساء على الانفاق المعقود .

ولـكن أما أن أكسبها وإما أن أخسرها ... يجب أن لا أدفع .

ومن الأمنالة المشهورة كذلك أغلوطة « الكذاب » وأغلوطة « التمساح »

والأولى تتلخص في أن أفيمينيدس الكريتي قال إن الكريتيين كذابون . فإذا كان هذا صحيحاً فهل كذب في هــذا أو قال الصدق؟

والثانية تتلخص في تمساحاً خطف طفلاً ، ووعد أمــه بأن رده إلـهـــا إذا استطاعت أن تحزر نيته في هذا ؟ فإن قالت إنه لن يرده ، فإنها لا تستطيع أن تطالب به بناء على وعده ، لأنها إن أخذته كان حَــزرها خاطئاً فلا تأخذه بنــاء على الانفاق ؛ وإن قالت إنه سيرده ، فلا تستطيع أن تطالب به لأنها أخطأت الحزُّر ؛ فاذا كان علمها إذن أن تقول ؟

ويلاحظ في كل هــذه الأغاليط أن الإنسان يحاول نقض حجة الحصم المحرجة بأن يأتى بحجة أخرى تثبت عكس نتيجة الحجة الأولى ؛ وذلك بعكس وضع قاليبي كل من القضيتين الحكونتين المقدمة الكبرى مع تغيير الكيف، على الصورة:

القياس الناقض إذا كانت ا فهى ح، وإذا كانت 🍎 وإذا كانت ا فهى ليست ء ، وإذا كانت ب فهي ليست ح ولكنه إما 1 وإمّا ب . . هو إما ليست و وإما ليست ح

القياس الأسلى

ولـكنه إما اأو ب . . هو إما ح وإما ي

### الأغالي\_\_\_ط

140 — يقول مالبرانش: « لا يكنى أن يقال إن المقل قاصر ، بل لا بد من إشماره بما هو عليه من قصور ؛ ولا يـكنى أن يقال إنه عرضة للخطأ ، بل يجب أن نكشف له عن حقيقة هذا الخطأ » .

وهذا قول صادق ، إذ لا يسكني من أجل تمييز الحق أن تحدد شروطه فحسب ، بل لابد أيضاً لكي يسكون التمييز واضحاً كل الوضوح أن نبين أين يكون الغلط حتى يظهر الحق أجلي وأوضح ، كالنور يكون أجلي بجوار الظلمة منه لو أخذ وسط فيض آخر من النور . ثم إن الأضداد إن لم تسكن واحدة كما يقول هيجل ، فهي على الأقل مرتبطة تمام الارتباط سواء من الناحية المقلبة ومن الناحية الوجودية ، ولهذا كان العلم بالأضداد كما يقول أرسطو علماً واحداً . فإذا كان تمييز اليقين في التفكير الإنساني موضوع المنطق ، فكذلك تمييز الخطأ فيه يدخل في بابه .

والخطأ ينقسم من الناحية النفسية إلى خطأ غير مقصود ويسمى حيننذ غلطاً paralogisme أو يكون مقصوداً من أجل التمويه على الخصم لينتصر الرء بأى عن ويسمى حينئذ مفالطة sophisme أو أغلوطة .

وينقسم مرة أخرى إلى خطأ مصدره التفكير وآخر مصدره السلوك ، أو إلى خطأ عقلي وآخر أخلاق . وهدذا النوع الأخير لا يتصل بالمنطق وإعا يتصل بالأخلاق ، ومثال التحيير وعدم الاكتراث للوصول إلى الحق ؛ ولهذا ، ومع أن بمض كتب المنطق تعنى به كما فعل أصحاب منطق بور رويال ، فإننا لن نتحدث عنه في هدذا المقام .

ولما كانت الأغاليط لاتسكاد تنحصر وبالتالى لا نستطيم أن نصنفها تصنيفاً (م -- ١٦ النطق الصورى) شاملا ، فإن الأنسب في هذا أن نتبع المنهج التاريخي فنعني خصوصاً بالأغاليط التي أشار إليها أرسطو . فنقول إن أرسطو قسم الأغاليط إلى طائفتين رئيسيتين : أغاليط في القسول وأغاليط خارج القول ( وباللاتينية in dictiono و extra في القسول وأغاليط مصدرها الله والأخرى ليست كذلك \* .

أما الأغاليط في القول فمددها ست:

ا — الاشتراك equivocation

ف الاشتياء amphiboly

حد- التركيب composition

ع – التقسم division

accent line - 9

و — صور الكلام figures of speech

والأغاليط خارج القول هي:

accident بالعرض

(\*) يقول ابن سينا في « النجاة » ص ١٤٧ : « أسباب المفالطة في القياس إما لفظى وإما معنوى » .

÷ 1.

واللفظى إما اشتراك فى جوهر اللفظ المفرد ؛ أو اشتراك فى هيئتة وشكله ؛ أو اشتراك يقع بمحسب التركيب لابحسب لفظ مفرد ؛ أو لا جل صادق مركباً وقد فصل فظن صادقا ؛ أو لا جل صادق تفاريق وقد ركبت فظن صادقا .

وأما المعنوى فإما أن يكون بالعرض ، وإما من جهة سوء اعتبار شروط الصدق في الحمل وإما لحقم القرينة ، وإما لإيهام عكس اللوازم ، وإما للمصادرة على المطلوب الأولى ، وإما لا خذ ما ليس بعلة على ، وإما لجم المسائل في مسألة فلا يتميز المطلوب واحداً بعينه » .

secundum quid

س سالحوهر

ignoratio elenchi

ح - تجاهل المطاوب

- المادرة على الطاوب الأول petitio principii

ه - أخذ ماليس بعلة علة

.و – إيهام عكس اللوازم

ز - جميم السائل ف مسألة many questions

وسنتناول الآن المنالطات خارج القول:

المالوب ، ويقصد بتجاهل المطاوب أو إثبات غير المطاوب ، ويقصد بتجاهل المالوب أن يتجاهل الإنسان ما يجب أن يبرهن عليه ضد الخصم فيبرهن على شيء آخر غيره موهما أنه أجاب على المطلوب ، وقد يكون برهانه صحيحاً منطقياً ، ولـ كن المالطة هنا في أنه يبرهن على نتيجة غير النتيجة المطلوبة أى المطلوب من الإنسان البرهنة عليها هي بالذات . ولها صور عدة : فن ذلك أن يحرِّف الإنسان كلام الخصم ويبرهن على بطلان كلام الخصم محرفاً على هذا النحو ، كما يفعل كثير من المحامين ؛ وكما يفعل أيضاً بعض الفلاسفة في ردهم على خصومهم بإيراد كلامهم على غير وجهه : سواء بتغيير اللفظ وبقلب المهني وفرض مهني جديد ، ومن ذلك أيضاً أن ينسب المرء إلى الخصم نتائج يخيل إليه أنها إلزامات على مذهبه مع أن الخصم لا يقدول بها بل ينكرها . كل هذا من الناحية اللفظية الكلامية .

وقد يلجأ المرء إلى طرق أخرى منها إثارة العطف ويسمتى الحجدة المؤثرة منها إثارة العطف ويسمتى الحجدة المؤثرة argumentum ad misericordiam كا يلجأ إلى ذلك بعض المحامين بأن يستدو عطف القاضى ببيان أن المنهم جدير بالشفقة مع أن المطلوب أن يبين براءته أو أنه لم يحالف القانون .

ومنها الطمن في شخص الخصم بدلاً من تفنيد أقواله ويسمَّى الحجةالشخصية عمر الطمن في شخص الخصم بدلاً من تفنيد أقواله ويسمَّى الحجةالشخصية عمر عمر الله الله الله الله أن يقل الرأى أو التصرف يتناقض مع آرائه أو تصرفاته السابقة اللهم إلا إذا كان الطمن في الشخص مؤدياً حقيًا إلى إثبات المطلوب بأن يتهم الحاى الشاهد في أخلاقه ليجر ح شهادته من حيث إنه غير قابل لأن يقول الصدق ما دام سيء الأخلاق .

في البرهان أن يكون أوضح وأعرف مما يراد البرهنة عليه . وفيها يفترض الإنسان البرهان أن يكون أوضح وأعرف مما يراد البرهنة عليه . ومن الأمثلة على ذلك ما وقع صحة ما يراد البرهنة عليه من أجل أن يبرهن عليه . ومن الأمثلة على ذلك ما وقع فيه أرسطو نفسه وبيتنه جلايو حيما أراد أرسطو أن يثبت أن الأرض في وسط المالم فقال : الأجسام الثقيلة عيل بطبعها إلى مركز العالم والأجسام الخفيفة تبتمد بطبعها عنه التجربة تدلنا على أن الأجسام الثقيلة عيل إلى مركز الأرض والخفيفة تبتمد عنه . . مركز الأرض هو بعينه مركز العالم \_ فإن في المقدمة الكبرى هنا مصادرة على المطلوب الأول ؛ فإن التجربة تدلنا حقيًا على أن الأجسام الثقيلة عيل الى مركز الأرض والخفيفة تبتمد عنه ، ولكن من أين يقول لنا أرسطو إنها عيل الى مركز العالم ، إذا لم يكن يفترض أن مركز الأرض هو بعينه مركز العالم ؛ وهذا الى مركز العالم ، إذا لم يكن يفترض أن مركز الأرض هو بعينه مركز العالم ؛ وهذا

وهذه المغالطة ترد كثيراً وعلى هيئة قياس واحد خصوصاً عن طريق استخدام الألفاظ المترادفة .

وهناك أحوال أخرى فيها لا يفترض مباشرة صحة المطاوب معبراً عنه في المقدمات بطريقة أخرى ، وأما الذي يفترض فهو شيء تتوقف صحته على صحة

النتيجة ، أى لا يمكن أن يبرهن عليه إلا بالنتيجة فيكون هنا حينئد دَوْرُ وَرُ corcle vicieux . وبهذا المعنى قال مِلْ إن القياس يتضمن دوراً أو مصادرة على المطلوب الأول ، لأن القدمة الكبرى تفترض صحة النتيجة .

ومن هذا النوع أيضا كلُّ الحجج التي فيها يبرهن الإنسانعلى شيء غير معروف بشيء آخر أكثر منه أو يساويه في عدم كونه معروفاً .

18۸ — العلة الفاسرة أوأخر ماليس بعلة علة . والخطأ فيها شائع جداً . والوقوع فيه يتم بعدة طرق : فإما أن يكون ذلك بسبب الجهل بالعلل الحقيقية للأشياء . ولكن هذا في الواقع غلط وليس أغلوطة . ومن الأمثلة على ذلك تفسير كثير من الظواهر بواسطة فكرة الخلاء مع أن العلة فيها ثقل الهواء ، أو الضغط الجوى . فثلا كان يفسر انكسار الإناء الملوء ماء حياً يتجمد الماء بقولهم إن الماء ينكش ، فيترك حيند فراغاً لا تستطيع الطبيعة احتماله ، فينضم زجاج الإناء إلى الماء المتجمد فينكسر .

وإما أن يكون السبب أن ينخذ الإنسان أسبابا بميدة لا تفسر شيئاً من أجل تفسير أشياء وانحة بنفسها ، أو فاسدة أو على الأقل مشكوكاً فيها ، كتأثير النجوم في أفعال الإنسان .

وغالبا ما تجمل هـذه المفالطة شيئاً واحداً هي والمفالطة التي تقول : بعقبه، إذره بسبب post hoc ergo propter hoc ، وفيها يفترض الإنسان أن حدثا معاول لآخر ، لا لسبب إلا لأنه تلاه . وهذه كما يقول بيكن هي الأصل في معظم الخرافات مثل التنجيم والمفاعلة وتعبير الرؤيا .

fallacia aceidontis بالمرصم تسمى هذه الأغاوطة عندالمدرسيين باسم والمرصم تسمى هذه الأغاوطة عندالمدرسيين باسم وترتكب حينا يستنتج الإنسان نتيجة مطلقة بسيطة دون قيد ولا شرطمن شيء

لا يصدق إلا بالعرض . فإذا رأى إنسان أضراراً ناشئة عن الطب بسبب أن طبيباً جاهلاً أساء استخدامه استنتج من هذا أن الطب مضر . أو حيما يرى الإنسان نتائج سيئة نشأت عن قانون أسى استخدامه فيحكم بأن القانون شر . أو يرى الفساد قد أصاب الحياة الدينية فيحكم بأن الدين مدعاة إلى الفساد .

فنى كل هذه الحالات يضع الإنسان فى النتيجة أكثر مما فى المقدمات. وغالبه ما يكون الدافع إلى الوقوع فى هذه الأغاليط فساد الاستقراء الذى نقوم به.

الشرط المنكسان فنبرهن من اللازم إلى الشرط كما أننا نبرهن من الشرط إلى ولازمه منمكسان فنبرهن من اللازم إلى الشرط كما أننا نبرهن من الشرط إلى اللازم. مثلاً : إذا كان الحكم النيابي صالحاً لمصر بقي فيها مدة طويلة ومن حيث إنه بقي في مصر مدة طويلة فهو إذن حكم صالح لمصر . وترتكب هذه الأغلوطة في كل حالة نمتقد فيها أن نظرية ما صحيحة لأن نتائحها التي لا بد أن توجد إذا كانت صحيحة ، موجودة \_ فنظن أن التحقيق كاف للبرهنة على الصحة . والاستنتاج في هذه الأحوال لا يكون صحيحاً إلا في الحالة التي نجزم فيها بأن هذه النظرية وحدها هي التي تفسر حدوث هذه النتائج . وفيا عدا ذلك لا يكون الاستنتاج مفيداً لليقين .

101 — بالجوهر أو الانتقال مما هو صادق بشرط إلى ما هو صادق إطلاقاً ويسميها المدرسيون a dicto secundum quid ad dictum simpliciter فالمساء: يغلى في درجة ١٠٠ في مستوى سطح البسحر إذن هو يكفي إذا كانت درجة حرارته مائة لإنضاج بيضة في خمس دقائق . ولكن إذا قلنا هذا ونحن على جبل ارتفاعه ٥٠٠٠ قدم كانت البرهنة خاطئة لأن الماء لا يغلى في هذا الارتفاع في درجة ١٠٠ وتحدث هذه الأغلوطة خصوصاً حينا تكون شروط صدق مبدأ

من المبادى مجهولة ، أو ينظر إليها على أنها نادراً ما تـكون ، فلا يكون لإهمالها أثر كبير . وهذه الأغلوطة من الأغاليط الشائمة جداً ومن أخفاها .

السائل في مسألة الابتميز المسائل :many questions أو به سيم السائل في مسألة فلا يتميز الطاوب واحداً بمينه . ويحدث هذا حيما يضم المرء سؤالاً متضمناً المدة أشياء ويطلب الإجابة بجواب واحد على إحدى المسائل دون الأخرى ، ولكنه في جوابه يضطر إلى جواب واحد فيقع في الغلط . ولا يكون الاستنتاج صحيحاً إلا إذا كانت المسائل المجموعة وحدة لا تنفصل أجزاؤها . أما في غير ذلك فترتكب أغلوطة جمع المسائل في مسألة . فشلا إذا قال المحقق : أنت أردت الفرار بالطائرة وأغريت المسائل في مسألة . فشلا إذا قال المحقق : أنت أردت الفرار بالطائرة أجاب بأن هذا لم يحدث وكان قد فمل الواحد دون الآخر أجاب بأن هذا لم يحدث وكان قد فمل الواحد دون الآخر في الحكم : فني بمض البلاد يكون لرئيس الجمهورية أو الملك حق رفض مشروع قانون كا يشاء ولكن بشرط أن يرفضه جملة واحدة . فكثيراً ما يحدث أن يقدم قانون يوافق على بعضه دون البه ض الآخر ، فيضطر حينئذ إما إلى رفض المشروع مع ما فيه من أشياء يوافق عليها ، أو التصديق عليه مع ما فيه من أشياء يوافق عليها ، أو التصديق عليه مع ما فيه من أشياء يوافق عليها ، أو التصديق عليه مع ما فيه من أشياء يوافق عليها ، أو التصديق عليه مع ما فيه من أشياء يوافق عليها .

#### المغالطات اللفظية

١٠٣ — أما المفالطات في القول فعديدة أشهرها :

ambiguïté dans les termes المنط المنط المنط المنط المنط المنط المنط المنط المنط المنطقة في القياس عن ذلك ونعني بها أغلوطة

الحد الرابع quaternio terminorum والأمثلة على هذا مشهورة ومنها الثـــل اللاتيني القديم : Finis rei ost illius perfectio

mors est finis vitae : ergo mors est perfectio vitae

٧ - الاستراك في المركب وفيه تكون الاناظ عدودة ولكن مدى الجلة يتغير مع بقاء الألفاظ هي هي . وهذا إما أن يمرض بسبب التصديق مثل قولك: ضرب زيد فإن هذا يحتمل أن يكون زيد ضاربا أو مضروباً ؛ وقد يمرض بسبب الوقف والابتداء كقوله تعالى: ( وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به )، فإن معنى الكلام إذا وقف على: الله \_ يغاير معناه إذا وقف على: الراسخين في العلم ؛ وقد يمرض بسبب انصراف الضائر وأسماء الإشارات إلى أمور مختلفة مثل : كل ما عدله الحكيم في كا علمه ، فإن «هو » إذا انصرف إلى «الحكيم كان معنى الكلام مغايرا له لو انصرف إلى «كل ما » . ومن الأمثلة المشهدورة

Quod tangitur a Socrate , illud sentit ; lapis : في اللاتينية tangitur a Socrate : ergo lapis sentit

ففى القدمة الكبرى illud مفمول للفعل sontit ولكيننا استخلصنا النقيجية كمالوكانت الفاعل .

التقسيم والمركيب ويسميان في النطق المدرسي fallacia divisionis ومثاله أن نقول: الخمسة زوج وفرد ــ فهذا لا يصدق مفترقاً لأن الخمسة ليست زوجاً وإنما يصدق مجتمعاً لأن الخمسة زوج هو اثنان وفرد هو ثلاثه . ومثاله أيضاً قول النبي: (لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن) وفرد هو ثلاثه . ومثالة لا يكون مؤمناً بل كان من قبل مؤمناً . فهذا يصدق إذاً مفترقاً لا مجتمعاً .

• - أما النبرة فتظهر قيمتها بحسب اللغات : فهي واضحة في اليونانيــة

وفى الإيطالية: ففى الإبطالية capito ممناها أصل بيما capito ( والنبرة على حرف i ) ممناها فهمت . أما فى اللانينية فيستماض عن النبرة بكمية الحرف المتحرك ومن الأمثلة على هذا:

Omne malum est fugiendum Pomum est malum ' ergo: fugiendum

وهذا ظاهر في العربية في الحركات. وقراءات القرآن برجم الاختلاف في كثير منها إلى هذه المسألة فثلاً: ومَنْ عِنْدَهُ علمُ الكتاب (١٣: ٣٣) تقرأ أيضاً: ومِنْ عِنْدِه علمُ الكتاب.

## إصلاح المنطق الصورى

#### المنطق الرياضي

الكرية المالات قد بدأ ثورته اله كرية الحقيقية بأن أدخل التفسير الكرى مكان التفسير الكرية الحقيقية بأن أدخل التفسير الكرى مكان التفسير الكرية وما لبث هذا التيار أن غزا بقية فروع العلم بمعناه الضياق الملكيمياء أخرج منها التصاور الكيفي للتراكيب شيئاً فشيئاً حتى أصبحت التركيبات الكياوية تتم كلما تقريباً تبعاً لمادلات رياضية صرفة ؛ وعلم الآليات (الميكانيكا) يفسر كل شيء داحل نطاقه بواسطة قوانين رياضية ثابتة ،بل لم يقتصر الأمر على هذه العلوم المتعلقة بالأشياء غير الحية وإعا امتد منها إلى علوم الحياة، ومن هذه أيضاً إلى علوم الروح.

وهذه النرعة التي كانت شارة أنصارها قول جلليو « إن الطبيعة مكتوبة بلغة رياضية » ما لبثت أن امتدت إلى العلوم الفلسفية نفسها ؛ فبدأت تغزو علم النفس حتى سيطرت على الكثير من أجرائه فوضعت القوانين الرياضية لبيان النسب النفسية مثل قوانين ثيبر وفشر . ثم انتقلت من علم النفس إلى علم المنطق . ولئن كان نجاحها في علم كان نجاحها في علم النفس محفوفا بالكثير من الصعوبات ، فاين نجاحها في علم النطق كان مضمونا منذ البدء ، لأن بين المنطق وبين الرياضيات من الشابهة في الناية والطبيعة ما يجمل التراوج بين الاثنين ممكناً ويسيراً . فكلا النوعين من العلم يتناز بأنه يميل إلى التجريد فلا يعني إلا بالصورة ؛ أما المادة فلا أهمية لها في الواقع عنده ؛ ويمتازان كذلك بأنهما يتملقان بالنسب بين الأشياء لا بالأشياء في ذاتها . كا أنهما يتفقان من حيث الفاية ، وتلك هي الوصول إلى الربط الصحيح بين الأشياء عن طريق عمليات فكرية بسيطة تخضع لقواعد ثابتة وتتم بطريقة آلية .

فكان طبيعياً إذن أن يفكر الفلاسفة المنيون بالمنطق فى تطبيق المهج الرياضي على المنطق . فقامت حركة قوية فى القرن السابع عشر ابتدأها ليبنتس واستمرت تنمو حتى جاء النصف الثانى من القرن التاسع عشر وأوائل هذا القرن فنمت نمواً سريعاً حتى بلغت اليوم أوجها أو كادت .

وقد خيل إلى أصحاب هذه الحركة في أول الأمر أن في الحركة تجديدا وثورة على المنطق الصورى كما وضعه أرسطو وتوسع فيه بمض التوسع الفلاسفة الدرسيون. إذ بلغت الحاسة بأصحاب هذا الإصلاح حداً جمام يعتقدون أنهم بهدا النطق الجديد، المنطق الرياضي، قد حطموا قيود التقاليد الأرسططالية القديمة وفتحوا الممنطق أبواباً جديدة. أستغفر الله! بل خلقوا منطقاً جديداً هو وحده النطق الحقيق وفي تمارض شديد مع المنطق التقليدي، حتى عدوا تحطيم هذا المنطق الأخير من بين الأغراض التي يرمون إلى تحقيقها كي تتم هذه الثوره على الوجه الأتم.

ولكنهم ما لبنوا أن طامنوا من حدة هذه الحماسة وأصبحوا اليوم خصوصاً عيلون إلى توكيد الصلة بين منطقهم الجديد وبين المنطق الأرسططالى القديم و بل أن يقولوا كما قال – ريل Riehl : « إن أرسطو هو المؤسس الأول للمنطق الرياضي أو اللوغاريتمي أو الحساب الرياضي » : أو كما تقول سوزان استبنج الرياضي أو اللوغاريتمي أو الحساب الرياضي » : أو كما تقول سوزان استبنج أرسطو في القياس هي أولى المحاولات التي قامت لبيان المبدأ الصوري للاستدلال » ، أرسطو في القياس هي أولى المحاولات التي قامت لبيان المبدأ الصوري للاستدلال » ، وذلك أن الغاية واحدة في كل من المنطقين : ونعني بها الصورة المنطقية المجردة للفكر، وكل ما هنالك من فارق إعا هو في درجة تحقيق تلك المناية ، فكار المنطقين يكمل وعضهما بعضاً .

ليس عَة فاصل دقيق إذن ببن المنطق القديم والمنطق الجديد ، وإعا عِمْل كَلاهما حركة ٌ أو نزعة ُ نحو التجريد الفكري الخالص ، نحو بيان الصورة الفكرية عارية ً من كل مادة وخالية من كل موضوع ذى قوام خارج الذهن . وإذا كانت هذه هي الآتجاه نحو التجريد المطلق إلى أعلى درجة ، ألا وهو العلم الرياضي -- فعلى المنطق إذن أن يستمير من الرياضيات مناهجها وأساليب العمل فيها وأن يطبقها على موضوعه الخاص ، إن كان له حقاً بمد موضوع خاص ، حتى يستطيع أن يحقق الغاية التي يأمل بلوغها . فــكان المنطق إذن تابماً للرياضيات وفى موضع ثانوى بالنسبة إليها . لكن الحال لم تستمر على هذا النحو طويلاً ، إذ شمر المنطق الجديد بأنه هو الأصل فى المفكير الرياضي حتى إنه يستطيع ، بواسطة قوانينهالخاصة ، أن يستخرج نظرية الرياضيات من حيثُ طبيعة مملياتها ومناهِمًا من الناحية الفكرية . وهكذا شعر المنطق بأنه في مرتبة أعلى من الرياضة ، أو على الأقل بأن الرياضة والمنطق يسيران مماً ويرتبطان فيما بينهما وبين بمض أشد الارتباط. فكان عُت حركة متبادلة بين المنطق وبين الرياضة : فالمنطق من جانبه يحاول أن « يمنطق الرياضة » ، والرياضة من جانبها تحاول أن « تروض المنطق » .

ولكر هذا يجب أن لا ينسينا أيضاً ما هنالك من فارق كبير بين النطق الصورى التقليدي وبين النطق الرياضي الجديد والمنطق الرياضي قد وصل به التجريد وتطبيق التفسير الكي حداً جعل الاختلاف بينه وبين النطق الصوري واضحاً ، بل وكبيرا ؛ ثم إن ميدانه قد اتسع إلى درجة كبيرة جدا ففاق ميدان المنطق الصدوري بحراحل عدة ؛ كما عني بتجديد مناهجه وجملها دقيقة ، ميدان المنطق الصدوري بحراحل عدة ؛ كما عني بتجديد مناهجه وجملها دقيقة ، حتى بلغ من الدقة مبلغاً يزيد كثيرا عن المنطق الصوري ؛ فضلا عن أن وسائل

التمبير فيه أكل بكثير وأدق . ولهذا فإن أنصار المنطق الرياضي بأخذون على المنطق الأرسططاني عدة أشياء: فهم بأخذون عليه أولا : أنه مقصور على نوع واحد من أنواع الاستدلال وهو القياس ؛ ثانيا : أنه أخفق في وضع رموز موافقة للاضافات المنطقية ؛ ثالثا : أنه أخطأ في تحليل هذه الإضافات ( أنظر الآنسة استبنج ، دائرة المفارف البريطانية ، ط ١٤ ج ١٤ ص ٣٣١) .

فقد اكتشف المنطق الجديد أنواعاً عدة من الاستدلال غير القياس ، لها أهمية كبرى في التفكير ، ففتحت أمامه ميداناً واسعاً للبحث . كما استطاع أن يكتشف ويحال مجموعة كبرى من القضايا والإضافات يمكن أن يعبر عنها أن يكتشف ويحال مجوعة كبرى من القضايا والإضافات يمكن أن يعبر عنها المنطق الجديد بإضافات أخرى يعبر عنها في اللغة بالأسماء الموصولة القديم ، قال المنطق الجديد بإضافات أخرى يعبر عنها في اللغة بالأسماء الموصولة فيها علامات الأحوال . ثم إن المنطق القديم منطق تداخل بين أصناف فيها علامات الأحوال . ثم إن المنطق القديم منطق تداخل بين أصناف فيها علامات الأحوال . فيادؤه الثلاثة المسهورة : مبدأ الذاتية ، والتناقض والثالث المرفوع لا تفيد إلا في تصنيف الحدود مأخوذا كل منها على حدة ، والثالث المرفوع لا تفيد إلا في تصنيف الحدود مأخوذا كل منها على حدة ، أى : بحسبانها منفصلة بندرج الواحد منها تحت الآخر أو يوضع الواحد منها بالتبادل مكان الآخر . أما المنطق الجديد فعليه أن يكمل هذا المنطق بمنطق قضايا ، فينظر في القضايا من حيث إنها في الواقع الوحدات الأولى الأصلية كما ينظر المنطق منها الآخر كي يمكن الاستدلال .

ونستطيع أن نبين خصائص المنطق الجديد كما فعل Lowis على

النحو التالى: ١ - أما من حيث الموضوع فإن موضوعه هو موضوع المنطق أياً كانت صورته ، أى المبادى والتي تجرى عليها العملية العقلية أو الدهنية بوجه عام فى مقابل المبادى والحاصة فقط بفرع واحد من فروع مثل هدف العملية الدهنية : ٢ - وأما من حيث الأداة فأدواته الرموز ، وكل رمز يدل على تصور أو مفهوم بسيط نسبياً ، والمثل الأعلى هو فى هذه الحالة أن يستغنى عن كل لفة غير الرموز : ٣ - وإلى جانب الرموز الثابتة توجد رموز متغيرة لحما نطاق محدد تمام التحديد من حيث المهنى : ٤ - كل نظرية فى المنطق الرياضي تقوم على الاستدلال ، أى إنها تقوم على عدد صغير نسبياً من المبادى والأول الممبر غنها برموز ، وتستخلص منها بواسطة عمليات محددة فى صيغ أو يمكن محددها فى صيغ أو يمكن

۱۰۰ — وقبل أن نعرض أهم مسائل هذا المنطق الجديد يحسن بنا أن نتتبع تطوره التاريخي .

قلنا إن أرسطو عنى بالمنطق الصورى على نحو قريب من المنطق الرياضي حتى إنه أشار إلى استخدام الرموز في أحيان كثيرة ، لأنه لا عبرة في الواقع إلا بالصورة . إلا أن المنطق الرياضي بالمهى الدقيق لم يدرك موضوعه لأول مرة إدراكا واضحاً ويحدد برنامجه بالدقة إلا على يد ليبنتس . فقد شعر بالحاجة إلى لغة علمية عامة يتخذها العلماء للتفاهم فيما بيبهم ، وسمّاها اللغة السالية Charactoristica على سانودها العلماء للتفاهم فيما بيبهم ، وسمّاها اللغة السالية وإلى حساب عقلى universalis وفيها تستخدم الرموز مكان الألفاظ ؛ وإلى حساب عقلى أساس وفيها تستخدم على sciontia universalis هو بمشابة علم أيضاً بوجوب إنشاء عم كلى sciontia universalis هو بمشابة علم مناهيج شامل يقوم على أساس الرياضيات . إلا أن ليبنتس لم يستطع أن يحقق من هذا البرناميج غير جزء ضئيل جداً ؛ وعلى الرغم من ذلك فقد أدرك المسائل

الرئيسية في المنطق الرياضي ، حتى إن الأبحاث التي قامت بمد ذلك في النطق الرياضي ترتبط بأبحاثه في هذا الباب عمام الارتباط .

وطوال القرن الثامن عشر قامت محاولات عدة لإقامة مرا المنطق : أولاً على يد ابرت Lambort ثم هولند Holland وپلوكية Ploucquet وكاستيون Castillon . ولكنهم لم يستطيعوا أن يصلوا إلى أشياء ذات قيمة كبيرة ، فظل برنامج ليبنتس كما هو دون تحقيق .

ثم جاء القرن التاسع عشر فظهرت منذ ابتدائه حركة جدّية جملتنا نخطو خطوة واسعة فى سبيل إقامة هذا المنطق الرياضى ؛ حتى إذا ما انتصف القرن بدأ الوضع الحقيق لنظرية المنطق الرياضى وأسـُسـهِ الرئيسية .

قامت المحاولات الجديدة في القرن التاسع عشر مرتبطة بنظرية «كم المحمول» و إذ حاول چورج (\*) بنتام (سنة ١٨٠٠ – ١٨٨٤) إصلاح نظرية كم المحمول في كتابه « مُجنَّمَل مذهب جديد في المنطق » . وتلاه هاملتون رئيس المدرسة الاسكتلندية ( ١٧٨٨ – ١٨٥٦) فتوسع فيها وفصل القول حتى أعطاها صورتها الكاملة . فبسين أن المحمول في القضية يمكن أن يُعسَين كمه كلوضوع سوا، بسواء . وانتهى من هسدا إلى القول بأن القضايا المنطقية يمكن أن تصاغ على صورة ممادلات ، ولكنه فضل عليها الأشكال المندسية والرموز الجبرية . وكانت الاستدلالات في هذا النهج الجديد يبدو أنها عاماً كالمكيات الرياضية .

إلا أنهاكانت محاولات ناقصة دءت إلى إقامة بناء المنطق الجديد دون

<sup>(\*)</sup> Outline of a new system of logic

أن تقوم هي بشيء في هذا السبيل . أما الأساس الحقبق فقد وضمه رياضيان المجليزيان هما دي مورجن (\*\*) وبول (\*\*\*) . كان دي مورجن رياضيا فكان في وسمه أن يقوم بما لم يستطيع هاملتون القيام به من إدخال القوانين والرموز الرياضية في المنطق ، ولو أنه ظل مع ذلك في نطاق المنطق الأرسططالي إلى حد كبير ، مما جمل السكثير من نتائج بحثه رفضها المناطقة التالون . ولسكنه استطاع على كل حال أن يدخل الرياضيات نهائيا في المنطق ، واستطاع أن يكشف صوراً جديدة للقياس وأنواعا جديدة من القضايا ؛ وقام بتحليل عميق للرابطة «هو » من فكشف بذلك عما في استمهالها المنطق حتى الآن من نقص ، وفت لم أنواع الدلالات فكشف بذلك عما في استمهالها المنطق حتى الآن من نقص ، وفت لم أنواع الدلالات للرابطة ثم عبر عن كل دلالة برمز خاص . وهنا كان فضله الأكبر : فإن أبحاثه في الإضافات كان لها أثر كبير في تطور المنطق الرياضي ، فهو عميز مثلاً بين الإضافات المتمدية وللمنعكسة والمتضايفة المشتركة transitives, convertibles ، وهـ و عميز نبين فيا بعد ماله من أثر ضخم . وبهذا كله استطاع أن يضع أساس منطق الإضافات الذي توسع فيه كل التوسع رسل من من بهـ .

وأهم منه معاصره چورج بول Bool فهو الذي أقام جزءاً كبيرا من بناء المنطق الرياضي. وإذا كان ليبنتس بعد المكتشف الأول لهذا النطق الرياضي فلاشك في أن بول هو ثاني مكتشفيه . فهو قد أقام النطق الجديد غير متأثر في شيء بالمنطق القديم لأنه لم يكن يعرف عنه شيئا كثيرا ، فاستطاع في حرية أن يضع المنطق الرياضي . ويعد أول من أدخل المعادلات والقوانين الجبرية والعمليات الحسابية في المنطق . فقد وضع حسابا كاملاً واستعمل نظاما ثابتا من الرموز

<sup>( \* )</sup> Formal Logic , 1817

<sup>( \*\*)</sup> An Investigator of the laws of thought, 1854.

الصالحة لأن تستخدم وتهذّب فيما بعد . وكانت عنايته متجهة بوجه خاص إلى استمال الجبر وقوانينه في النطق . وبهذا كان الواضع الجتيق لما يسمى باسم منطق الجبر logique do lalgebre ، وهـــو الفرع من المنطق الرياضي الذي بلغ أعلى درجات تطوره على يد شريدر Schroeder . وقد عبّب الرياضيات على المنطق حتى جعل الأولى في الدرجة الأولى ، بينما أثبت تطور المنطق الرياضي فيما بعد عكس هذا الوضع . ذلك أنه رأى أن المبادى المليا للفكر رياضية الصورة ، فصاغها على صورة معادلات ذات رمــوز جبرية السفكر رياضية الصورة ، فصاغها على صورة معادلات ذات رمــوز جبرية أصبح تاريخياً اليوم ، فإنه مما لا شك فيه أنه كان ذا أثر كبير في تطور المنطق الرياضي

وعن بول أحد استانلي چفتر الذي توسع في مذهب بول ونظر إلى المنطق على أنه الأساس بيما الرياضة في مركز ثانوي بالنسبة إليه . وعلى الرغم من أنه استعمل الرموز الجبرية في المنطق ، فإنه وجه عناية كبرى إلى الإضافات المنطقية وإلى الناحية المنطقية الخاصة في الإضافات ، وميز القواعد الحاصة بالمنطق ، إذ قال إن قواعد العدد لا تنطبق كلها ولا بالطريقة عينها على المنطق ، بل لكل قواعده وحواصه ، ومع ذلك فقد عنى چفتر بتطبيق العمليات الحسابية في المنطق حتى إنه ركب « آلة منطقية » ؛ ثم بسط اللغة الرمزية إلى حد كبير ؛ وذهب إلى مدى بهيد في تطبيق نظرية كم المحمول وتحويل كل حكم أو قضية منطقية إلى معادلة دقيقة ، وبيّن أن القياس الأرسططالي يلعب دوراً ضئيلا في الاستدلال بجانب أنواع الاستدلال الأخرى : فوضع مكان مبدأ القياس الأرسططالي مبدءاً كياب أنواع الاستدلال هو ما سماه باسم مبدأ « مناب الأشباه » Substitution وخلاصته : « ما يستدى على شيء يصدق أيضا على من منه و ما سماه باسم مبدأ « مناب الأشباه » وخلاصته : « ما يستدى على شيء يصدق أيضا على

( م – ۱۷ المنطق الصورى)

ما يشابهه ، أى إن مبدأ الاستدلال هو قيام حدّ مقام حد آخر مساور له . وكل القضايا المنطقية تمبر عن هوية أو يحكن ردها إلى الهوية identité فأساسها يمبر عنه بالمادلة ا = ب ، سواء كانت هذه الهوية تامة أو جزئية أو محدودة من وجه دون وجه .

وأعلى صورة بلغها جبر المنطق تلك التي قدمها ارنست شريدر في كتابه «محاضرات في جبر المنطق» ( في ٣ أجزاء من سنة ١٨٩٠ – سنة ١٨٩٥ ) .

ثم تطور المنطق الرياضي في نهاية القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين تطوراً هائلا بفضل فريجه الألماني وبيانو الايطالي ، ثم رسل وهويتهد الانجليزيين . وكان الدافع القوى إلى هذا النطور تقدم الرياضيات في هذه الفترة تقدماً لم يشاهد مثله من قبل . فقد اكتشفت الهندسات اللا إقليدية ؛ وقامت في الرياضيات الجديدة نظريات عدة أحدثت شبه ثورة فيها مثل نظرية الترابيع في الرياضيات الجديدة نظريات عدة أحدثت شبه ثورة فيها مثل الهندسة الفراغية ونظرية الامتداد Oxtension التي وضعها حرسين Grassmann ثم نظرية المجاميع aggregates لچورج كانتور Cantor ونظرية المحدد التي وضعها ديديكند ببيان طبيعة الرياضيات وفلسفتها ، وانهي الأمر بالاعتراف بما للبديهات والتصورات الرياضيات وفلسفتها ، وانهي الأمر بالاعتراف بما للبديهات والتصورات الرياضية من طابع منطق .

وكان فريجه Frego أول من سار في ههذا الطريق الجديد خصوصاً في كتابه «أساس الحساب: بحث منطق رياضي في فكرة العد » الذي ظهر سنة ١٨٨٨. غير أن الرموز التي استخدمها كانت غامضة إلى حد أن أهمية فريجه لم تظهر إلا بعد ذلك بزمان طويل حيمًا تنبه رسل سنة ١٩٠١ إلى

أهمية أبحاثه . وأهم ما فعله فريجه هو أنه وضع منطقا للحساب ، واستخلص قضايا حسابية من مقدمات منطقية صرفة ، وبين أن الأفكار الأساسية فى الرياضيات ترد إلى قوانين الفكر الأساسية ، وبالتالى يجب أن تلحق الرياضة بالمنطق .

ثم تلاه پیانو Peano فی کتابه المشهود «سجد مینغ الریاضیات» Formulaire de Mathématiques الذی وضعه بمساعدة بعض الریاضیین الإیطالیین وظهر فی خسة أجزاء من سنة ۱۸۹۰ – سنة ۱۹۰۸ وغرض هذا الكتاب واضح فی افتتاح مقدمته حین یقول أسحابه : « إن الغرض من » سجل صیغ الریاضیات « هو إذاعة القضایا المروفة الخاصة بعدة موضوعات فی العلوم الریاضیة . وهدذه القضایا مصوغة فی صیغ استخدمت فیها رموز النطق الریاضی » .

رأى أسحاب هذا الكتاب من ناحية : الرياضيات على صورتها العادية لا على السورة المنطقية الرياضية الاستدلالية . وكان من المعترف به في ذلك الحين (سنة ١٨٩٥) أن المثل الأعلى للرياضيات أن يكون كل فرع منها قاعًا على أساس عدد صغير من المسلمات assumptions تستنتج منها قضايا أخرى بطريقة استدلالية صرفة ؛ وأن الرياضيات البحتة بحردة ، بمنى أن تطورها لا يتوقف على الأشياء الموجودة في التجربة الخارجية التي تنطبق هذه الرياضيات عليها . فإذا كانت المندسة الإقليدية مثلاً صادقة بالنسبة إلى المكان كما نتصوره نحن ، بينها المندسة الريانية غير صادقة بالنسبة إلى همذا المكان عيمه ، فإن هذه الحقيقة المادية أو البطلان المادي لا اعتبار له في تطور الرياضيات في نظام إقليدس أو في نظام ريان. . فالحقيقة الوحيدة التي تعني بها الرياضيات البحتة هي أن بعض المصادرات théorémos تعضم بعض النظريات postulats . وأثر هذا

فى تصور منطق الرياضيات واضح: فمنطقها هو صدقها ، ولا شيء أو لانوع آخر من الصدق مطلوب في الرياضة البحتة \* .

ثم رأوا من ناحية أخرى المنطق وقد تطور على يد پيرس وشريدر فأصبح قادراً على التمبير عن كل الإضافات التي توجد بين الكيات في الرياضيات بأنواعها والتي بفضلها تصبح المصادرات نظريات بطريقة استدلالية صرفة . فكان هذا كله دافعاً لهم إلى أن يخطوا خطوة جديدة بأن يطبقوا التمبير المنطق الرياضي عن هذه الإضافات في الرياضيات نفسها ثم الاستدلالات المستخدمة في الرياضيات دون أن تكون مصوغة في رموز منطقية رياضية . وهكذا أخدت الصيغ الرياضية صورة منطقية رياضية . وتبين من هذا التراوج بين الرياضيات والمنطق الرياضي أن هذا المنطق هو الأساس في البرهنة الرياضية وطبيمة الرياضيات والمنطق أن هذا المنطقية والممليات الذهنية في الرياضيات المنطقية الرياضيات المنطقية الرياضيات المنطقية الرياضيات المنطقية الرياضيات المنطقية الرياضيات المنطقية وضموا المنطقية الرياضيات المنطقية الرياضيات المنطقية ووضموا المنطقية الرياضية الموجودة بين فرد وبين اللاضافة الموجودة بين صنف وبين الاستخر وفي الإفراغية ع التي يرمز إليها بالحرف ع وفي الإفراغية ع في صنف وبين الصنف نفسه (وهي التي يرمز إليها بالحرف ع وفي الإفراغية ع)

<sup>(\*\*)</sup> راجع عن المنطق والرياضه :

H. Poincaré: Science et Méthode, pp. 152 - 72

B. Russell: Introduction to mathematical philosophy. pp. 193-206, chap. XVIII

B. Russell: Our Knowledge of the external World.

J. R. Weinberg . An Examination of Logical Positivism pp. 69-104.

وهى الإضافة التي بين 1، سحيما تكون كل 1 هي س. — والنتيجة الثانية هي النظر إلى الرياضة البحتة على أنها علم مجرد مستقل عن أى مادة أو موضوع تنطبق عليه . فإنه إذا كان المبدأ الحقيق الأصلى في الرياضيات هو أن بمض المصادرات تتضمن بمض النظريات ؛ وإذا كان كل تضدن في الرياضيات مثالاً تطبيقياً لمبدأ استدلال صادق صدقاً كليا (مبدأ النطق)، فإنه لا يمكن أن تكون ثمة خطوة في برهان رياضي تتوقف على طبيمة فراغنا الخاصة أو الخواص التجريبية للمجاميع المدودة.

إلا إن هذه الأبحاث لم تؤد إلى تحرير المنطق نهائياً من اللغة العادية . وإعا الذي سار في هذا الطريق هو كوتيرا Couturet و واحوا . وهذا الطريق هو وجوب تحرير الفكر من غوض اللغة واشتراك معاني ألفاظها وما يجر إليه ذلك من إفساد في التفكير نفسه : فثلا اللفظ «واحد» سه له على الأقل معنيان : معنى منطق ويعبر عنه بقولنا « بعض » ويدل في هذه الحالة على وحدة محددة خصوصا بعناصرها الكيفية ؛ ومعنى حسابي ، فيه يزول كل عنصر كيني تقريباً ، ويدل في هذه الحالة على وحدة لا تختلف عن غيرها من وحدات النوع إلا من حيث ترتيبها العددي . فلا مناصى إذن من التخلص من هذا الاشتراك اللفظى · فقام بأدوا بهذه العملية وذلك عن طريق وضع رموز تدل على الإضافات ، وهي رموز ذات طابع كُنا عام لأنها لا تتوقف على لفة طبيعية بالذات . فثلا وضع بادوا الرمز = للدلالة على أن شيئاً ما هو نفس الشيء الفلاني .

و « ٧ ٤ للدلالة على الانتساب apparténance

و ( في الافرنجية C ) للدلالة على التضمن inclusion

و ه نا ( للدلالة على الحروف « أو » ou ( الجمع المنطق : فقرى

أولا فقرى = حيوان) .

# و « ثقاطع الأصناف : معين، مستطيل = مربع ) .

وأخيرا جاء رسل وهويتهد فقاما بأضخم عمل فى إقامة المنطق الرياضى ، عمل لا يعد فقط أنه قد أتم بناء المنطق الرياضى نهائياً أو بطريقة شبه نهائية ، بل يعد أيضاً من أعظم الأعمال التي قام بها الفكر الإنساني وذلك في كتابهما المشترك «المبادىء الرياضية » principia mathematica الذي ظهر في ثلاثة أجزاء من سنة ١٩١٠ إلى سنة ١٩١٦ . فني هذا الكتاب بلغت كل الأبحاث في سبيل إقامة المنطق الرياضي منذ ليبنتس حتى ذلك التاريخ أو جها وعام نصحها . وهو أكمل وأنضج وأدق أثر صدر عن حركة المنطق الرياضي حتى اليوم ؛ ويشبهه البعض بأن مثله بالنسبة إلى هذه الحركة مثل « نقد المقل المجرد » لكنت بالنسبة إلى الغلسفة عموماً .

ونتائج أبحاثهما في هذا الكتاب إنماصدرت عن نأملهم لنظريات الجبر والهندسة كا عرضها الرياضيون المحدثون وعن أبحاث الرياضيين الماصرين لهما مثل چورج كانتورومن سار في طريقه بمن بحثوا في نظرية المجاميع الرياضية والتطور الذي صادفه النطق هذا من جهة . ومن جهة أخرى عن النهضة والتطور الذي صادفه النطق الرمزى على يد بيانو وأتباعه . فرأيا من تأمل هاتين الناحيتين أن هناك نتيجتين : الأولى أن ما كان يمد مصرحاً به أو ضمنياً كبديهيات قد ظهر أنها إما أن تكون غير ضرورية وإما أن تكون قابلة لأن يبرهن عليها . والثانية : أن نفس المناهج التي يمكن أن يبرهن بواسطها على البديهيات المزعومة تستطيع أن تقدم نتائج بمينة في موضوعات كانت تعد من قبل غير مسروعة الإنسانية ، مثل المدد اللاتهائي . — وهكذا اتسعميدان الرياضيات بإضافة موضوعات جديدة وبالتوغل

فى ميادين ظلت حتى الآن متروكة للفلسفة وحدها ( مقدمة « المبادى و الرياضية » ج ١ ص ه) .

ويظهر الفارق بين ما عمله پيانو وأصحابه وبين ما فعله رسل وهو يتهد واضحاً من تأملنا لبيان كل منهما لتطور الحساب. فيبانو قد قال بأن الحساب يحتاج في وضعه، بجانب البادىء العامة للمنطق، إلى : ١ - أفكار غير محددة هي ( العدد » ويرمز إليه بالرمز صفر ( ) ﴿ التالى ل ( أي عدد معلوم ) » ورمزه + ؟

٧ - خمس مصادرات مصوغة في هذه الأفكار غير المحددة وهي :

$$-1$$
 =  $-+1$  ،  $-+1$  صور .

imes مريفات للاضافات الحسابية مثل $+ \, {}^{\circ} imes \,$ 

بينها أصحاب « المبادىء » ينظرون إلى وضع الحساب على النحو التالى :

١ - كل الأفكار الحسابية محددة ؛ والأفكار الوحيدة غير المحددة هي أفكار المنطق نفسه . «فالعدد» و « صفر» و « التالي لِ » والإضافات + ٢٠ × وبقية

<sup>(\*)</sup> وتقرأ هكذا: (صفر): العدد صنف.

<sup>(</sup>١) الصفر عدد.

<sup>(</sup>٢) التالي لأي عدد عدد كذلك .

<sup>(</sup>٣) لا عددين ذوا تال واحد .

<sup>(</sup>٤) الصفر ليس تاليا لاعي عدد .

الأفكار الحسابية محددة على أساس الأفكار النطقية مثـــل « فضية » و « ننى » و « إما كذا أو كذا » . ٧ \_ المصادرات استبمدت من الحساب . ولو أن هناك استثناءات لهذا ، لكنها استثناءات تعلق بصنف من النظريات الخاصة بالأعداد عبر النهائية Transfivito

ومع أن الأبحاث الحاصة بالمنطق الرياضي قد تتابعت بسرعة كبيرة فيما بمد ظهور كتاب رسل وهويتهد ، فإنها لم 'ترضف شيئاً ذا قيمة يعتـد بها إلى النتائج التي وصل إليها هذان العالمان . فكل ما أنى بمد ذلك هو في الواقع محاولة لتهذيب ما فعله رسل وهويتهد على أنحاء ثلاثة : أولا قام شيفر Sheffer ونيكرو Nicod باختصار المصادرات الرمزية في المنطق من خمس إلى واحدة ، والأفكار غير المحسَّدة في المنطق من اثنتين إلى واحدة كذلك . وثانيًّا تحددت طبيمة الحقيقـة المنطقية أكثر وأكثر بفضل أبحاث ڤنجنشتين Witigenstein .فنظر إليهاعلى أنها محصيل حاصل tautology أعنى أنها تقوم على أساس صورتها فقط . والحقيقة الرياضية هي أيضاً تحصيل حاصل ، حتى إن القضايا المنطقية والرياضية سواء بسواء محصيل حاصل صرف . ثم إن ڤتحنشتين أصلح النظام الاستدلالي عند رسل فإن رسل حاول أن يبين أن الرياضة البحتة هي هي المنطــق البحت عن طريق استنباط البديهيات الرياضية من طائفة من القوانين المنطقية الأولية ، واكنه أخفق في هذا أمام بعض البديهيات ( مثل بديهية إمكان الرد reducibility وبديهية اللانهائية infinity ) التي لم يكن في استطاعته أن يبـــين أن لها طابعاً منطَّقياً حقيقياً : فجاء ڤتجنشتين فبين طريق التفلب على هذه الصموبات ، وبهــذا أسهم بقسط كبير في رد الرياضيات كلها إلى المنطق . وثالثا تبين أن للحقيقة المنطقية لوكازيقتس Lukasiewicz و تارسكي Tarski البولنديين ومدستهما أن أنواعا عدة من التفكير تشارك المنطق في هذ الطابع ، طابع تحصيل الحاصل ، فظهر إذن أن ميدان الحقيقة المنطقية أوسم بكثير مما كان يعتقد ، كما أن الهندسة الحديثة أوسم من هندسة إقليدس .

ويحاول كثير من أنصار المنطق الرياضي اليوم أن يوسموا من ميدان تطبيقه ما استطاعوا إلى هذا سبيلا حتى إن الكثير منهم يريد أن يجمل المعطق الرياضي شاملاً لكل العلوم وحالاً محل الفلسفة بمناها التقليدي! ومن أشهر المثلين لهذه النزعة الجديدة دائرة فينا Wienerkreis التي يرأسها موريس أشلك Schlick التي يرأسها موريس أشلك Schlick ودودولف كرنب وتعبر عن نشاطها في نشراتها العديدة وفي المجلة الدولية « المعرفة » وتعبر عن نشاطها في نشراتها الوضعية المجلة الدولية « المعرفة » وقد شحلت حركتها اليوم كل حركات النطق الرياضي في أوروبا وأمريكا.

ولا يفوتنا أن نشير أخيراً إلى فصل الآنسة سوزان استبنج على المنطق الجديد. فقد أثرت أثراً يذكر في انتشار هذ المنطق بفضل كتابها «مقدمة حديثة في المنطق» الذي ظهر سنة ١٩٣٠. وأهميتها ليست في أنها أنت بأشياء جديدة ، وإعما في أنها عرضت خلاصة المنطق الجديد بطريقة شاملة بسيطة يسرت دراسته على المبتدئين . وكانت على صلة وثيقة بالحركة الفلسفية في كمبردج ، واعتمادها في المنطق الرياضي على رسل وهويتهد . وعيل إلى التوفيق ما استطاعت بين المنطق الأرسططالي والنطق الجديد .

# نظرية كم المحمول

١٥٦ — ولمسا كانت الخطوة الأولى فى المنطق الجديد مى نظرية كم المحمول. فيجب أن يبدأ العرض بها .

ينظر المنطق القديم إلى الكم في القضية باعتبار أنه متملق بالموضوع لابالحمول. فنحن نقول: كل إنسان فان؛ كل مثلث ذو ثلاثة أضلاع — ولا نشير هنا إلى كمية « فان » و « ذو ثلاثة أضلاع » على وجه التحديد ، بينما بحن نفكر دأعًا في المحمول باعتباره ذا كمية ، إعا التعبير اللغوى وحده هو الذى يعوزه اعتبار الكمية . ففي الحالة الأولى نحن نفكر في « فان » باعتبار أن «كل إنسان » لا تشمل غير جزء مما ينطبق عليه اللفظ « فان » أعنى أن التعبير الكامل هو «كل الناس بعض الفانين » ، لأن ثمة فانين غير الناس . وعلى العكس من ذلك في الحالة الثانية نحن نفكر في « ذو ثلاثة أضلاع » باعتبار أن المثلثات تستغرق كل الأشكال ذات الأضلاع الثلاثة ، فالتعبير الكامل عنها هو : «كل مثلث هو كل شكل ذو ثلاثة أضلاع » ، لأنه لا يوجد شكل ذو ثلاثة أضلاع متقاطعة مثنى مثنى وليس مثلثا .

ولو حللنا عملية الفكر في أثناء الحسكم لوجدنا أننا لكى نحمل صفة على شيء ، لا بدأن نمرف من قبدل أن الصفة تدل على صنف ؛ وأن نمرف ثانياً أن هدذا الشيء الذي هو موضوع الحمل يشغل حيزاً معلوماً داخل هذا الصنف. فإذا قلنا « الإنسان حيوان » فنحن نبدأ بأن ندرك أن «حيوان» صفة تقال على عدد من الأفراد يكونون صنفاً ؛ ثم ندرك بعد ذلك أن الإنسان يشغل جزءاً من هؤلاء الأفراد داخد هذا الصنف ، وإلا الماكان في وسمنا أن نحمل صفة الحيوانية على الإنسان . بل يجب أكثر من هذا أن نعرف مقدار هد

الجزء على وجه التحديد،أعنى أنى حين الحمل أحدّد كمية المحمول المنطقية علىالوضوع. والخلاصة أن المحمول بفكر فيه دائمـاً وبالضرورة باعتبار أن له كمّا معلوماً مساوياً لكم الموضوع.

فإذا كان الفرض الأساسى في المنطق هو « التعبير الصريح بالألفاظ عن كل ماهو موجود ضمنياً في الفكر » كما يقول سير وليم هاملتون ، فلا مناص إذن من التعبير الصريح عن كم المحمول ، لأنه موجود أثنا عملية الحكم . وعلى ذلك سنقسم القضايا من حيث الكم والكيف إلى ثمانية أنواع لا إلى أربعة كما هي في الحال في المنطق القديم :

- ۱ الموجبة الكل كايـة toto-totale وفيها يكون الموضوع والمحمـول مستفرقين ، مثل : كلمثك هو كل ذى ثلاثة أضلاع . ويرمز إليها بالحرف U : كل ع هى كل ح .
- الوجبة الكل جزئية وtoto-partiel وفيها يستفرق الوضوع دون المحمول ، مثل : كل مثلث هو بعض الأشكال الهندسية (بعض هنا بمعنى : نوع من ، ويرمز إليها بالحروف A : كل هي بعض ح .
- ٣ الموجبة الجزء كلية م:parti-total وفيها يكون الموضوع جزئياً والمحمول
   كليا ، مثل : بعض الأشكال الهندسية هو كل مثلث . ويرمز إليها بالحرف Y : بعض ع هى كل ح .
- ع موجبة جزء جزئية parti partielle وفيها يكون الموضوع والمحمول جزئيين مثل: بعض الأشكال المتساوية الأضلاع هي بعض المثلثات: ويرمز إليها بالحرف 1: بعض ع هي بعض ح .

٦ -- سالبة كل جزئية toto-partielle ، وفيها يكون الوضوع كله مسلوباً عن كل المحمول فقط أى عن بعض دون البعض الآخر ، مثــــل : لا واحد من المثلثات هو بعض الأشكال الهندسية المتساوية الأضلاع ، أو : لا واحد من الناس هو بعض الثدييات (مثلا: قردة). ويرمز إليها بالحرف η : لاع هى بعض ح .

سالبة جزء كلية parti-partiello ، وفيها يكون جزء فقط من الموضوع مسلوبا عن كل المحمول ، مثل : بعض الثدييات ليست أى ذوات الأدبع .
 وبرمز إليها بالحرف 0 : بعض ع هى ليست أى ح .

م - سالبة جزء جزئية narti.partielle ، وفيها يكون جـــز، من الموضوع مسلوبا عن جزء فقط من كل المحمول ، مثل: بعض ذوات الأربع ليست بعض الثدييات (مثلا: ليست بقرا) ويرمز إليها بالحرف ω: بعض ع ليست بعض ح.

غير أن هاملتون كان يستعمل رموزاً أخرى هي على التسوالي : ini. ina , ani, ana, ifi. ifa, afi, afa, afa, أي يدل على الإيجاب ، وحسرف n مأخوذ من nego أي يدل على السلب ، وحرف على الد المقابل لها مستفرق ، والحرف على أنه غير مستفرق .

۱۵۷ — ويقول أنصار هذه النظرية إن « المحمول ، كما يقول هاملتون ، معتبر ذا كم دائمًا في الفكر ». ولهذا وتبماً للمبدأ الذي ذكرناه آنفاً لابد ف « المنطق من التعبير عن كم المحمــول بالألفاظ ». ويقول بينز Baynes تلميذ هاملتون

وشارحه المعتمد في كتابه New analytic of logical forms: ﴿ إِنَّ كُمْ وَالْمُعُولُ لَا يُدُوبُ عِنْهُ فَى اللّهُ العادية لأن اللّه العادية كثيرة الإيجاز . فكل ماليس بضروري لوضوح الفكر يحذف عادة في التعبير . ولكن يجب علينا أن يميز بين الأغراض التي تهدف إليها كل من الله العادية والمنطقية على التوالى . فبيما الأولى لاتقصد إلا إلى عرض مضمون الفكر بوضوح ، تقصد الثانية إلى عرض مضمون الفكر بدقة . ولهذا كان من الضروري أن يعبر عن كم المحمول في المنطق . ﴾ وإلى جانب هذا يقول هؤلاء الأنصار إن وضع كم المحمول ضروري لكي يكون الحمل معقولاً ؛ ﴿ فَإِنَ الحَمَلُ اليس شيئاً آخر غير التعبير عن الصلة الكمية التي فيها يوجد تصور بإذا ، فرد أو تصوران بإزاء أحدهما الآخر . . فإذا كانت هذه الصلة غير معينة — أي إذا كنا غير عالمين بأنها متعلقة بجزء أو بكل أو ليست متعلقة بشيء — فإننا لانستطيع الحمل » .

ومن الزايا المملية لنظرية كم المحمول رد كل أنواع المكس في انفضايا إلى نوع واحد هو العكس البسيط؛ وكذلك تبسيط قواعد القياس. فنها يتملق بالمسألة الأولى يلاحظ أن التمميز بين المحمول والوضوع ينحل إلى اختلاف في الوضع فحسب، فسوا، وضعت الواحد أولا أو أخيراً فلا تنيير في الممي. والعقبة في المنطق القديم فيما يتصل بالمكس البسيط كانت هي عدم التساوى في الماصدق أو الاستغراق بين الموضوع والمحمول، في الأحوال التي لايكون المكس البسيط فيها بمكناً. وفيما يتعلق بالمسألة الثانية أمكن إرجاع قواعد القياس إلى قاعدة فيها ممكناً.

10۸ — أما خصومها فينكرون ابتداء القدمة التي تقوم عليها ونعني بها أن محمول القضية يفكر فيه دائماً باعتباره ذاكم ممين . بل يذهبون إلى أبعد من هذا فيقولون إن المحمول لايفكر فيه إطلاقاً من حيث الماصدق ، وإنما يفكر

طبيعيا في الوضوع باعتبار أن له كمية وماصدقاً ، بينما يفكر في المحمول باعتبار المفهوم . وما دام هاملتون قد نظــر إلى السألة من وجهة النظر النفسانية ، فــ لا شك في أن هـــ ذه الحجة تقوم ضدّ ، ولا يستطيم الرد عليها . يقول مل : « أكرر النداء الذي وجهته من قبل إلى ضمير كل قارى. ألا وهو: هل هو ، حين يحكم بأن كل الثيران مجترة ، يلقى أدنى انتباه إلى مسألة كون أن هناك شيئًا آخر يجتر ؟ وهل هــذا الاعتبار موجود في ذهنه على وجه الإطلاق ، أو أي اعتبار آخر غير اعتبار الوضوع الذي يحكم عليه حين الحكم ؟ قد يملم شخص أن هناك أنواعاً أخرى من الحيوان مجترة ، وقد يظن آخر أن لانوع غـير هذا النوع ، وقد يكون ثالث لايفكر مطلقاً في شيء من هذا ؛ ولـكنهم جميماً حين يملمون ما المقصود بالاجترار ، فانهم حين محكمون بأن كل ثور يجتر ، إعا يعنون شيئًا واحداً بالذات . والعملية العقلية التي يقومون بها جميمًا ، من حيث إن المسألة تتملق بحكم واحد ، واحدة ؛ ولو أن البعض منهم يستمر إلى ما بعد هــذا ، ويضيف أحكاما أخرى إليها . بل إن من الصعب على المبتدىء في المنطق أن يدرك أن القضية « كل ا هي ب » تمنى فقط « كل ! هي بمض ب » ، فضلاً عن أن يكون ذلك حاضراً في الذهن باستمرار . ولا بد من شيء من الجرد في التفكير من أجل إدراك أننا حين نقول : « كل الألفات هي الباءات » إَمَا نَجِمَلَ الْأَلْفَاتَ جَزَّاً مَنَ الصَّنْفَ بِ . وإذا قيل المتعلم لأول مرة إن القضية : «كُلُ الْأَلْفَاتُ هِي الْبَاءَاتُ » لا يمكن أن تمكس إلا على الصورة : « بمض الباءات هي الألفاظ » ، فأظن أنه ينظر إلى ذلك على أنه فكرة جديدة ، وأن صحة هـ ذا القول ليست ظاهرةً عاما عنده إلا إذا حُقِّقت بمثل جزئي يعلم فيه أن المكوسة البسيطة ستكون كاذبة ، مثلا إذا قانا ، كل إنسان حبوان ، إذن كل الحيوان إنسان ، فايس من الصحيح إذاً أن القضية : كل الألفات هي باءات ، ينظر إليها طبيعياً فى الذهن على أن لمحمولها كماً وكأنها : كل 1 هى بمض ب. » ( « فحص فلسفة هاملتون » ص ٤٩٥ — ص ٤٦٧ ).

واءتراص آخر على هذه النظرية هو أن يقال إن بعض صور القضايا التي يكون فيها المحمول ذاكم هى قضايا مركبة وليست بسيطة . فمثلا : كل ع هى كل ح — تمبير موجز يمكن أن ينحل إلى القضيتين : كل ع هى ح ، كل ح هى ع .

كما يلاحظ أن التمييز بين الأضرب المنتجة والأضرب العقيمة سيكون بعد حدا المجمول ذا كم أشق وأكثر نعقيدا. وليس غيرمشكلة العكس هي وحدها التي يمكن أن تبسط عن طريق هذه النظرية . وفيا عدا ذلك ، فإنها تزيد المسائل إشكالا وتعقيدا .

تلك اعتبارات عامة . وثمة اعتبارات منطقية خاصة تنبين بوضوح من البحث فى الأسس التى تقوم عليها النظرية والصور التى تتخذها فى تطبيقها من الناحية المنطقية .

109 — ومن أهم الأسس التي تقوم عليها : تفسيرُ اللفظ « بعض » في القضايا الثماني بمعنى « بعض » وليس «كل » .

ویلاحظ کینز أنه إذا فسرنا « بعض » علی هسدا النحو وقلنا من ناحیة أخری إننا نعلم علی وجه الدقة العلاقة بین الموضوع والمحمول من حیث الماصدق لسکی یکون التمبیر فی الحمل دقیقاً ، فإنه لن یکون لدینا سوی خس صور للقضایا بدلا من ثمان وهی : کل ع هی کل ح ، کل ع هی بعض ح ، بعض ع هی کل ح ، بعض ع هی کل ح ، بعض ع هی سف ح ، بعض ع هی القضایا E.I.Y.A.U . بینما ح ، بعض ع هی نام من انهما یقدمان معلومات دقیقة عن هسدا ، فإن 0 م الا تحکین أن یقال عنهما أنهما یقدمان معلومات دقیقة عن هسدا ، فإن 0 مسمح بالاختیار بین ۲ م ۱ ، بینما م تسمح بالاختیار بین ۲ م ۱ ، بینما م تسمح بالاختیار بین ۲ م ۱ ،

وذلك لأن الملاقات الوحيدة الممكنة بين حدين فيما يتعلق بماصدقهما خمس:
1 – أنهما متساويان؛ ٢ – أن ع جزء من ح؛ ٣ – أن ح جزء من ع
٤ – أنهما مشتركان في جزء؛ ٥ – أنهما غير مشتركين أصلاً. فكأنه لا فائدة إذاً من الصور الثلاث الباقية للقضايا.

• ١٦٠ - فلننظر بعد هذا في القضايا الجديدة التي أتت بها النطرية :

أما القضية لا فهى أجدرها بالاعتبار ، لأنها أصدقها . فإن القضية السكلية الني تكون حدودها متساوية الماصدق تختاف عن تلك التي لا تتساوى في ماصدقها ، وتسكون صنفاً مهماً من القضايا و ولهذا كان من الواجب أن يجزها . هذا إلى أننا مجد هذا النوع من القضايا في اللغة المادية . أجل ، قد لا نجد ذلك وافحاً على الصورة : كل عهى كل ح ؛ ولسكننا نجدها في كل حالة يكون فيها ماصدق الموضوع وما صدق المحمول متساويين . فمثلا كل التعريفات هي في الواقع قضايا من نوع نل ؛ وكذلك الحال أيضاً في كل القضايا الموجبة التي يكون فيها كل من الموضوع والمحمول جزئياً مثل : اليصابات ملكه الجلترا ؛ أو القضايا التي مثل : أوربا وآسيا وأفريقية وأمريكا وأستراليا هي كل القارات ؛ كل الذين ذكرتهم هم كل الذين نجحوا ؛ ماج الطمام هو كلوريد الصوديوم بعينه وهي القضايا التي يسميها چثر قضايا بينها هوية بسيطة في مقابل تلك التي بينها هويه جزئية .

وكذلك القضية Y نجدها فى اللغة العادية فى القضايا المسهاة بالقضايا الاستبعادية وكذلك القضاية المسلمة بالمسلمة بالسبعادية ومددات الدراسية العليا هم وحدهم القابلون للاختيار فى التعبين ؟ بعض المسافرين هم الأحياء الباقون الوحيدون . وهذه القضايا عكن أن تفسر بأنها تساوى القضايا التالية : بعض ع

هي كل ح ؛ بعض أصحاب الإجازات هم كل القابلين للاختيار في التعيين ؛ بعض المسافرين هم كل الأحياء الباقين .

إلا أنه بلاحظ أنه في دراسة القياس يحسن استبماد هذين النوعين والسير على التقسيم الرباعي التقليدي ، لأن Y كل U كريدان القياس تمقيداً ، كما سنري في نظرية القياس على أساس كم المحمول . ولهذا فيحسن بنا أن نحل القضية التي من نوع U إلى قضيتين من نوع A : فبدلاً من أن نقول : كل ع هي كل ح ، نقول : كل ع هي ح ، كل ح هي ع ، وهما يساويان مما القضية كل ح ، نقول : كل ع هي كل ح أو ع كل ع هي كل ح أو ع كل ع هي كل ح أو ع المناهية من نوع A هي كل ح هي ع تستنتج منها بواسطة العكس المستوى .

أما القضية به على الصورة: لاع هي بعض ح فلا تـكاد توجـد في الاستمال المادي . ومع ذلك يمـكن ، كما يقول كينز ، الاعتراف بإمكان وجودها . فثمة نوع من القضايا هو: ليس فقط ع هو ح ، أو ليست ع وحدها هي ح — هو عملياً من نوع به ؟ بشرط ألا ننظر إلى هذه القضية باعتبار أنهـا تتضمن أن: أي ع هي قطماً ح .

والقضية ن على انصورة: بعض ع ليست بعض ح - لا تتنافى مع أية صورة أخرى ، بل ولا مع لا على الصورة: كل ع هى كل ح . فثلا إذا قلنا: «كل المثلثات المتساوية الأضلاع هى كل المثلثات المتساوية الأضلاع هى كل المثلثات المتساوية الأضلاع ليس هو ذلك المثلث المتساوى يتنق مع قولنا: « هذا المثلث المتساوى الأضلاع ليس هو ذلك المثلث المتساوى الزوايا » - وهو كل ما تقوله القضية . فالقضية : بعض ع ليست هى بعض ح المات عند المات المات المات المات عند المات المات

خى شكل » و « قياس بلا شكل » . فالقياس ذو الشكل يميّز فيه بين الموضوع والمحمول . ولكن إذا طبقنا نظرية كم المحمول بالدقة فيمكن الاستغناء عن هذه التفرقة . وإذا كانت الحال كذلك فلا داعى للتفرقة بين أشكال مختلفة للقياس ، لأن هذه التفرقة تقوم على وضع الحد الأوسط باعتباره تارة موضوعاً وأخرى محمولاً في المقدمات . وهذا يسميه هاملتون باسم « القياس بلا شكل » . فقلا كل الحيتان وبعض الثدييات متساوية ، كل الحيتان وبعض الحيوانات المائية متساوية ، كل الحيتان وبعض الحيوانات المائية متساوية . . . بعض الحيتان وبعض الحيوانات هذا القياس بلا شكل يصوغه هاملتون على النحو التالى : « بالهرجة التي بهما يكون حدان متفقين مماً ، أو أحدهما يتفق والآخر لا يتفق ، مع حد ثالث مشترك ، بهذه الدرجة تكون هذه الحدود متفقة أو غير متفقة مع جد ثالث مشترك ، بهذه الدرجة تكون هذه الحدود متفقة أو غير متفقة مع بهضها البعض » .

أما القياس ذو الشكل فإن نظرية كم المحمول إذا ما طبقت عليه أنتج خلك عدة نتائج نستطيع أن نتبين أهمها إذا ما بحثنا في صحة الأقيسة التالية: في الشكل الأول، AUA, nuo ، يكها وفي الشكل الثاني AUA, nuo في الشكل الثاني YAI ،

۱ - ۱ سال فی الشکل الأول منتج: کل ط هی کل ح ک کل ع هی
 کل ط . . . کل ع هی کل ح .

وبلاحظ أنه كل كانت إحدى المقدمات لل ، فإن النتيجة يمكن أن تستخلص بوضع ع أو ح ( على حسب الأحوال ) مكان ط في المقدمة الأخرى .

وبدون استخدام المحمولات ذوات السكم يمسكن التعبير عن القياس السالف بواسطة القياسين التاليين: كل ط هي ح ، كل ع هي ط . . كل ع هي ح ، كل ط هي ع ، كل ح هي ع .

 $^{7}$  —  $^{1}$  في الشكل الأول غــير منتج إذا استعملت « بعض » بمعناها المنطق المادى . فالقدمات هي : بعض ط هي بعض ح كل ع هي كل ط . ونستطيع استخلاص النتيجة االصحيحة بأن نضع ع مكان ط في المقدمة الكبرى ، فتصبح النتيجة هي : بعض ع هي بعض ح .

أما إذا استعملت « بعض » بمنى « بعض وليس كل » فإن لاع هى بعض و ح تنتج من : بعض ع هى ح ؛ والقياس الأصلى منتج ، ولو أننا أنتجنا بالسلب من موجبتين .

۳ — AYI في الشكل الأول ، إذا استعامت « بعض » بالمعنى المنطق العادى ، تساوى AYI في الشكل الثالث من القياس التقليدى ، ومنتج ولكنه يكون غير منقح إذا استعمات « بعض » بمعنى «بعض وليس كل » ، لأن النتهجة تتضمن حيننذ أن ع ، ح مستبعدان جزئياً بعضهما عن بعض، وفي الآن نفسه متفقان جزئياً ؟ بينها القدمات لا تتضمن ذلك .

ع — η<sup>ŪO</sup> — على التالى منتج ، هـكذا ، لا ح هى بمض ط ، كل ع هى كل ع هى على التالى منتج ، هـكذا ، لا ح هى بمض ط ، كل ع هى كل ط . · . بمض ع هى ليست أى ح .

ويمسكن، بدون استخدام المحمولات ذوات السكم ، استنتاج نفس النتيجة في الضرب Bo cardo هسكذا : بعض ط ليست ح ، كل ط هي ع . . بعض ع ليست ح .

ويلاحظ أن الضربين ٣ ، ٤ قياسان مقوَّ يان .

• — AUA في الشكل الثاني على النحو التالى: كل ح هي بعض ط ك كل ع هي كل ط . . كل ع هي بعض ح . وهنا نرى أنه ليس لدينا أوسط غير مستفرق ولا أغلوطة الأكبر أو الأسفر غير المشروعين ، وسع ذلك فإن القياس غير منتج . فإذا طبقنا القاعدة المذكورة آنفا — وهي أنه «كما كانت إحدى المقدمات من نوع U ، فإن النتيجة يمكن أن تنتج بوضع ع أو ح (على حسب الحالة) مكان ط في المقدمة الأخرى » — نجد أن النتيجة المسحيحة هي بعض ع هي كل ح . كما أنه ينتج من هذه القاعدة للمناب أنه « إذا كانت إحدى المقدمات من نوع U بيما الحد الأوسط في القدمة الأخرى غير مستفرق ، فإن المحدمات من نوع U بيما الحد الأوسط في القدمة الأخرى غير مستفرق في النتيجة» . الحد المركب مع الأوسط في القضية U عكن أن يكون غير مستفرق في النتيجة» . وهذ هي القاعدة المضافة من قواعد القياس التي يحتاج إليها إذا اعترفنا بالقضية U في البراهين القياسية .

و يمكن تجنب كل أغلوطة بتجزئة U إلى قضيتين من نوع A . فني الحالة التي أمامنا يكون لدينا: - كل ح هي ط ، كل ط هي ع ؟ كل ح هي ط ، كل ع هي ظ . فن الزوج الأول من هذه القضايا أو القدمات يستنتج : كل ح هي ع . أما الزوج الثاني فالحسد الأوسط فيه غدير مستفرق ، فلا يكون عمة إنتاج .

۲ - ۱۹۱۷ فیالشکل الثالث منتج: بمضط هی کلح، کل ط هی بمض ع
 بمض ع هی بمض ح
 بمض ع هی بمض ح

إلا أن النتيجة ضميفة ، لأننا نستطيع أن نستنتج من هاتين القدمتين أن : بمض ع هي كل ح . وهنا يلاحظ أننا إذا جملنا للمحمول كما ، فإن نتيجة القياس يمكن أن تكون ضميفة إن بالنسبة إلى محولها أو إلى موضوعها . أما في الذهب المادي للقياس فهذا غير ممكن .

وبدون وضع كم للمحمول يمكن أن يعبر عن القياس السابق على صورة الضرب Bramantip هكذا : كل ح هي ط ، كل ط هي ع . . بعض ع هي ح .

القديمة القياس تقوم عليها من حيث إنها متضمنة في القاعدتين الرئيسيتين من القديمة القياس الآوها أن لا يستغرق حد في النتيجة لم يكن مستغرقاً من قبل في القدمات، وأن يكون الحد الأوسط مستغرقاً من واحدة على الأقل وكل ما فمله المقدمات، وأن يكون الحد الأوسط مستغرقاً من واحدة على الأقل وكل ما فمله هاملتون هو أنه بين أن مخول السالبة يمكن أن ينظر إليه باعتباره غير مستغرق، ومحمول الوجبة باعتباره مستغرقا، بشرط أن يعبر عن ذلك في اللغة. وليس من النادر أن نجد في اللغة المادية قضايا ذوات محمول له كم، إذ نحن نستخدم كثيراً القضايا المكل جزئية والجزء جزئية القضايا المكل جزئية والجزء جزئية مسلبة. وإن بعضاً من الألفاظ مثل «فقط»، «وحده»، «ليس غير» وأمثالها مهمته النحوية أن يعبر عن كم المحمول. فقولنا: الحكيم وحده هو الغني حقاً معناه: كل حكيم هو كل غني حقاً .

ولكنه يرى مع ذلك أن كم المحمول لا معنى له · لأن كل قضية ذات محمول له كم تمبر عن حكمين متبادلين réciproques وبالتالى مستقلين لأنها تنحل إلى حكمين أحدها عكس الآخر . فإذا أريد البرهنة عليهما فيجب أن يتم ذلك بالنسبة إلى كل منهما على حدة ؛ وإذا أريد استنتاج شى منهما ، فلا يمكن أحدها مبدءاً ها الاثنان مما . فقولنا : الحكيم وحده هو السلطان حقا معناه : (١) كل حكيم هو سلطان حقيق ، (٢) كل سلطان حقيق هو حكيم .

وقواعدكم المحمول هي تبماً لهذا قواعد الأحكام الشرطية التبادلة .

## المنطق الرمزى

1. symbolique في النطق الرمزى عدة أسماء . فيسمى « النطق الرياضى » logique mathématique ، والنطق الرمزى symbolique ، والنطق المرزى logique mathématique ، وجبر المنطق » المنطق الدخلي algèbro de la logique ، والمنطق الدخلي المنطقة المعافقة المنطقة المنطقة ، فإن الموضوع واحد ، وهو صورة الفكر الاستدلالي ، وهو نفس الموضوع الذي جمله أرسطو موضوعاً للمنطق ، ولهذا يميل بمض المناطقة الماصرين ( فدريكو أثريكس Enriques و الحقيق . تسميته باسم المنطق فحسب ، لأنه المنطق الأرسططالي بالمني الحقيق .

وإنما جاء الاختلاف في التسمية من حيث الهدف الذي يرى إليه الإنسان في بحثه هذا المونوع . فليست هذه الأسماء مترادفات بالدقة . وإنما يقال « المنطق الرمزى » حيما براد الإشارة خصوصاً إلى استخدام الرموز في ممالجة مائلة . ولكن هذه الميزة ليست الرئيسية ، فإن كثيراً من العلوم الأخرى تستخدم الرموز ، كالجبر مثلا . وإنما عتاز بأنه دراسة الأنواع المختلفة للاستدلال الصورى ، وبأنه يقوم على طائفة ضئيلة من التصورات الأساسية غير المحددة ، تسمى « الأوليات » يقوم على طائفة ضئيلة من التصورات الأساسية غير المحددة ، تسمى القضايا الأولية بنظر خصوصاً إلى بعض الحواص الناشئة عن العمايات والتركيبات ، ويدل على طائفة خاصة من المصادرات والمفهومات الأولية ، حتى إنه يوجد عدة أنواع من طائفة خاصة من المصادرات والمفهومات الأولية ، حتى إنه يوجد عدة أنواع من الجبر تختلف فيا بينها بحسب اختلاف التصورات الأساسية المستخدمة . ويقال المنطق النظرى » حيما ترتبط هذه الخواص فيا بينها على صورة تحليل رياضي « المنطق النظرى » حيما ترتبط هذه الخواص فيا بينها على صورة تحليل رياضي

يقوم على مجموعة من البديهيات . ويقال « المنطق الرياضي » حينما يــكون الموضوع الرئيسي تحــــليل الاستدلالات المستعملة فى البرهان الرياضي ونشأة الرياضيات ابتداءً من أصغر مجموعة ممكنة من الفهومات الأولية والقضايا الأولية .

فالمنطق الرمزى بأوسع معانيه هو العــــــلم الذى يبحث فى مبادى الاستدلال الأكثر عموماً بواسطة رموز من أجل بيان الإضافات القائمة بين هذه المبادى .

### الرمـــوز

۱۹۲۵ — الفاية من اللفة المادية أن تشبع الحاجات العملية ، ولهذا لايعنيها كثيراً أن تدقق أكثر بما يقتضيه هذا الفرض ، كما أنها بمتاز بالناحية الماطفية والانفعالية بما جعل عنايتها بالدقة أقل . كما أن اللغة كائن حى مقطور ، ومن شأن هذا النطور أن يجعل الألفاظ مشتركة المالى ، بما يؤدى إلى عدم الدقة كذلك . ولذا نراها تخلط بين الفروق التي تقوم عليها كل برهنة دقيقة . وتكون أحيانا بسيطة بينها الأفكار التي تعبر عنها مركبة . فهي قادرة على التعبير عن الوقائع المقدة بليجاز ، ولكنها على على التعبير عن الوقائع المقدة بليجاز ، ولكنها على على التعبير عن المعانى البسيطة ببساطة ، على التعبير الآنسة استبنج . فثلا الخواص التعويضية المعانى البسيطة ببساطة ، على حد تعبير الآنسة استبنج . فثلا الخواص التعويضية والمعانى المعليات المقدة في الاستدلال طهر أنها ذات إطناب شنيع . ولهذا فإن العمليات المقدة في الاستدلال ستكون مستحيلة تقريباً بدون استخدام رموز موضوعة خصيصاً من أجل تبسيط المعايات الاستدلالية .

وللرموز عدة فوائد . فهمى تفيد أولاً فى التمييز بدقة بين المعانى المختلفة ؛ فعلينا أن نصطلح على طائفة معلومة من الرموز الممايزة التى يخص كل رمز منها شيئاً بمينة ، وهذا الشيء وحده ، ومهذأ يمكن أن نتلافى ما فى اللغة العادية من غموض .

وتفيد ثانياً في لفت النظر إلى الشيء الرئيسي في سياق ما . فنحن حيماً نستعمل الحرف R في التعبير عن مركب كهذا : (a + b + c + d) ؟ أو حيما نستخدم الحروف ع ، ح ، ط ، بدلاً من الحدود « سقراط » و « فأن » و «إنسان » ، في قياس ، فإننا تربد من هذا أن نبين أن نتائج برهنتنا لا تتوقف على مماني هذه الحدود الخاصة ، وإنما تتوقف على النسب المجردة التي تربط بينها وبين غيرها .

وتفيد ثالثاً في التمبير بوضوح ودقة عن «صورة» القضايا . فالاختلاف في الصورة بين ٤ ص ٢ = ٥ ص ١ - ١ ؛ والهوية في الصورة بين ٣ ص = ١ ك ٤ ص = ٣ ص ، يمكن أن يدرك من أول في الصورة بين س + ص = ١ ك ٤ س = ٣ ص ، يمكن أن يدرك من أول نظرة . فالزوج الأول المادلة الأولى فيه تربيعية ، والثانية تـكمبية ؛ والمادلتان في الزوج الثانى كلتاها خطية . ويكاد يكون من المستحيل أن يقوم الإنسان بعملية استدلال طويلة إذا كانت هذه المادلات معبراً عنها بالألفاظ

وتفيد رابعاً في الاقتصاد في العمل والتفكير ؛ فإذا استخدم نظام من الرموز فا به يؤدى إلى القيام بكثير من العمليات المقدة بطريقة آلية . فا كتشاف الأعداد السالبة والخيالية أدى إليه ما أوحى به نظام الرموز ، ولهذا السبب قيل « إن القلم في الحساب يظهر أحمانا أذكى ممن يستخدمه » .

ويجب في كل نظام رموز نضمه أن يتوافر فيـــه شرطان : إذ يجب أولا أن

تكون الرموز موجزة بقدر الإمكان ، حتى يمكن إدراكها بسهولة من أول نظرة ؟ ويجب ثانياً أن تمكون الرموز من شأنها أن تسهد استنتاج النتائج تبماً لعملية آلية لا تحتاج إلا إلى أقل درجة ممكنة من التفكير . أعنى أنه يجب أن تمكون الرموز مؤدية إلى إيجاد حساب برهاى ، أى آلة للاقتصاد في الفكر ، حتى يمكن إجراء العمليات الصعبة دون حاجة إلى جهد في التفكير . وليس الغرض من هذه الرموز أن تترجم عن الألفاظ المستعملة حتى الآن ، بل أن تدل على مفهومات وانحة بالدقة دون إشارة إلى أية مادة خاصة . ولهذا فإن استخدامها يؤدى إلى تحقيق المثل الأعلى للاستدلال الصورى ، وهو ما يسعى المنطق نحوه .

ويحسن أن نقدم هنا ممجماً بأشهر الرموز :

في الأصناف

في القضيايا

ر ، ت ، ص ، . . . أى قضية و ن نقيض القضية و ب خاصل الجمع المنطق القضيتين أو القول بهما انفصالا و : ت حاصل الضرب المنطق لقضيتين أو القول بهما معا و القول بهما معا و القول بهما معا صفر انقضية الكاذبة

ا، به عدد. . أى صنف
 نغى الصنف ا
 ا جاصل الجمع المنطق
 الصنفين ا ، ب
 مصنفين ا ، ب
 الصنف الخاوى للميع الأصناف

و == ت القضيتان و كات صادقتان مما أو كاذبتان مما أو كاذبتان مما ؛ أو
 و مكافئة القضية ت

ا = ب أفراد صنف هم أفراد صنف آخر

## الخواص الصورية الاضافات

۱۲۰ — يقال عن شيء إنه « مضاف » بالنسبة إلى آخر ، حيماً يكون بهذا الشيء إشارة صريحة إلى الآخر . والحد الذي عنه تصدر الاشارة يسمى « المشار » roferont والحد الذي إليه يشار يسمى « المشار إليه » roferont أو المضاف والمضاف إليه. والإضافة تختلف من حيث الطبيعة ومن حيث الحدود .

فن حيث الحدود تكون الإضافة ثنائية dyadic ،ثل الاضافة الموجودة في القضية : « الحسن أخ للحسين » فهى هنا « أح ل » وتربط بين « الحسن » و « الحسن » و « الحسن » و « الحسن » و المسن في ألا أليه و و تكون ثلاثية عنا مثل : قدم الرجل السم لضيفه ، فالاضافة هنا هي « قدم » وتربط بين « الرجل » « والسم » « والضيف » . وتكون رباعية « قدم » وتربط بين « الرجل » « والسم » « والضيف » . وتكون رباعية دولار ؛ وعدا « المترت الولايات المتحدة السكامن روسيا بمبلغ سبعة ملايين دولار ؛ وعدا هاذا توجد إضافات ذات حدود أكثر من أربعة ، وإن كانت نادرة .

أما من حيث الطبيعة ، فإن للاضافة خواص عديدة ، لأن خاصية الاضافة في قولنا : النيل أطول من « السين » غيرها في قولنا « على أخ للحسين » ، أو قولنا « التمايشي سوداني » . والإضافة هنا تقوم بالوظيفة التي تؤديها « الرابطة » في المنطق القديم ، وأكثر منها ، لأن « الرابطة » في المنطق القديم نوع خاص من أواع الإضافات الثنائية .

وسنبحث الآن في بعض خواص الإضافات الثنائية التي يقوم عليها كل استدلال صحيح ، وإن لم تكن هذه الخواص مقصورة على الاضافات الثنائية وحدها .

### ۱ — التماائل symétrie

حينًا نقول: ناپليون زوج چوزنين ، ، فإن الإضافة هي: « زوج ل » ، وإذا قانا « چوزفين زوجة ناپليون » ، فإن الإضافة هي: « زوجة ل » ، وإذا قانا « چوزفين زوجة ناپليون » ، فإن الإضافة في الحالة الأولى ليست والاضافة الثانية تسمى ممكوستها ولهـذا تسمى الاضافة « زوج ل » لا عائلية عائلية عائلية . و على الحالة الثانية ، و لهـذا تسمى الاضافة « زوج ل » لا عائلية عائلية . و على المنافة به و على الدينانية ، و الحالة الثانية ، و الحالة ، و الحالة الثانية ، و الحالة ، و

ولكن حيمًا نقول: زيد طويل طول عمرو ، نجد أن الاضافة « طويل طول » عائلية لأنها واحدة بين زيد وعمرو ، أو بين عمرو وزيد .

فالإنافة التماثية هي التي تكون عين معكوستهـ ؛ والإضاقة اللاعائلية هي المختلفة عن معكوستها . والإضافات التي تكون أحيانا تماثلية وأحيانا ليست عائلية تسمى « غير عائلية » ، « يفضل » الخ .

#### transitivité التعرى — ٢

الإضافة المتمدية هي الإضافة التي إذا وجدت بين 1، من ناحية ، وبين من ، ح من ناحية أخرى ، فإنها توجد كذلك بين 1، ح فشلا: محمد أكبر من على ، على أكبر من حسن ، ومن نوعها الإضافات : مساول ، يتضمن ، أكبر من ، سابق على ، الخ . ولكن إذا قلنا 1 أب ل ب ، مأب اج ، فإن اليس أباً لج . فإضافة مشل «أب ل » تمتسبر لازمة intransitive .

والفروق القائمــة على التماثل المتمدية مستقلة بعضها عن بعض ، ولهذا يمكن أن يكون لدينا أى نوع من أنواع الإضافات التسمة التالية : 1 — المهاثلة المتمدية ، المهاثلة «عمره عمر » ؛ ب — اللامهاثلة المتمدية ، مثل ، « جدل » ؛ ح — غير المهاثلة المتمدية ، مثل « ليس أكبر سناً من » ؛ ك — مهاثلة لازمة مثل زوج المهنيين ههوهه ) ؛ ه — اللامهاثلة اللازمة ، مثل « أب ل » ؛ و — غير مهاثلة لازمة ، مثل « أقرب قريب من » ، ز — مهاثلة لامتمدية ، مثل « ابن عم ل » ؛ ط — غير مهاثلة لا متمدية ، مثل « عاشق ل » .

### ٣ - النضايف المشترك correlation

فثلاً إذا قلنا: 1 دائن لـ ب، فإنه من الممكن أن يكون كثيرون غير 1 بينهم وبين ب هذه الإضافة ، كما أن من الممكن كذلك أن يكون هناك آخرون عمير في ينهم وبين 1 همده الإضافة . ومثل هذه الإضافة تسمى المكثير والمكثير many — many

وإذا قلنا: « عبد الله ابن عبد المطلب » فإن من الممكن أن يكون كثيرون غير عبد الله لهم هذه الإضافة بالنسبة إلى عبد المطلب. ولكن لا يوجد

غير فرد واحد يمكن أن يكون لمبد الله بإزائه هذه الإضافة . ولهذا تسمى الاضافة « امن ل » الـكشير والراحد many - one

ومدكوسة الإضافة التي من نوع الكثير والواحد إضافة من نوع الواحد والكثير ومدكوسة الله » عبد المطاب والكثير ومدسسس فثلا في قولنا « عبد المطلب أب لعبد الله » عبد المطاب يمكن أن تكون له نفس الاضافة بالنسبة إلى آخرين غير عبد الله ، ولمكن فرداً واحداً فقط يمكن أن تكون له هذه الإضافة بإزاء عبد الله .

وأخيراً حيمًا نقول : عشرة أكبر من تسمة بواحد ، فإن عدداً واحدا فقط هو الذي تكون له هذه الإضافة بالنسبة إلى عشرة ، وعدداً واحداً فقط هو الذي تكون له هده الإضافة بالنسبة إلى « تسمة » . والإضافة مثل « أكبر بواحد من » تسمى الواحد واحد مهوه ولها دور أساسى في نظرية التضايف المشترك .

٤ – وعمدة مبدأ رابع للتقسيم يتوقف على كون الإضافة تقوم بين أى زوج من مجموعة أولا تقوم . وتسمى الإضافة هنا باسم الترابط connexity فإذا نظرنا مثلاً في الأعداد الصحيحة والإضافة « أكبر من » ، فإننا نجد أن أى عددين صحيحين إما أن تكون الإضافة بينهما « أكبر من » أو معكوسُها « أصغر من » . ومثل هده الإضافة يقال إن فيها « ترابطاً » ، وإلا فلا ، فثلاً الإضافة « أحكبر باثنين من » ليست من هذا النوع .

177 — ولدراسة هذه الخواص أهمية كبرى في دراسة الاستدلالات المنتجة .

۱ — فإن عكس القضايا الحمنية يتوقف على التماثل أو غير التماثل في الإضافة المتضمنية أو الاستبسادية للأصناف. فيها نقول « كل الشمراء فنانون » فإن معنى هذا أن الصنف « شعراء » متضمن في الصنف « فنانون » . ومثل هـذه

القضية لا يمكن أن يمكس عكساً بسيطاً ، لأن التضمن الكلى لصنف في آخر إضافة غير عائلية . ولكن القضية « بمض الفنانين شمرا » يمكن أن تمكس عكساً بسيطاً ، لأن التضمن الجزئى للأسناف إضافة عائلية . وكذلك الحال أيضاً في الفضية : « لاشاعر فنان » تمكس عكساً بسيطاً ، لأن الاستبعاد الكلى لصنف عن صنف آخر تماثلي .

٢ — إنتاج الأقيسة الحملية يتوقف على التعدى في الإضافة التضمنية للأسناف. فثلا القياس: كل إنسان فان ؟ الأنبياء ناس ؛ إذن الأنبياء فانون. عمكن أن يفسر هذا القياس على أساس أنه إذا كان الصنف « الناس » متضمناً في الصنف « فان » ، والصنف « أنبياء » متضمناً في الصنف « الناس » \_ فإن الصنف « أنبياء » متضمن في الصنف « فان » . والإضافة هنا واضح أنها متمدية . والأقيسة المنتجة في الأشكال الأخرى بضروبها عمكن أن يبسين أن الإنتاج فيها يقوم على نفس الخاصية المنطقية للرابطة .

ولـكن الأقيسة التي تكون فيها إحــهى المقدمات قضية شخصية يحتاج الأمر فيها إلى تحليل آخر. فثلا: كل إنسان فان؛ سقراط إنسان؛ إذن سقراط فان. فني هـــذه الحالة برى أنه إذا كان الصنف « إنسان » منضماً في الصنف « فان »؛ وإذا كان « سقراط » عضواً في الصنف « إنسان » ، فإنه عضو في الصنف « فان » ، فنرى هنا أن نوع الإضافة في الصغرى غير نوع الاضافة في الكبرى ؛ لأن الإضافة « عضــو في » لا متمدية ، بيما الإضافة « متضمن في » متمدية ، بيما الإضافة « متضمن في » متمدية ، فيما الإضافة الكبرى ؛ لأن الإضافة « عضــو في » لا متمدية ، بيما الإضافة الكبرى ؛ واللاشية ، فسحة الاستدلال هنا توضح صورة مفايرة من صور مقالة الكل واللاشية .

۳ - والأقيسة الإضافة relaional تقوقف كذلك على تعيدى

الإضافات . فثلا القياس : محمد أكبر من على ، على أكبر من حسن . . محمد أكبر من حسن — رى فيه أن الاضافة « أكبر من » متمدية .

\$ - وإذا نظرنا في القياس الركب مفصول النتائج الآتي:

إذا لم يأت ، سافرت كاليه ؛ وإذا سافرت إليه ، أصبت كمرض . . إذا لم يأت أصبت كمرض .

فكل قضية من هذه القضايا الثلاث تدل على تضمن ، والنتيجة صحيحة لأن الإضافة التضمنية متمدية .

# الحساب المنطق

197 — كل قضية إذا حلاناها وجدناها تتألف من محمول وموضوع بيمهما رابطة . والمحمول والموضوع كلاهما حد يمكن أن يفسر إن بحسب الفهوم أو بحسب الماصدق . وقد صار المنطق القديم على أساس عدم التمييز بين المفهوم والماصدق . فتارة يفسر الموضوع والمحمول في القضية على أساس المفهوم ، وتارة أخرى على أساس الماصدق . وكانت نتيجة هدذا أن حدث غموض كبير في فهم القضايا وفي الأقيسة ، لأن التفسير على أساس المفهوم غيره على أساس الماصدق . فنعا لهدذا الفهوض جاء المنطق الجديد فاتخذ طريقة واحدة التفسير وهي التفسير على أساس الماصدق .

والحد إذا ُفسِّر على أساس الماصدق نظر إليه بحسبانه تعبيراً عن مجموعة

من الأفراد ، ولهذا يسمَّى صنفاً classe · ومن هذه الفكرة يبدأ المنطق الجديد.

فالصنف عنده هو مجموعة من الأفراد التي لكل منها خواص معلومة مشتركة بها تكون داخلة تحت هذا الصنف فثلا الصنف « إنسان » هو مجموع الأفراد المتصنين بصفة الإنسانية ؟ والصنف « حيوان » هو مجموع الأفراد المتصنين بصفة الحيوانية ، وهكذا .

فلننظر إلى جميـــع ما فى الوجود بحسبانه أصنافاً . ولُذُكِمَ الأصناف المكنة عالم المقال » universe of discourse ، وانرمز إليه بالعدد ١.

فلنأخذ من بين هؤلاء الأفراد جميعاً من يكو يون طائفة « الأسائذة » ، فهذا يسمى صنف « الأسائذة » ؛ ولنأخذ كذلك طائفة أخرى هى « الشعراء » ، فيكون لدينا صنف « الشعراء » . وإذا أضفنا صنفا إلى صنف نشأ عنهما صنف كذلك . وهذا التركيب بين الأصناف يتم على نحوين يعيبر عنهما حرفا العطف « و » ك « أو » . فيمكن أن نختار الصنف المسكون من « الأسائذة والشعراء » ، وهذه العملية شبيهة بماية الضرب في الحساب ، وهذا تسمى باسم عملية الضرب المنطق بين « الشعراء » و « الأسائذة » ، والحاصل ولمذا تسمى باسم عملية الضرب المنطق بين « الشعراء » و « الأسائذة » ، والحاصل يسمى حاصل الضرب المنطق للا صناف ،

فالمرمز إلى الصنف على طريقة الجبر بحروف ، لـكى يكون عملنا صوريًّـا صرفاً ، ولتـكن ١ ، ت ، ح ، . . . وحيئـًـذ سيرمز إلى حاصل الضرب المنطقى بالرمز × او بطريقة أوجز ١ ت .

ويمكن مرة أخرى أن نختار الصنف الذي يدل على أحد الصنفين : الأساتذة أو الشعراء ، فيكون لدينا حينئذ الصنف « الأساتذة أو الشعراء ، وهذه العملية (م ١٩ — المنطق الصورى )

شبيهة بعملية الجمع فى الحساب ؛ ولهذا تسمى عملية الجمع المنطق . وانرمز إليها حينئذ بقولنا 1 + ب. وهذا يمكن أن يقرأ : « 1 أو ب » أو « إما 1 أو ب » . والانفصال ليس مانع جمع ، فمناه هنا : 1 أو ب أو ها مماً .

ونستطيع أن زمر في هاتين العمليتين على النحو التالى :

حاصل الضرب المنطق لصنفين هو الصنف المتضمَّن في كل منهما والمتضمَّن لل منهما . لكل سنف متضمَّن في كل منهما .

حاصل الضرب المنطقى لصنفين هو الصنف المتضمِّن في كل منهما والمتضمَّن في صنف متضمرِّن لهما (١).

وفي هذين التمريفين قلنا بالإضافة الموجودة بين صنف وصنف آخسر يحتويه . وهذه الإضافة تماثل الإضافة الموجودة بين جزء وكل . فيمكن أن نقـول إذن ، بطريقة شبه مجازية ، إن حاصل الضرب المنطق لصنفين (س ، س) هو أكبر صنف يتضمن الاثنين ؟ وإن حاصل الجـع المنطق هو أصفر صنف يتضمن الاثنين .

وإذا كان حاصل الضرب المنطق لصنفين صنفاً هو الآخر ، فإنه إذا لم يوجد بين عناصر الصنفين موضوعات مشتركة ، فسيكون لدينا صنف لا أفراد له ،

<sup>(</sup>۱) أو بمبارة أخرى :

حَاصَلَ الضَّرَبُ المُنطقى لَصنفين هو الصنف الذي يكون جزءاً من كل واحد منهما ، ويعم كل صنف يكون جزءاً من كـل واحد منهما .

وحاصل الجمع المنطقي لصنفين هو الصنف الذي يعم كل واحد منهما؟ ويكون جزءًا من كل صنف يعمهما .

<sup>(</sup>٢) أو بعبارة أخرى ،

حاصل الضرب المنطقي أصنفين (س، س) هو أكر صنف يعم الاثنين . وحاصل الجم المنطقي لصنفين (س، س) هوأصغرصنف يعم الاثنيين

ولكنه صنف على كل حال . فمثلا حاصل الضرب المنطق للصنفين : « دوائر » و «مربمات » هو « دوائر مربعة » . ولكن لا توجد دوائر مربعة » فهذا الصنف إذن لا أفراد له . ولكي نضمن وجود طابع كلى في المنطق يجب أن نعترف بهدذا الصنف الذي لا أفراد له ويسمى باسم « صنف الصفر » ومن تعريفنا السابق بالرمز « صفر » ومن الواضح أن « س + صفر = س » . ومن تعريفنا السابق لحاصل الجمع المنطق يظهر أن صنف الصفر موجود في كل صنف . ومن الواضح كذلك أن « س × صفر = صفر » ؛ أعنى أنه مهما كانت س ، فإن الصنف « س × صفر » هو الصنف الذي يحتوى على كل من س وصفر معا . ولكن ما هو س وصفر معا . ولكن ما هو س وصفر معا هو صفر . ومن هنا يظهر أن الصنف الوحيد الذي يظل بدون تغيير ، أيا ما كان الصنف الذي مختاره ونفرزه منه ، هو الصنف الذي لا أفراد تغيير ، أيا ما كان الصنف الذي مختاره ونفرزه منه ، هو الصنف الذي لا أفراد أي صنف الصفر .

وعمة عملية ثالثة هي عملية الاستبعاد أو السلب . فحينها ننظر إلى صنف « الذكور » داخل عالم السكائنات الإنسانية ، ونستبعده ، فإنه يسكون لدينا صنف « الإناث » . والأفراد الذين هم أعضاء في هذا العالم ولسكن ليسوا أعضاء في الصنف « ذكور » ومن هنا فإن « ذكور » يقال عنهم إنهم ينتسبون إلى مسلوب الصنف « ذكور » ومن هنا فإن « الإناث » هو مسلوب « الذكور » في عالم القال هذا . والصنف ومسلوبه يستبعد كل منهما الآخر ويشملان كل عالم المقال . ويرمز إلى انصنف ومسلوبه على النحو التالى : فيرمز إلى الصنف مثلا بأنه أ وإلى مسلوبه بأنه أ ويقرأ « لا — 1 » . وعلى ذلك فإن الرمز أ يدل على جميع الأفراد الذين ليسوا أعضاء في الصنف أ .

فإذا ما انتقلنا من هـ فه العمليات بين الأصناف إلى الإضافات القائمـة بين الأصناف وجـ دنا أن الإضافات ليست هي العمليات . إذ العمليات التي تجرى على الأصناف تنتج أصنافا ؟ أما الإضافات بين الأصناف فتنتج بالنعبير عنها قضايا

لا أسنافاً . — والإضافة الرئيسية في هدذا المنطق هي « الإندراج للاصناف » دفيقال عن صنف إنه مندرج في آخر إذا كان كل عضو في الأول عضواً في الآخر ، وكان لا يوجد أي عضو من الأول خارج الصنف الشاني . فمثلا حينها نقول : « الا نسان فان » فإن الصنف « إنسان » مندرج في الصنف « فان » بمني أنه لا يوجد عضو من بني الإنسان ليس فانياً ، وكل إنسان فهو فان . وهذه الاضافة يرمز إليها الرمز ح . فإذا كانت 1 ، ب صنفين فإن القضية : 1 مندرجة في ب يرمز إليها هكذا : 1 ح م ؛ والرمز ح مأخوذ من تشابه هدذه الاضافة مع : « أقل من » ، في الحساب .

وإذا كان الاندراج متبادلاً ، فإنه يصبح حينئذ تساويا(١) . فالصنف ا

(۱) يمكن التعبير عن الإضافة = بواسطة الرمز < مكذا : (۱ = ۰ - = ۱ > ۰ - ۱ »

وهنا يلاحظ ان العـــلامة = التى تربط بين 1 ، - ليست هى العـــلامة التى تربط بين طرق المتساويتين لأن علامة النساوى الثانية يرتبط بها الرمز « بالحد » المكتوب في آخر المعادلة أيممنى أن الرمز « . . . = . . . . بالحد » يجب أن يؤخذ ككل ومعناه : « مساو بالحد » .

والنقطة بين ا < 0 ك < 1 معناها القول معاً بالإضافتين وهو مايقابل حاصل الضرب المنطقى في الأصناف . ومن هنا يتبين أن الاضافة « = » مساوية للاضافة (1 < 0 » و « 0 < 1 » معاً . ويمكن أن نستخلص من هذا التعريف الخواص الصورية للاضافة = . فيستخلص أنها تماثلية من أنها تتضمن إضافة ومعكوستها ؟ ويستخلص أنها متعدية من كون < متعدية و = معرفة في صيغة الاضافة < . وهكذا نرى أن خواص الإضافة الأساسية في المناطق الرياضي . وهذه الاضافة الأخيرة تسمى « الاندراج » inclusion بالنسبة إلى الأصناف ، وتسمى «التضمن» المناسبة إلى الأسناف ، وتسمى « الاستازام » بالنسبة إلى القضايا sibsumption .

مساو للصنف ، إذا كانت ا مندرجة في ب كا ب مندرجة في ا ، أي إذا كانت أفراد كل الصنف هي أفراد الصنف الآخر . ويرمز إلى هذا هكذا: إذا كانت أفراد كل الصنف هي أفراد الصنف الآخر . ويرمز إلى هذا هكذا: (ا= ب) = (ا < ب) . (ب < ا) وهنا العالمة «=» تشير إلى التاكافؤ equivalence بين الأصناف ، والعلامة = تشير إلى التاكافؤ joint assertion بقضيتين . بين القضايا ؛ والنقطة (.) تشير إلى القول مما ويلاحظ كذلك أن المساواة هنا تتملق بالماصدق لا بالمفهوم: فمثلا الصنف « ذو ويلاحظ كذلك أن المساواة هنا تتملق بالماصدق لا بالمفهوم: فمثلا الصنف « ذو الرجلين العديم الأجنحة » يساوى الصنف « الحيوان الضاحك » مع أن المفهوم غتلف عاماً .

وينقسم الحساب المنطق إلى « حساب الأصناف » و«حساب القضايا » . حساب الأصناف

174 — تقوم العمليات والإضافات الحسابية المنطقية على عـدة مبادى. أشهرها (\*)

١ - م م أ الراتية : بالنسبة إلى أى صنف : ١ < ١

هذا المبــدأ يقول إن كل صنف متضمن فى ذاته ؛ ومن تمريفنا للمساواة ، وتبعاً لهذا المبدأ ينتج أن : 1 == 1

۲ - مبرأ الناقض: ۱۱ = صفر
 يقول هذا المبدأ إنه لاشي عضوف او لا \_ ا معاً

<sup>(\*)</sup> أتذكر هنا أسله على هذه المبادىء العشرة بالرتب :

<sup>(</sup>١) إنسان < إنسان .

إنسان = إنسان

 <sup>(</sup>۲) إنسان ولا — إنسان = صفر.
 أى لايمكن أن يكون ثبى، ما إنسانا ولا إنساماً معاً

يقول هـذا المبدأ إن كل فرد في العالم إما أن يكون عضواً في ا أو عضواً في لا — ا

٤ - مبرأ التعويض: ١٠ = ١٠ ١

1+0=0+1

ويمكن توضيح هـذا المبدأ بالمثال التالى: صنف الأفراد الذين هم ألمانه وموسيقيون مما هو نفس صنف الأفراد الذين هم موسيقيون وألمان مما ، وصنف الأفراد الذين هم إما المان أو مؤسيقيون هو نفس صنف الأفراد الذين هم إما موسيقيون أو ألمان .

والقسم الأول من هذا البدأ الأخير يعبر عما يماثل خواص الأعداد المادية .

<sup>(</sup>٣) إنسان + لا - إنسان = ١

أى إن أى شىء إما أن يكون إنسانا أو يكون لا إنسا اً

<sup>(</sup>٤) المثال المذكور .

<sup>(</sup>٥) ( إنسان وفنان ) وعالم 💳 إنسان و ( فنان وعالم ) .

<sup>(</sup> إما أحمر أو أخضر ) أو أصفر = أحمر أو (إما أخضر أو أصنر )

<sup>(</sup>٦) (إنسان أو فرس) وحيوان 💳 إنسان وحيوان أوفرس وحيوان.

إنسان وفنان أو فرس 💳 ( إنسان أو فرس ) و (فنان أو فرس) .

والقسم الثانى يوجد تفرقة لها معناها بين هذا الجبر ( الجبر المنطق ) وبين الجبر المادى ( الـكمى ) .

وهذا أيضاً يؤذن بوجود اختلاف أساسى بين الجبر العادى (السكمى) وبين الجبر الجديد ، جبر النطق .

1=(+1) مبرأ الاستنفاد +1ا+1ا=1

٩ - مبرأ النبسيط : ١ - ١

ر + 1 > ا

وتبماً لهاتين الصينتين الأخيرتين ينتج أن صنف الصفر متضمن فى كل صنف (صنر < 1) وأن كل صنف متضمن فى العالم (1 < 1) ولبيان هـذا يكنى أن نفترض أن س = صفر فى التعبير الأول كا س = 1 فى التعبير الثانى .

(5 - 2) ( 1 < 0 ) . (2 > 1) ) (12 < 0)

<sup>(</sup>٧) إنسان وإنسان 🗀 إنسان .

إنسان أو إنسان 🗀 إنسان

<sup>(</sup>٨) إنسان أو إنسان مهندس 💳 إنسان

إنسان (إنسان أو مهندس) = إنسان

<sup>(</sup>٩) إنسان فنان منضمن في إنسان.

إنسان متضمن في إنسان أو فنان

<sup>(</sup>١٠) إذا كان الحيوان متضمناً في الأجسام ، والإنسان متضمناً في الفانين

إذن الحيوان الانسان متضمن في الجسم الفاني

إذا كان حيــوان متضمناً في جسم وكان إسان متضمناً في فان إذن إما حيوان أو إنسان متضمن في إما جسم أو فان.

و يحن نستممل هنا الرمز ) للاضافة الدالة على النضمن ؛ ونستممل النقطة (٠) للقول مماً بقضيتين . والتمبير الأول يقرأ هكذا : إذا كانت ا متضمنة في ٥ و ح متضمنة في ٤ ، فإن حاصل الضرب المنطق للصنف ا في الصنف ح متضمن في حاصل الضرب المنطق للصنف ٤ .

إذا كانت ا متضمنة في سى سفى ح ، فإن ا متضمنة في ح . وهنا الإضافة « متضمن في » مصرح بأنها متعدية .

١٦٩ — فلنبدأ الآن بالتمثيل الرمزى للقضايا الحملية الأربع:

 $1 - ( کل 1 هی <math>^{\circ} )$  یمکن آن پرمز إلیها همکذا :  $1 < ^{\circ}$  و تبماً لهذا فإنه لما کانت 1 مندرجة کلها فی  $^{\circ}$  فإنها یمکذا أیضاً :  $1 - ^{\circ}$  و نظراً أیضاً إلی هذا یمکن آن تمکتب ثالثاً همکذا :  $1 - ^{\circ}$  صفر ،  $^{\circ}$  لأنه لیس عمة حدمشترك بین أفرادا وأفراد لا  $^{\circ}$  لأن كل أفراد 1 مندرجون فی  $^{\circ}$  و فلذ افإن  $(1 < ^{\circ} )$   $= ^{\circ}$  صفر  $(1 < ^{\circ} )$  .

٢ - « لا ١ هي ٠ » يمكن أن يرمز إليها هكذا: أ < ٠ ، لأن ممناها</li>
 أن كل الألفات هي لاباءات . وهذا يمكن أن يكتب أيضاً هكذا: ١ - ٢ = ١؛

<sup>(</sup>۱۱) إذا كان إنسان متضمنا في حيوان وكان حيوان متضمنا في جسم . . إنسان متضمن في جسم .

عَـكَنَ أَيْضاً أَنْ يَـكَتَبَ : ا ب = صفر ، لأنه لاحد مشترك بين أفراد ا وأفراد ف . ومن هنا فإن ( ١ < ت َ ) == ( ١ ف صفر ) .

٣ - ولما كإنت القضايا الجزئية نقيضة الكلية ، فإنها تننى ماتثبته الأخيرة . ومن هنا فإن « بمض ا هي ٠ » يجب أن تننى « لا ا هي ٠ » ( المرموز إليها هكذا : ا < ٠ ) . ولهذا يمكن أن يرمز إليها هكذا ( ١ < ٠ ) . أو هكذا : ( ١ ٠ ≠ صفر ) .</li>

٤ - كذلك القضية الجزئية السالبة: ليس بمض ا هي بيجب أن تنقض ( ا ح ب ) ومن فإن من الممكن أن يرمز إليها هكذا: (١ < ب ) أو ١ ب على صفر .</li>

ويمكن تلخيص هذا كله على الصورة التالية :

(۱) کل ۱ هی 
$$\mathbf{v}: 1 < \mathbf{v}: 1 = 1: 1$$
 کل ۱ هی  $\mathbf{v}: 1 < \mathbf{v}: 1: 1$ 

وهنا يلاحظ أن التمبيرات المختلفة عن قضية من نوع واحد متساوية ؟ كما يلاحظ أن التمبير الأخير في كل حالة من الأحوال الأربع هو مساوية أو لامساوية أحد أطرافها المدد صفر ، مما يجمل المقارنة بين هذه القضايا سهلة . ويشاهد كذلك أن السكلية الموجبة (١) ، والجزئية السالبة (٤) متناقضتان كما هو واجب أن يكون ؟ وكذلك السكلية السالبة (٣) ، والجزئية الموجبة (٣) متناقضتان . ويلاحظ

أيضاً أن القضيتين المسكليتين تقول كل مهما إن شيئاً هو = صفر ؛ والقضيتين الجزئيتين أن شيئاً هو  $\neq$  صفر . أعنى أن القضية السكلية من ناحية المساصدة تقول بلا وجود non-existence : « كل ا هى  $\sim$  معناها أن « كل اليست  $\sim$  لا توجد ؛ « لا ا هى  $\sim$  » معناها أن ا التي هى  $\sim$  لا توجد  $\sim$  والقضية الجزئية تقول بوجود : « فبعض ا هى  $\sim$  » معناها أن ا التي هى  $\sim$  توجد  $\sim$  و « ليس بعض ا هى  $\sim$  » معناها أن ا التي ليست  $\sim$  توجد  $\sim$ 

١٧٠ - وفي حل المسائل بواسطة الجبر المنطق يستمان بالقاعدتين التاليتين :
 ١ - عبر عن المعلوم في صينة معادلات أو لامعادلات ، أحد طرفيها العدد صفر . وهذا يمكن أن يقوم به الإنسان دائماً لأن :

ا = ب يعادل ا ب ً + ۱ ب = صفر \*

و ا ≠ - تمادل ا <sup>ن</sup> + ا **ن** = *ج من*فر

\* ا = ب تمادل ا ب أ + أ ب = صفر

البرهان :

**ا = پ** نمادل ا < پ و پ < ا

ا < <sup>ن</sup> تمادل ا ن = صفر

<sup>ں</sup> < 1 تمادل آ <sup>ں</sup> = صفر

ا بَ = صفر و أ ب = صفر يعادلان معاً ١ ب أ ب = صفر

والمعادلات الني يكون أحد طرفيها صفراً مهمة وملائمــة؛ وبمـكن أن نعطى لـكل معادلة هــذه الصورة — وذلك بعمل التالى : اضرب كل طرف من طرق المعـادلة في مــلوب الطرف الاخــر ، ثم اجم حاصلي الضرب الناتجين واجعل الناتج صفراً . ٢ - في تركيب المعادلات التي يكون أحد طرفيها المدد صفر ، اجمع دأعًا ، وذلك لأن ١ + ب = صفر تمادل الزوج ١ = صفر و ب = صفر (١) .

+ ۱(۱) ا + u = صفر يمادل الزوج ا = صفر و u = صفر

الرهان :

إذا كانت ١ + ٠ = مشركانت ١ - ٢ = ١

فیکون  $1 = 1 \times 1 = 1(1^{-}) = (11^{-})$  = 0 منر  $\times$   $\mathbf{v} = 0$  منر = 0 و  $\mathbf{v} = 1 \times 1 = 1$   $\times$   $\mathbf{v} = 1$   $\times$   $\mathbf{v} = 0$  منر = 0 منر = 0

وفى كل جبر ، إذا كانت ا = صفر و ب = صفر إذن ا + ب = صفر ولكن في هذا الجبر العكس صحيح كذلك : فإن كان حاصل الجم صفراً ، فإن كل حد هو صفر .

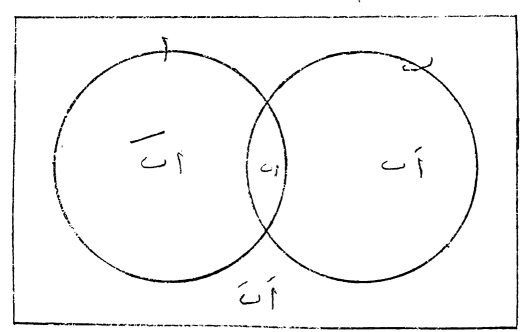
یلاحظه فی هذا البرهان آننا استعملنا  $1 \times 1 = 1$  و ببرهن علی هذا هکذا 1 < 1 و هذا یہکافی  $1 \times 1 = 1$  آعنی آنه ماهو مشترك بین 1 و بین الصنف  $0 \times 1 \times 1$  هو  $1 \times 1$ 

واستعمانا أيضاً:  $1+v=(1\times v)$  وهنا يرى أن 1+v عثل الصنف من الأشياء التي هي إما أعضاء في 1 أو أعضاء في v ( أو أعضاء فيهما معا) فلما كانت  $1\times v$  هي الصنف لما هو V=1 وV=v مما (ماليس 1 وV=v فإن مسلوب هذا ، أعنى v ( v v v ) ، سيكون ماهو إما v أو حما معا ]

أعنى أننا إذا ركبنا معادلتين هما : 1 = صفر ، • صفر ، بواسطة الجمع ، فإننا لانفقد شيئاً من قيمة المعادلات التي ركبناها . ولكن إذا ركبناها بواسطة الضرب فإن الحاصل وهو 1 • = صفر يكون صحيحا ولكنه لن يكون معادلاً للمعادلتين كل على حدة إذا ماركبتا ( لأن الجمع لايفقد شيئاً ؟ بينما الضرب يختار المشترك بين الاثنين ) .

وَعَةَ وَسَيَلَةَ نَافَعَةَ جَداً لَاخْتَبَارَ صَحَةَ عَمَلَ الْجَبَرِ النَّطَتَى ، وَهَى « شَكَلَ قُنَ » Venn's Diagram نَسِبَةً إلى حِونَ قُن الذي عمله لأول مرة ، وفي هذا الشكل يمكن داعًا التعبير عن الساويات أو اللامساويات التي يكون أحد طرفيها العدد صفر .

وفى مثل هذا النوع من الأشكال ، تمثل الأصناف بواسطة الدوائر أو أية مساحة أخرى ويرسم الشكل بطريقة من شأنها أن يمثل الشكل : «العالم » أو العدد ١ ، مهما كانت الحدود المطلوب البحث فيها . فمثلا بالنسبة إلى الحدين أن ترسم دائرتان متمانقتان كما في الشكل التالي :

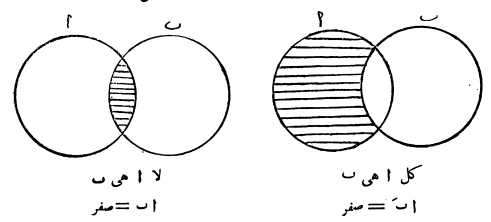


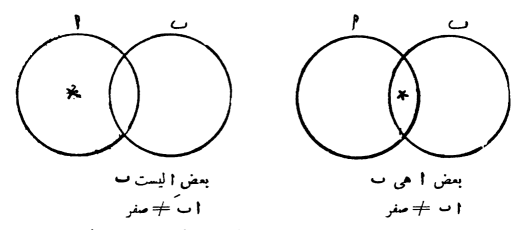
وفى هذا الشكل يلاحظ أن الدائرة التى على اليسار هى 1 والدائرة التى على الىمين هى - . فبالنسبة إلى الحدين 1 كما يكون :

والمساحة المشتركة بين الدائرتين هي 1 س ؛ وما هو في داخل 1 ولكنه في خارج سهو 1 س ؛ وما هو أي ب ؛ وجزء خارج سهو 1 س ؛ وما هو أي ب ؛ وجزء المستطيل 1 ، الذي هو خارج الدائرتين ، هو 1 س . والمبدأ العام الذي يقول : إنه بالنسبة إلى الحد س :

يمكننا من معرفة المساحة التي تمثل مسلوب أى حد : فسلوب س هو باقى الشكل ، فخارج س . والمساحة ؛ + ب هى المساحة الوجودة فى إحدى الدائر تين أو فيهما مماً ، أى إنها هى المساحة التي تشمل ا س ، ا س ، أ س .

فإذا ما رسمنا الشكل على هذا النحو تيسر لنا بعد ذلك أن نصور أى معلوم بواسطة تخطيط أى مساحة تكون = صغر، ووضع نجمة ، تدل على وجود شىء ، فى كل مساحة تكون + صغر . وهكذا نستطيع أن نصور القضايا الأربع المحصورة هكذا ، مع افتراض أن المساحة التي خارج الدائرتين لا زالت جزءاً من الشكل عثل الصنف الفرعى \$ sub - class أ ت : (كما فالشكل) :





ويلاحظ في هذا الشكل أن المساحة غير المخططة لا يمكن الافتراض بأنها تمثل ميثاً موجوداً كا لا يمكن أيضاً الافتراض بأن ما تمثله ليس موجوداً . أعني أنه إذا كانت مساحة غير مخططة وغير مملة بالنجمة ، فإن المعلوم لا يقول لنا شيئاً عن الصنف الفرعي الذي تمثله هذه المساحة . فمثلا في تصويرنا المتضية «بعض ا هي ب» ، المساحة ا ت غير مخططة والمساحة ا ت غير مخططة كذلك . وعلى هذا فإن «بعض ا هي ب » لا تقول لنا إن ا ت (ما هو ا ولكن ليس ب ) موجودة أو أنها غير موجودة ؟ وبالمثل لا تخبرنا بشيء عن ا ب ( \* \* ) .

(\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*) (\*)

الطريقة الوحيدة التي اكتشفت حتى الآن من أجل الوصول إلى نتائج صحيحة ودفيلة الطريقة الوحيدة التي اكتشفت حتى الآن من أجل الوصول إلى نتائج صحيحة ودفيلة إن من الناحية الحسابية أو من الناحية المنطقية . والعلة في هذا كما يرى يرجنسن الناحية الحسابية أو من الناحية المنطقية . والعلة في هذا كما يرى يرجنسن فائدة كبرى في هذا الرمز فيم يتعلق بفهم المحصورات الأربع وفيا يتصل بحذهب الاستدلال المباشر . إذ أن في المنطق القديم صعوبات ناشئة عن هذه المسألة ، الى أى حد المحصورات الأربع أو إحداها تتضمن أن ماصدق موضوعاتها ليس « خالياً » ، أعنى إلى أى حد القضايا من أجل أن تسكون صحيحة تقتضى أن توجد موضوعات في الخارج مقابلة لموضوعاتها . وهذه الصعوبات الموجودة في المنطق القديم يمكن أن تصاغ بإيجاز هكذا : « المنطق القديم ، في نظرية الاستدلالات المباشرة ، يزعم أن كل حد يقسوم مقام الموضوع أو المحمول له الاستدلالات المباشرة ، يزعم أن كل حد يقسوم مقام الموضوع أو المحمول له

 <sup>→</sup> ۱ • ← ۱ • ) يساويان ۱
 ... أ • هى تنفى (1 · + 1 • ← 1 • )
 ولكن (1 · + 1 • ← 1 • ) = 1 + •

<sup>...</sup> اَ بَ هِي تَنفَى (ا + ب ) الماد الماد

أى إن (1+ ب) = أ ب وهو المطلوب أولاً وبالثل نرى أن (1 ب أ ب أ ب + ا ب ) + ا ب = ١

ولكن (أَنَ + أَن + اَنَ + اَنَ + أَنَ + اَنَ أَلَ أَنَ أَنَ اَ الطرفين ينتج أَنَ أَ + نَ = أَنَ + اَنَ + اَنَ مع ملاحظة أَنْ اَنَ أَنَ + اَنَ = اَنَ ]

٠١ - ١ - ساب ١٠٠

<sup>... +</sup> i = (١٠٠) وهو المطلوب ثانياً .

ما صدق فى الوجود الخارجى ، وهذا يتعارض تمارضاً واضحاً مع ما يظهر لنا من التحليل المباشر للقضايا السكلية ، ومع المبادى والأساسية فى نظرية المعرفة فيما يتعلق بالصلة بين المفهومات وموضوعاتها الخارجية » .

ولننظر الآن في هذا بالتفصيل .

فنحن نجد أولاً أن الاستدلال عن طريق التناقض يفترض على كل حال وجود موضوعات خارجية في القضايا الجزئية . لأنه إذا لم توجد أي « 1 » فإن القضية « ك » : « كل اهي س » والقضية « س » : « بعض اليست س » يمكن أن تكونا صادقتين مماً ؛ وبالمشل القضية «ل » : « لا اهي س » والقضية « س » : « بعض اهي س » والقضية « ل » : « لا ما هي س » والقضية « ل » : هذين على حدة غير صحيح ، فلا بُدّ على كل حال من أن تكون القضايا الجزئية تتضمن أن « 1 » توجد .

وكذلك نجد في الاستدلال بالتضاد أنه يفترض وجود موضوعات في القضايا السكلية ؛ لأنه إذا كان لا يوجد أي « 1 » ، فإن القضية «ك» : « كل 1 هي ب » والقضية « ل » : « لا 1 هي ب » يمكن أن تصدقا مماً .

ونفس هذا الافتراض موجود فى حالة الداخلتين تحت التضاد ؛ لأنه إذا كان لا يوجد أى «١»، فإن القضية «٠»: « بعض ١ هى • » والقضية «س»: « بعض ١ ليست • » يَكُن أن تَكذبا معاً .

وكذلك فى حالة المتداخلتين نجيد أن هاتين تفترضان 1) إما أنه لا توجد موضوعات القضايا الحكلية ولا القضايا الجزئية ، ب) وإما أن كلامن موضوعات القضايا الجزئية موجود ؟ وإلا فإنه سيكون من المكن أن نستنتج ، من مجرد المفهوم نفسه ، وجود بمض الموضوعات الداخلة تحت هذا المنوان .

وينطبق كذلك فى حالة المكس بالتحديد ؛ أما المكس البسيط فلا يمنى بما يتعلق بوجودالوضوعات فى النضايا الممكوسة. ولكن لما كانت هذالقضايا الممكوسة يمكن أن تكون مقدمات فى الأنواع الأربعة من الاستدلال المباشر الذكورة آنفاً ، فانه ينتج من هذا أنه ايس فقط موضوعاتها بلوأيضاً محمولاتها لا بدأن يكون لها ما صدق فى الوجود .

وأخيراً نجد أنه من شروط صحة الاستنتاج عن طريق نقض المحمول فيما يتصل بإمكان تحويل مثل هذه الاستدلالات إلى مقدمات من الأشكال الأربعة الأولى للاستدلالات الباشرة — أنه ليس فقط الوضوعات والمحمولات بل وأيضاً مسلوباتها يجب أن يكون لها ماصدق في الوجود ،

ومن هـذا كله نستنتج أن الاستدلالات المباشرة في المنطق القديم تفترض الماصدق في الوجود لكل الحدود ومسلوباتها في كل القضايا .

ولكن هذا يتنافى (١) مع ما هو مسلم به عموماً فيما يتملق بممنى الحدود فى صلَّمها بالواقع ، (٢) ومم التحليل المباشر لحقيقة القضايا الكلية بالممنى الصحيح .

(1) لأن من الواضح أننا نضطر أحياناً إلى استخدام كثير من الحدود التي لا تقابلها موضوعات في الواقع الخارجي ، مثل « عنريت » ، «وحيد القرن» إلخ؟ كا يلاحظ أيضاً أنه بالنسبة إلى كثير من الحدود الشك يحيط بموضوعاتها المقابلة مثل « الآلهة » ، « اللك » ، « الروح » ، « اللانهاية » ، بل في وسمنا أن ناتى بحدود يستحيل أن نجد لها مقابلا في الواقع مثل « لاشي » » « دائرة مربعة » وإلا فإنه إذا لم توجد حدود لا مقابل لها في الموضوعات الخارجية ، فسيكون من المستحيل حينئذ أن ننكر وجود شي و فثلا قضية كالتالية : « العفاريت لاتوجد » المستحيل حينئذ أن ننكر وجود شي و فثلا قضية كالتالية : « العفاريت لاتوجد » ستكون متناقضة مع نفسها ، من حيث إنها تفترض أو تقول ما تنكر ه ، أعنى وجود العفاريت .

(م ۲۰ - المنطق الصورى)

(٢) وكذلك من الواضح أن كل القضايا السكلية بالمعنى الصحيح (أعنى التي التي لا تقوم على أساس الاستقراء التجريبي ، والتي عدم إسكان استنفادها كلما من حيث المبدأ يجملها موضعاً للشك) هي في الواقع ذات طابع افتراضي أو شرطي ويجب أن تؤول تبعاً للصيفة ( إذا وجدت الألفات ، فإنها باءات » أو ما يشبه ذلك .

ويتضع هـذا من كون صدق أى قضية كلية مستقلا تمام الاستقـلال عن مسألة وجـود موضوعات داخلة تحت الحد القائم مقام الموضوع فيها أو عدم وجودها: «كل المثلثات المتساوية الأضلاع»، «كل مخالفة المقانون يماقب عليها» — هذه القضايا صادقة بصرف النظر عن مسألة وجود مثلثات أو مخالفات للقانون إلخ. لأن كل ما نقوله في هذه القضايا هو الارتباط أو الانمصـال بين صفتين أو كينيتين: بين المثاث المتسـاوى الزوايا والمتساوى الأضلاع؛ بين مخالفة القانون والعاقبة؛ ولا نقول شيئاً عن وجود موضوعات بالفعل لها هـذه الصفات الذكورة.

وها هنا قد يؤدى مذهب الاستدلال المباشر في المنطق القديم إلى نتائج فيها مغالطة. فمثلا من القضية: « لا رياضي اكتشف طريقة لتربيع الدائرة نستنتج بواسطة العكس: « لا واحد من الذين اكتشفوا طريقة لتربيع الدائرة هو رياضي »، وبواسطة نقض المجهول: «كل من اكتشف طريقة لتربيع الدائرة هو لا – رياضي »؛ وبواسطة العكس بالتحديد: « بعض اللارياضيين اكتشف طريقة لتربيع الدائرة » وهذه القضية الأخيرة في الواقع كاذبة ، ولو أن نقطة البدء في كل الاستدلال صادقة. والحطأ مرجعه كله إلى القول بما صدق في الوجود للحد « مكتشفو تربيع الدائرة ». ولهذا يجب أن نصحح ما يقوله المنطق القديم فيا يتعلق بالاستدلال المباشر. وهذا يمكن أن نقوم به خصوصاً بتصحيح القديم فيا يتعلق بالاستدلال المباشر. وهذا يمكن أن نقوم به خصوصاً بتصحيح

نظرته إلى التضمن الوجودى للقضايا . وهذا ما قمنا به عن طريق الرمز آنهاً للمحصورات الأربع .

فتبماً لهذا الرمز ،القضية لى ( ا • َ = صفر ) فقط بأنه رر بوجد أى موضوع ينتسب إلى السنف ا وليس إلى الصنف • ( دون أن تقول إنه توجد موضوعات تنتسب إلى كلا الصنفين ) . وتبما لهذا يمكن النظر إلى القضية لى باعتبارها سالبة ، أعنى فيا يتعلق بالتضمن الوجودى ، أى تضمن الوجود في الخارج .

وهـذا ينطبن كذلك على القضية ل ( 1 • = صفر ) اللهم إلا أن القول هنا هو بأنه لا يوجد أى موضوع ينتسب إلى 1 كات معاً .

أما القضايا الجزئية فهي على المحكس من ذلك موجبة فى تضمنها الوجودى: فالقضية ب (1 ب / صفر) تشير إلى أن الصنف 1 ب ليس فارغاً ، أى تقول بوجود موضوعات (أو موضوع واحد على الأقل) ينتسب إلى كل من 1 ك بينها القضية س (1 ب ك صفر) تقول بوجود موضوعات تنتسب إلى 1 دون أن تنتسب إلى 0 . \*

\* للبرهنة على ما يلى :

ا ا = ا کاذبة

۱ / ۱ تمادل 1 = صفر و 1 / : صفر تعادل 1 = ۱

بجرى البرهان التالى وهو يمتمد على القوانين التالية :

قانون الثالث المرفوع 
$$\mathbf{1} = \mathbf{1} + \mathbf{1}(\mathbf{1})$$

(ب) ٢١ُ = صفر قانون التناقض =

۱۷۲ — فإذا تساءلنا الآن ، ماهي الأنواع الصحيحة من الاستدلالات الماشرة ، من وجهة النظر هذه إلى المحصورات الأربع ، توصلنا إلى النتائج التالية :

الاستدلالات بواسطة التقابل بالتناقض صحيحة ، لأنه إذا كانت ا = صفر صادقة ، فإن ا • -/- صفر يجب أن تكون كاذبة ، والعكس بالمكس ؛ وإذا كانت ا • = صفر صادقة ، فإن ا • -/- صفر يجب أن تكون كاذبة ، والعكس بالمكس .

وهذا ينتج من القانون الجبرى القائل بأن : ١ -/ بيادل ١ = • كاذبة ؛ ومن القانون :

۱ = ۱ تمادل ۱ == صفر و ۱ - /= صفر تمادل ۱ = ۱

والاستدلالات بواسطة التقــــابل بالتضاد غير صحيحة ، لأنه إذا كان. ا = صفر ، فإنه يكون لدينا مماً ا • = صفر و ا • = صفر ؛ ولـكن فقط

\_\_\_\_\_

(ح) حاصل ضرب ۱ = ۱ و ۱ = صفر بعادل صفر

البرهان: ١=١ يمادل١

ا = صفر يعادل آ

.٠. حاصل ضرب ۱ = صفر و ۱ = ۱ یمادل ۱ ا وهذا = صفر
 تبماً للقاعدة رقم ب

(٤) حاصل جمع ١ = ١ و ١ = صفر يعادل ١

البرهان: بطريقة كالسالفة يمكن أن نبين أن حاصل جمع 1 = ١٠ و 1 = صفر يعادل 1 + 1 وهذا = ١ فی الحالة التی یکون معلوماً لدینا فیها أن  $1 \neq 0$  صعر یکون 1 = 0 صغر تتضمن 1 = 0 صغر 1 = 0 صغر 1 = 0 صغر 1 = 0

وهــذا يستنتج من أنه إذا كانت 1 = -منر وكانت  $1 \neq -$ منر فإن  $1 \Rightarrow -$ منر وكانت  $1 \Rightarrow -$ منر فإن  $1 \Rightarrow -$ منر . وذلك لأنه إذا كانت  $1 \Rightarrow -$ منر .

منر  $\times$  صفر  $\times$  صفر  $\times$  ا $\cdot$   $\cdot$   $\cdot$  صفر  $\times$  ا $\cdot$   $\cdot$   $\cdot$  ا  $\cdot$   $\cdot$  اما إذا كانت 1 = صفر فإن 0 + صفر  $\bullet$  صفر  $\bullet$ 

وهذا بمينه ينطبق على الاستدلالات بالتقابل بالدخول تحت التضاد وبالتداخل.

أما المكس البسيط فهـوعلى الدكس من ذلك صحيح تبعـاً للمصادرة القائلة بأنه:

إذا كانت ١، ، ، ، ١ × ، ، ، ، اعناصر ، فإن: ١ × ، = • ، ١ × اعناصر ، فإن: ١ × ، = • ، ١ × التعويض .

وأخيراً نجد أن الاستدلال بواسطة نقض المحمول صحيح ، لأنه ليس شيئاً آخر غير ترجمة مختلفة « لممادلة منطقية » واحدة ؛ فإن : ١ • = صفر يمكن أن تقرأ « كل ١ هي • » أو « لا ١ هي لا – • » كما نشاء .

# حساب القضايا

انطبق على حساب القضايا في البدء وكأنه تابع لحساب الأصناف ، ف النطبق على حساب الأصناف طُـبِّق على حساب القضايا . ويتضح هــذا بطريقة تشبه ما نفعله في المنطق القديم حيما تريد الانتقال من القياس الاقترابي إلى الشرطي

فنترجم قیاساً شرطیاً مثل: « إذا کانت ا هی ب ، کانت ج هی و ؟ ولکن ا هی ب ، کانت ج هی و ؟ ولکن ا هی ب ، إذن ج هی و » کما یلی:

كل الأحوال التي فيها تكون إ هي ت هي أحوال فيها ح هي ي .

وهذه الحالة حالة فيها ا هي س .

إذن هذه الحالة حالة فيها ح هي د .

اعنى أن حساب الأصناف يمكن أن يمتد إلى القضايا بتطبيقه على أصناف الأحوال التى تـكون فيها هذه القضايا صادقة . ومثل هـذا الصنف من الأحوال هو ماصدق القضية . وهـكذا ينطبق حساب الأصناف بالطريقة عينها على حساب القضايا منظوراً إيهـا من ناحية الماصدق . ولكي نقوم بهـذا لا بد من التفسيرات النالية :

- التضايا صادقة . ﴿ ؟ ﴾ الخ تمثل قضايا بالماصدق ، أى أصناف الأحوال التي فيها
- (٢) ا × ب تمثل القول معاً بالقضية ﴿ والقضية ﴿ أَعْنَى صَنْفَ الْأَحُوالَ التَّيَّ فيها ١ و • صادقتان معاً .
- (٣) اَ عَشَـل منقوضة 1 أو « اكاذبة » ، أعنى صنف الأحوال التي تـكون. فيهـا ٢كاذبة .
- (٤) + ب تشــل « 1 صادقة أو ب صادقة » ، أعنى صنف الأحوال التي. فيها إحداها على الأقل صادقة .
- ( ) صفر تمثل صنف الصفر للأحوال ، حتى إن 1 = صفر رمز للاحوال. « 1 صادقة لا في حالة » أو « 1 كاذبة دائماً » .

(٦) ا = ١ ترمز أبى أن « اصادةة فى كل حالة » أو « ا صادقة دأعًا » (٧) ا < ب معناها أن « كل الأحوال التى فيها ١ صادقة هى أحوال فيها ب صادقة » أو « إذا كانت ١ صادقة ، فإذن ب صادقة » .

( ٨ ) ١ = ب ممناها أن « الأحوال التي فيها ١ صادقة هي عين الأحوال التي فيها ١ صادقة ، وكاذبة إذا كانت سادقة ، وكاذبة إذا كانت ب كاذبة » .

ولكن يلاحظ أن القضايا على نوءين : (١) في خاك قضايا تشمل أو تقول بطريقة غير محددة بواحدة من مجموعة أحوال . وهذا النوع من القضايا يحتوى على حد (أو حدود) متغير ، تصريحاً أو تضميناً ، في مدلوله الماصدق . فثلاً : «كل إهى » تشتمل على الحدين المتغيرين ١ ، ٠ . والقضية التي من هذا النوع تكون صادقة في بعض الأحوال – إذا أعطينا لكل من ١ و سماني ممينة – وتكون كاذبة في أحوال أخرى : فالقضية في ذاتها لا يحكن أن يقال عنها بالمعنى الصحيح إنها صادقة أو كاذبة . (٢) كما أن هناك قضايا لاتشتمل على مثل هذا الحد المتغير ، ولكنها محددة ، وتكون تبعاً لهدذا إما صادقة داعًا أو كاذبة داعاً وفي كل الأحوال .

والقضايا التي من النوع الأول تسمى « دوالٌ \* قضائية » ؛ والـكلمة « قضية » خصصت للنوع الثاني . وهـكذا نرى أن « القضية » ، في مقابل

<sup>(\*)</sup> مأخــوذة بالشابهة بالدالة الرياضية ؛ والدالة الرياضية تعرف كما يلى : إذا توقنت كيــة ما س على كيــة أخرى س بحيث تتعين س كاــا تعينت س ، فإنه يقال إن س دالة للــكمبة س ؛ كما تسمى س بالمتغير المستقل أو المتبوع ، وتسمى س بالمنغير أو التاب .

ويرمز للدالة عادة بالخـرف د فيقال إذا كانت م (بأساحـة الدائرة) ـــ ط نق٢ فإن م ـــ در نق ) أي م دالة الهتفعر ق .

« الدالة القضائية » لاتشتمل على أى حد متفيّر أو غير محدد ، ولا يمكن أن تسكون صادقة بالنسبة إلى البعض الآخر ؛ فهى إذا كانت صادقة مرة كانت صادقة دأعاً ؛ وإذا كذبت مرة كانت كاذبة إلى الأبد .

ولهذا انقسم البحث في حساب القضايا إلى قسمين : حساب القضايا بالماصدق ويسمى : الجسير ذا القيمتين وحساب الدوال وحساب الدوال القضائية . فلنبدأ بالبحث في الجبر ذي القيمتين .

اعنى القضية لايفر في الجبر ذو القيمتين يقوم على القضايا بالمعنى الضيق اعنى أن القضية لايفر في فيها بين أن تكون أحيانا صادقة وبين أن تكون دائماً كاذبة ، فإن دائماً صادقة ، بين أن تحون أحياناً كاذبة وبين أن تكون دائماً كاذبة ، فإن هناك مبدأ جديداً لايوجد في حساب الأصناف ولا في حساب الدوال القضائية نحتاج إليه هو : « بالنسبة إلى أى 1 ، إما 1 = صفر أو 1 = 1 » .

وهذا الجبر هو بمينه الجبر المنطق عند بول وشريدر وكما عرفناه في حساب الأصناف، اللهم إلا فيما عدا بمض القوانين الإضافية الناشئة عن هـذا المبدأ، ولهذا لاداعى لتـكرار ماقلناه في حساب الأصناف. لذا سنكتني بذكر بمض القوانين كامثلة .

لكن يلاحظ هنا أن من الواجب أن نستخدم نظاماً للرموز مختلفاً عن ذلك الذى استخدمناه فى حالة الأصناف . وهذا الاختالاف ينحصر فيا بلى :

(١) بدلاً من ١، ٠٠ . . . سنستخدم ٥، ت، ص، الخ القضايا .

(٢) بدلاً من آ سنستخدم نَ لمنقوضة ع أو « ع كاذبة » .

(٣) بدلاً من ا < ب ستكتب به C ت للدلالة على أنه « إذا كانت به سادلة ، فإن ت سادلة » أو « به تستلزم ت »..

(٤) بدلاً من 1 + ت سنه كمتب ت ٧ ت للدلالة على أنه « على الأقل إحدى الاثلتين ، ت كات ، صادقة » أو « إما ف أو ت » .

(•) بدلاً من ١ سنكتب ٥٠ . ت للدلالة على القول مماً بالقضيتين ٥٠ و ت أو « ٥٠ و ت صادقتان مماً » .

(٦) وبدلاً من الملامة ١ = • سنكتب ٥ ≡ ت للدلالة على : « ٥ و ت سادقتان مماً أو كاذبتان مماً » أو « ٥ تـكاف • ت » .

فثلا مبدأ القياس يصاغ في حساب القضايا كما يلي :

إذا كانت له Cت و ت C ص فإذن له C ص .

ويقرأ هـكذا : « إذا كانت ق تستلزم ت 6 ت تستلزم ص ، فاذن ق تستلزم ص » .

ومثلا أيضاً القانون القائل في حساب الأصناف: 1 = بيمادل 1 = بَ يصاع هكذا في حساب القضايا (\*)

ں تے ت ہمادل ف کے ت

<sup>(\*)</sup> يبرهن على هذا بأن يقال إن الصنف الواحد لا يمكن أن يكون له غير مساوب واحد أو منقوض واحد أو منقوضات المتساويات متساوية .

ويقـرأ هـكذا : ق تـكافى ت ، يعــادل : (ق كاذبة ) تـكافى ا (ت كاذبة) .

ويَكُن أَن تَصَاغُ أَيْضًا فَرَمُوزَ فَنَطُ هَـكَذَا : ( $v \equiv T$ )  $\equiv (v' \equiv T')$ 

كما يمكن أن يصاغ مبدأ القياس بالرموز هكذا : ( ع )ت و ت ) ص ) كما يمكن أن يضاً ، نظراً إلى أن حرف « و » يدل على الضرب أن يصاع كما يلى :

 $(U \cap C \cup C) \cap C = (U \cap C \cup C \cup C)$ 

ويمكن مرة أخرى الاستماضة عن الأقواس الدائرية والممقوفة بالنقط على أساس أن القوس الدائرى تقابله (:) فيصبح هكذا بهائياً:

س C ، ت C ص . C ت . ت C ص

## الدوال القضائية

۱۷٤ — الدالة التضائية قول يحتوى على - ـ ـ ـ واحد أو أكثر متفيير أو مشترك ، بحيث إذا أبدل بالمتنير قيم ملائمة أصبح القول قضية . فثلا «كل اهي م » ؟ « إذا كانت اهي م » ، فإن جهي ك » ، ؟ « افان » إلخ — كل هذه دوال قضائية فيها إ ، ب ، إلخ حدود متغيرة ، فإذا وضعنا الحد « سقراط » بدلاً من الحد « ا » في قولنا « افان » يصبح القول صادقاً . ولكن إذا وضعنا بدلاً من « سقراط » اللفظ « الله » فإن القول يصبح كاذباً . وإذا وضعنا المعدد « ٧ » يصبح لامه في له . وهكذا نرى أن أى متغير في أية دالة قضائية له نطاق محدود من اله في قولنا « افان » يتضمن في نطاق معناه الحد الحاص مشتركة . فالمتغير « ۱ » في قولنا « افان » يتضمن في نطاق معناه الحد الحاص

«سقر اط » الذي تصبح الدالة القضائية بالنسبة إليه صادقة ، وإلحد « الله » الذي بالنسبة إليه تكون الدالة كاذبة ؛ ولكن العدد « ٧ » الذي يجمل الدالة لا معنى لها يخرج عن هذا النطاق . والحدود الخاصة الداخلة في نطاق المهنى لأى متغير في دالة تسمى « قيم » هذا المتغير . وما هو داخل ضمن قيم المتغير تمينه بقية القول \_ أي الجزء الثابت من الدالة : فنطاق المهنى أو نطاق التميم الذي يكون القول معه ذا معنى إذا استبدلت هذه القيم بالحد في القول : « 1 فان ٍ » هو ثابت لا بواسطة 1 واكن بواسطة « فان ٍ » .

وحينًا تستبدل بكل متنير في الدالة القضائية قيمة لهذا المتنير يصبح القول قضية إما صادقة دائمًا أو كاذبة دائمًا . والتمريفات الرئيسية هي :

١ — القضية هي تعبير يصدق أو يكـذب .

۲ — الدالة القضائية تعبير يشتمل على متغير واحد أو أكثر بحيث إذا استبدل
 بكل متغير قيمة له يصبح قضية .

ويلاحظ أن قيم المتغير تتضمن حدوداً تجمل الدالة كاذبة ، أو حدوداً تجملها صادقة . وقد اعتاد المناطقة أن يرمزوا إلى الجزء الثابت من الدالة القضائية بالرموز Фولا و ۴ الخ ؛ ولكن يستحسن استخدام الحروف اليونانية ؛ وأن يرمزوا إلى المتغير في الدالة القضائية بالرموز » ب ب وسيرمز نحن في العربية إلى الجزء الثابت بالرمز د ، ذالخ وإلى الجزء المتغير بالرمز س ، ص ، ع الخ . وهكذا ألجزء الثابت بالدالة القضائية كامها هكذا : د (س) ، د (ص) ، د (ع) ، الخ . يرمز إلى الدالة القضائية كامها هكذا : د (س) ، د (ص) ، د (ع) ، الخ . ولا الأقواس فتصير د س ، د ص ، د ع الخ .

• ١٧٥ — وهنا يلاحظ أن القضية يقال عنها إنها صادقة أو كاذبة فحسب. أما الدالة القضائيه فيقال عنها إنها صادقة دائما أو صادقة أحياناً. وهده تفرقة

مهمة: فهناك فارق كبير بين قولنا «صادقة دأعًا » وبين قولنا «صادقة » ، لأن الأولى تدل على أنها « صادقة فى كل الأحوال » . ولـكن بالنسبة إلى القضيك لا يمكن التحدث عن أحوال الصدق . ونستعمل الرمز التالى : دس دأعًا » للقول بأن الدالة س صادقة دأعًا ؛ وكما أن القول «ق ) يدل على أن القضية قى كاذبة ، فإن « د س كاذبة دأعًا » . وكذلك إذا قلنا « د س كاذبة دأعًا » . وكذلك إذا قلنا « د س كاذبة أحيانا » .

وماصل الضرب المنطفى لمجموعة قضايا هو دالة قضائية صادقة أحياناً ، أى صادقة بالنسبة إلى قيمة أو أكثر من قم المتغير .

وماصل الجمع المنطقى لمجموعة قضايا هو دالة قضائية صادقة أحيانًا ، أى صادقة بالنسبة إلى قيمة أو أكثر من قيم المتغير .

ورسل Ruesell يرمز إلى حاصل الضرب المنطقى بالرمز التالى: Φx . (x) ويترجم هكذا . « (س) . دس » أى « بالنسبة إلى كل قيم س ، د س » . وحاصل الجمع المنطق هكذا : x Φ . (αx) وتترجم ( م س) . د س » ( يلاحظ أن م من الـكامة « إما » Lither ) . أى « د س صادقة بالنسبة إلى قيمة واحدة أو بعض القيم الخاصة بالحد س » .

فشــــلاً إذا كانت د تدل على « هوفان » فإن « (س ) . دس » تمنى أن « كلشى، هو فان ، ؛ بينما «( م س ) . د س » تمنى أن « هناك أشيا، هى فانية » وكذلك « د سقراط » ممناها أن « سقراط فان ِ » .

وبالثل « (س) . دس ً » نقـــول بأن « دس كاذبة دائماً » أعلى أنه لا توحد مجموعة من القيم تدل على الدالة « دس » . وهكذا نجد أن الدالة القضائية الكاذبة دائماً تدل على صنف الصفر .

۱۷٦ - وهنا يلاحظ أيضاً أننا حتى الآن نظرنا إلى الرموز على أساس أن يُستَبدل بها أسماء ، أى إن الرموز خاصة بالأفراد . ولكن هناك رموزاً لا تدل على أسماء ، بل تدل على أوصاف مثل : « أقدم ساكن » ، «مؤلف رسالة الغفران » . ورسل Russell يسمى هذه الرموز في هذه الحالة باسم « الأوصاف المحددة » في مقابل « الأوصاف غير المحددة » مثل : «رجل » ، «مؤلف » «ساكن » إلخ .

وهذه التفرقة بين الاسم والوصف المحدد مهمة · ذلك لأن الاسم يجب أن يكون اسماً لشى ، أى يجب أن يكون له مقابل فى الخارج ينطبق عليه . أما الوصف المحدد فليس من الضرورى أن يكون له مقابل ينطبق عليه ، وفى هذه الحالة تكون الدالة التي يذكر فيها كاذبة . فثلا قضايا مثل « أكل كائن يمكن تصوره » ، أو « الرجل الذى فى القمر » لا تتحدث عن « أسما » أشخاص أو أفراد ، بل هى أوصاف محددة قد توجد موضوعاتها وقد لا توجد . وهذا التحليل لطبيعة القضايا ذات الأوصاف المحددة له أهمية خاصة بالنسبة إلى البرهان الوجودى لإثبات وجود الله .

ح٠٠ - وأخيرا نجد أن كل القوانين الخاصة بحساب الأسناف تنطبق هنا
 كما انطبقت على الجبر ذى القيمتين إذا ما نظرنا إلى س باعتبارها هى ١ ، ٠ ، ٠
 ف الأسناف .

توزیع دارالت کم بروت - لبنان