

# مركز المدار المعرفي للأبحاث والدراسات

مجلة مدارات تاريخية

دورية دولية محكمة ربع سنوية

تعنى بالبحوث والدراسات التاريخية

المجلد الثاني – العدد الخامس – مارس 2020

الرقم الدولي للمجلة ردمد: 1939-2676

الإيداع القانوني: مارس -2019

ترسل جميع المراسلات إلى رئيس هيئة تحرير مدارات تاريخية العنوان الالكتروني: madaratmagazine@gmail.com

## هيئة تحرير مجلة مدارات تاريخية

# المشرف العام مدير مركز: عبد الوهاب باشا رئيس التحرير: عبد القادر عزام عوادي

| د/حورية ومان/ جامعة بسكرة                                                         | د/ مولود قرين/ جامعة المدية                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| د/ عبد الحميد عومري/ المدرسة العليا<br>للأساتذة/ الأغواط                          | د/ مختاریة مکناس/ جامعة معسکر                                                      |
| د/ جيلالي حورية/ المركز الوطني للبحث في الأنثروبولوجيا الاجتماعية والثقافية/وهران | د/ عبد الرحمن بن بوزيان/ جامعة<br>سكيكدة                                           |
| أ/ سليم أوفة/ جامعة خميس مليانة                                                   | د/ حليمة مولاي/ المركز الوطني للبحث في الأنثر وبولوجيا الاجتماعية والثقافية/ وهران |
| أ/ محمد بن ساعو/ جامعة سطيف 2                                                     | أ/ جيجيك زروق/ جامعة بجاية                                                         |
| د/ خير الدين سعيدي/ جامعة إسطنبول/ تركيا                                          |                                                                                    |

# الهيئة العلمية الاستشارية

| أ.د/خير الدين شترة/ جامعة الشارقة/ الإمارات العربية | أ.د/جمال يحياوي/ جامعة أبو القاسم سعد الله-        |
|-----------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| المتحدة                                             | الجز انر2/ الجز ائر                                |
| أ.د/عثمان البرهومي/ جامعة صفاقس/ تونس               | أ.د/رضوان شافو/ جامعة الوادي/ الجز ائر             |
| أ.د/عمارة علاوة/ جامعة الأمير عبد القادر للعلوم     | أ.د/عدنان حسين عياش/ جامعة القدس المفتوحة/         |
| الإسلامية/ قسنطينة/ الجزائر                         | فلسطين                                             |
| أ.د/ مهند عبد الرضا حمدان الكنزاوي/ جامعة ذي قار/   | أ.د/مولود عويمر/ جامعة أبو القاسم سعد الله-        |
| الناصرية/ العراق                                    | الجزائر2/ الجزائر                                  |
| أ.د/يوسف ذياب عواد/ جامعة القدس المفتوحة/           | أ.د/نبيلة بن يوسف/ جامعة مولود معمري/ تيزي وزو/    |
| نابلس/ فلسطين                                       | الجزائر                                            |
| د/أشرف صالح محمد/ جامعة ابن رشد/ هولندا             | د/إبراهيم النوري سالم السيليني/ جامعة غربان/ ليبيا |
| د/ بشرى حسين الحمداني/ الجامعة العر اقية/ العراق    | د/امبارك بوعصب/ المركز الجهوي لمهن التربية         |
|                                                     | والتكوين/ المغرب                                   |
| د/حبيب الله بربك/ المركز الجامعي تندوف/ الجز ائر    | د/بشيرغانية/ جامعة الوادي/ الجز ائر                |
| د/خيرة سياب/ جامعة طاهري محمد/ بشار/ الجزائر        | د/خالد طحطح/ المغرب                                |
| د/شريفة كلاع/ جامعة الجزائر3/ الجزائر               | د/رشيد خضير/ جامعة الشهيد حمه لخضر/ الوادي/        |
|                                                     | الجزائر                                            |
| د/عبد الرحمن بعثمان/ جامعة احمد دراية/أدرار/        | د/عادل نجيم/ جامعة صفاقس/ تونس                     |
| الجزائر                                             |                                                    |

| د/علال بن عمر/ جامعة الشهيد حمه لخضر/ الوادي/ | د/عصام منصور صالح عبد المولى/ جامعة طبرق/ ليبيا  |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| الجزائر                                       |                                                  |
| د/كمال بن صحراوي/ جامعة ابن خلدون/تيارت/      | د/فتحي جمعة محمد عربي/ جامعة غربان/ ليبيا        |
| الجزائر                                       |                                                  |
| د/لوبني زبير/ جامعة القاضي عياض/ المغرب       | د/لخضربن بوزيد/ جامعة محمد خيضر/ بسكرة/          |
|                                               | الجزائر                                          |
| د/محمد لمين باربك/ جامعة حائل/ السعودية       | د. بشرى حسين الحمداني/ الجامعة العر اقية/ العراق |
| د/نواف عبد العزيز ناصر الجحمه/ الهيئة العامة  | د/نصر الدين العربي/ جامعة المرقب/ ليبيا          |
| للتعليم التطبيقي والتدربب/ الكوبت             |                                                  |
| د/يعي بكلي/ جامعة طيبة / السعودية             | د/هيوا عزبز سعيد علي/ جامعة السليمانية/ العراق   |
| د/عمارغر ايسة/ جامعة الشهيد حمه لخضر/ الوادي  | د/جمال مسرحي/ جامعة باتنة 1/ الجز ائر            |
| / الجزائر                                     |                                                  |
| د/ العيد غزالة/ جامعة تونس/ تونس              | د/محمد نفاد/ الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين |
|                                               | فاس/مكناس/ المغرب                                |
| د/ أحمد بن خيرة/ جامعة الشهيد حمه لخضر/       | د/ غسان محمود وشاح/ الجامعة الإسلامية/ غزة/      |
| الوادي/ الجزائر                               | فلسطين                                           |
| د/ التجاني مياطة/ جامعة الشهيد حمه لخضر/      | أ/ لبصير سعاد/ المدرسة العليا للأساتذة/ قسنطينة/ |
| الوادي/ الجز ائر                              | الجزائر                                          |

## قواعد وشروط النشرفي المجلة

مجلة مدارات تاريخية هي مجلة علمية أكاديمية محكمة تعنى بنشر الدراسات والبحوث التاريخية باللغات العربية والانجليزية والفرنسية على أن يلتزم أصحابها بالقواعد التالية:

- 1- تنشر مجلة مدارات تاريخية البحوث العلمية الأصيلة والجادة للباحثين من داخل القطر الجزائري ومن خارجه.
  - 2- تخضع جميع البحوث للتقويم من قبل لجنة محكمة، مكونة من دكاترة وأساتذة يساعدهم خبراء من تخصصات معرفية مختلفة، وهذه اللجنة هي الوحيدة المخول لها قبول أو رفض البحوث المقدمة لها.
    - 3- أن تكون المادة المرسلة للنشر أصيلة ولم ترسل للنشر في أي جهة أخرى.
- 4- ألا يتجاوز حجم البحث 20 صفحة بما في ذلك قائمة المراجع والجداول والأشكال والصور وألا تقل عن 10
   صفحات.
  - 5- أن يتبع كاتب المقال الأصول العلمية المتعارف عليها في إعداد وكتابة البحوث وخاصة فيما يتعلق بإثبات مصادر المعلومات وتوثيق الاقتباس.
- 6- تتضمن الورقة الأولى العنوان الكامل للمقال واسم الباحث ورتبته العلمية، والمؤسسة التابع لها، الهاتف، والبريد الالكتروني وملخصين، في حدود مائتي كلمة أحدهما بلغة المقال والثاني باللغة الإنجليزية على أن يكون أحد الملخصين باللغة العربية، والكمات المفتاحية باللغتين العربية والانجلزية.
  - 7- تكتب المادة العلمية العربية بخط نوع simplified Arabicمقاسه 14 بمسافة 21 نقطة بين الأسطر، العنوان الرئيسي Isimplified 16 Gras العناوين الفرعية simplified Arabic مقاسه 14.
  - 8- هوامش الصفحة أعلى 02 وأسفل 02 وأيمن 02 وأيسر 02 ، رأس الورقة 01 ، أسفل الورقة 1.25 حجم الورقة عادي (A4).
    - 9- يرقم التهميش والإحالات بطريقة آلية Not de fin على أن تعرض في نهاية المقال.
      - 10- المقالات المرسلة لا تعاد إلى أصحابها سواء نشرت أو لم تنشر.

11- المقالات المنشورة في المجلة لا تعبر إلا على رأي أصحابها.

12- كل مقال لا تتوفر فيه الشروط لا ينشر مهما كانت قيمته العلمية.

13- يحق لهيئة التحرير إجراء بعض التعديلات الشكلية على المادة المقدمة متى لزم الأمر دون المساس بالموضوع.

ملاحظة: ترسل المقالات على العنوان البريدي التالي : madaratmagazine@gmail.com

# كله مة العدد

الحسابات العمرية للدوريات والمجلات العلمية لا تقدر بالسنوات الميلادية، بقدر ما تُحسب بمُعدلات الانتاج المعرفي وقياس وتيرة الاصدار وجودة المُنتج العلمي ورصد نبض مواكبة الراهن، فمجلة مدارات تاريخية الصادرة عن مركز المدار المعرفي للأبحاث والدراسات – الجزائر – تُطفئ شمعتها الأولى وتتهيأ لاصدارها الخامس وهي تحاول أن ترسم مؤشرات النجاح خارج المألوف والمُنمط والمُستهلك من المُنتج المعرفي، وتصنع مؤشرات التأهُل داخل أروقة تصنيف قواعد البيانات العربية والإقليمية.

يتزامن هذا العدد مع وباء صحي كوني اجتاح العالم، وجعل من فيروس - Covid وترامن هذا العدد مع وباء صحي كوني اجتاح العالم، وجعل من فيروس - 19 واللامرئي يتحدى العلوم الطبية ويُموقع الوجود بين مفصلية أُفول الإنسانية أو انبعاثها بروح جديدة؛ فثقتنا كبيرة في العلم والعلماء، وثقتنا أكبر في خالق العُقول المُفكِرة في أن تهتدي الى مُنتج دوائي يبعث على الشفاء والوقاية من المرض.

إنّ لحظية التفكير في الرّاهن البشري يجعل مجلة مدارات تاريخية حريٌ بها أن تُعدِل البوصلة نحو استهداف الأعداد المُتخصصة كي تكون مرجعية للاستئناس البحثي، وإشهاديه التفاكر العلمي وتصنيفية المُنتج البحثي.

حدسُنا يجعلنا نستشرف لمجلة مدارات تاريخية مكانة في مصاف المنتجات العلمية الرصينة المتخصصة، فالشكر موصول لهيئة التحرير ولمدير المجلة على كل جهد.

مدير مركز المدار المعرفي للأبحاث والدراسات الدكتور عبد الوهاب باشا

# الفهـــرس

| 07  | كلمة العدد                                                                                |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 12  | النفوذ العماني في الموانئ الفارسية خلال القرنين الثامن عشروالتاسع عشر الميلاديين:         |
|     | دراسة وثائقية                                                                             |
|     | د/ بدرية بنت محمد النهاني/ وزارة التربية والتعليم/سلطنة عمان                              |
| 40  | دور الحاج يحي بن حمو الواهج في خدمة الطلبة الميز ابيين في تونس وعلاقته بالثورة الجز ائرية |
|     | أ/ عبد القادر عزام عوادي/قسم العلوم الإنسانية- كلية العلوم الاجتماعية والإنسانية- جامعة   |
|     | الوادي                                                                                    |
| 67  | معارك قبيلة البر انس ضد الاحتلال الفرنسي ما بين 1915 و1925                                |
|     | د/محمد الوردي/جامعة سيدي محمد بن عبد الله/ فاس (المغرب)                                   |
| 86  | دور الجز ائر في دعم حركات التحرر في العالم و مناهضة الاستعمار في القارة السمراء" قضية     |
|     | الصحراء الغربية انمودجا"                                                                  |
|     | أ/ محمد بن ترار /جامعة شلف                                                                |
| 96  | معاهدة وادي عربة "جذور و آفاق"                                                            |
|     | د/ عبد الله احمد حسن عبد الله/ جامعة فيلادلفيا / الأردن                                   |
| 128 | "صدقة من أحط الدين بماله " من نوازل الرحلة الحجازية للفقيه الولاتي الشنقيطي بتندوف        |
|     | ( 1912 م / 1330 هـ ) تحقيق ودراسة                                                         |
|     | د/ بربك الله حبيب/ المركز الجامعي/ تندوف                                                  |
| 146 | دور الجغر افيا المغاربية في تصحيح معارف أوروبا حول إفريقيا: كتاب "وصف إفريقيا"            |
|     | للحسن الوزان الفاسي (Léon l'Africain) أنموذجا                                             |
|     | د/ عادل النفاتي/ كلية العلوم الانسانية والاجتماعية / بتونس.                               |
| 174 | انتشار اللغة العربية في غرب افريقيا                                                       |
|     | ط.د/ أيوب شرقي/ جامعة البليدة 2/ الجزائر                                                  |
| 195 | معركة مرج الأسقف ( بوزن) 249هـ/ 863م (الدو افع - الأهمية)                                 |
|     | د./خميس أحمد أرحومه /قسم التاريخ كلية الآداب /جامعة طبرق- ليبيا                           |
| 211 | الدولة والمجال: العلاقة والمفهوم                                                          |
|     | أ/ محمد اغزيف/ جامعة القاضي عياض/ المغرب                                                  |
| 231 | القبائل الهلالية ضمن المشاريع السياسية للدولة الحمادية(405-547هـ/1014-1152م)              |

|     | د/ نور الدين مسعودي/ جامعة المدية / الجز ائر-                                           |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 255 | انحسار التشيّع في إفريقيّة: بحث في الأسباب والمظاهر                                     |
|     | د/ صلاح الدّين العامري/ المعهد العالي للحضارة الإسلاميّة/ بتونس                         |
| 270 | الحج في مجتمع المغرب الأوسط، خلال القرنين الثامن والتاسع الهجريين (14و15م)، بين         |
|     | مشقّة الرحلة، والشوق إلى المقصد                                                         |
|     | ١/ نبيل شريخي/ المدرسة العليا للأساتذة آسيا جبّار/ قسنطينة                              |
| 281 | التعريف بمخطوط " ذكر الحيل المطلوب استعمالها لحفظ سكان إقليم افريقيا " لمحمد            |
|     | السعدي اليعلاوي الترجمان الشرعي بأقبو                                                   |
|     | د/ فارس كعوان/ جامعة سطيف 2                                                             |
| 299 | حركة الاسترداد الأسبانية Al reconquista ( الريكونيكيستا ) قراءة في المصطلح والمضمون     |
|     | أ.د/ قاسم عبد سعدون الحسيني/ جامعة ميسان / كلية التربية / قسم التاريخ/ العراق           |
| 314 | مؤامرة العقداء أثناء الثورة الجز انرية 1958-1959 (قراءة في الأسباب والنتائج وردود الفعل |
|     | داخلا وخارجا)                                                                           |
|     | د/ عبد المالك الصادق/ جامعة محمد خيضر/بسكرة                                             |
| 342 | إيالة الجز ائر والجز ائربون، أحوالهم، معاملاتهم، وعلاقتهم بالسلطة في النصف الأول من     |
|     | القرن 18م في نظر الرحالة الأوربيين ( ج. ا. هابنتسر ايت أنموذجا )                        |
|     | د. / موسى بن موسى/ جامعة الوادي / الجز ائر                                              |
|     | ط.د/ محمد العايب / جامعة الوادي / الجز ائر                                              |
| 364 | مقاومة المغرب للاستعماريين الفعل السياسي والعمل المسلح جدلية القطيعة والاستمرارية       |
|     | أ/ صُهيب الحجلي/مدير فضاء الذاكرة التاريخية للمقاومة والتحرير/المغرب                    |
| 377 | الثورات الشعبية في منطقة بريكة 1916/1830م                                               |
|     | ط.د/ أسامة الطيب جعيل /جامعة الجز ائر 02 /أبو القاسم سعد الله                           |
| 402 | اثر الحضارة العربية الإسلامية على غرب أفريقيا                                           |
|     | أ.د/ بشار أكرم جميل الملاح/ جامعة الموصل/كلية الآداب/قسم التاريخ/ العراق                |
| 420 | التحولات المجالية الفلاحية بالمغرب من التغلغل الاستعماري إلى أواخر القرن العشرين.       |
|     | ساحل منطقة الغرب نموذجا                                                                 |
|     | د. /عبد الرحيم قصباوي /- كلية الآداب والعلوم الإنسانية/ القنيطرة/المغرب                 |
|     | ·                                                                                       |

عنوان المقال: النفوذ العماني في الموانئ الفارسية خلال القرنين الثامن عشر والتاسع عشر الميلاديين: دراسة وثائقية الدّكتور/ بدربة بنت محمد النهاني باحثة في التاريخ العماني وزارة التربية والتعليم/سلطنة عمان

alnabhanibadria@gmail.com البريد الالكتروني: 2020/03/31 تاريخ الإرسال: 2020/02/26 تاريخ القبول: 2020/03/12 تاريخ النشر: 2020/03/31

النفوذ العماني في الموانئ الفارسية خلال القرنين الثامن عشر والتاسع عشر الميلاديين: دراسة وثائقية

#### ملخص:

اتسمت العلاقات العمانية الفارسية خلال القرنين الثامن عشر والتاسع عشر الميلادي بالتذبذب بين علاقات تعاون تارة، وعلاقة صراع تارة أخرى. ولعل تاريخ الاقليمين الضارب في القدم، خاصة فيما يتعلق بالجانبين السياسي والاقتصادي سببا رئيسيا لهذا التأرجح في العلاقة بين البلدين.

وتهدف هذه الورقة لإلقاء الضوء على جانب من الجوانب السياسية والاقتصادية المهم في علاقة البلدين الجارين، ألا وهو النفوذ والسيطرة والوجود العماني على الموانئ الفارسية الواقعة في الساحل الغربي من الخليج. وسننطلق في تناول هذا الجانب من خلال تحليل عدد من الاتفاقيات المبرمة بين عمان وبلاد فارس. الا انه لابد من التأكيد، إن هناك عدة عوامل شكلت هذه العلاقة وتحكمت بها خاصه في القرن التاسع عشر الا وهي القوى الاستعمارية في منطقة الخليج. والتي ظلت تلعب دورا محوريا في هذا الصراع حفاظا على مصالحها.

ولتحقيق هذه الأهداف تم تقسيم هذه الورقة إلى محورين رئيسين، المحور الأول سيتناول نظرة عامة في العلاقات العمانية الفارسية، وهو موضوع كان محل دراسة العديد من الباحثين نظرا لأهميته في تاريخ الخليج من كافة النواحي، أما المحور الثاني فسيتناول دراسة وثائقية لأبرز الاتفاقيات المبرمة بين عمان وبلاد فارس في موانئ بندر عباس وقشم

وجوادر، بالإضافة إلى استعراض المراسلات التي توضح هذا الجانب. وتم إضافة ميناء جوادر -رغم انه لايدخل ضمن النطاق الجغرافي للخليج-إلا انه كانتحت النفوذ الفارسي حتى سنة 1783م، وهو العام الذي زار السيد سلطان بن احمد الاقليم بصحبة اخية السيد سيف فأهداه نصير خان الاقليم ليتخذه السيد سلطان قاعدة لحملاته على الساحل الشرقي للخليج، وكذلك ينطبق ذات الأمر على ميناء شهبار، حين مد السيد سلطان بن احمد نفوذه فها.

الكلمات المفتاحية: النفوذ العماني – الموانئ الفارسية – قشم –شهبار – جوادر – التاريخ العماني

#### Abstract:

Omani-Persian relations were characterized during the eighteenth and nineteenth centuries by fluctuating relations of cooperation sometimes, and the conflict relationship at other times. Perhaps the history of the two regions struck in the past, especially with the political and economic aspects, is a major reason for this fluctuation in the relationship between the two countries.

This paper aims to shed light on an important political and economic aspect in the relationship of the two neighboring countries, namely the Omani influence, control and presence on the Persian ports located on the western coast of the Gulf. We will proceed into this aspect by analyzing a number of agreements concluded between Oman and Persia. However, it must be emphasized, that there are several factors that formed this relationship and controlled it, especially in the nineteenth century, namely, the colonial powers in the Gulf region. Which has been playing a pivotal role in this conflict in order to preserve its interests.

To achieve these goals, this paper was divided into two main axes. The first axis will address an overview of Omani-Persian relations. It is a topic that has been

studied by many researchers due to its importance in the history of the Gulf in all respects. As for the second axis, it will deal with a documentary study of the most important agreements concluded between Oman and Persia in the ports of Bandar Abbas, Qeshm and Gawad, in addition to reviewing the correspondence that clarifies this aspect. And the port of Gwadar was added - although it does not fall within the geographical range of the Gulf - but it was under Persian influence until the year 1783 AD It is the year that Sultan bin Ahmed visited the region with his brother Saif, and Naseer Khan(1) gave him the province for Mr. Sultan to make a base for his campaigns on the eastern coast of the Gulf The same also applies to the port of Shahbar, when Mr. Sultan bin Ahmed extended his influence there.

Key words: Omani influence - Persian ports - Qeshm - Shahbar - Gwadar - Omani history

المحور الأول: نظرة عامة للعلاقات العمانية الفارسية خلال القرنين الثامن عشر والتاسع عشر الملادين:

إن العلاقات العمانية الفارسية علاقات تاريخية، وعلى الرغم من عمق العلاقة بين هاذين الاقليمين والعوامل المشتركة بينهما عبر العصور، إلا أن العلاقة بينهما اتسمت بالتذبذب عبر التاريخ، وظهرت جلية خلال القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، فتارة نجدها عدائية وتارة تكون على هيئة تعاون على كافة الأصعدة؛ فهي علاقة تنافس على السيطرة على الموانئ والجزر المشتركة بينهما بحكم الموقع الاستراتيجي، وتنافس لبقاء تاريخ كل حضارة منهما مستمرا تاريخيا. ولقد لعب وجود القوى الاستعمارية الكبرى في الخليج كبريطانيا وفرنسا دورا في توجيه هذه العلاقة، ففي بداية القرن الثامن عشر الميلادي و عهد دولة اليعاربة، استطاعت عمان الحفاظ على علاقات جيدة مع القوى الأوروبية كبريطانيا وهولندا وفرنسا، وكان بينها وبين هذه الدول تعاون واضح. كما استطاع اليعاربة الاستفادة من امكانيات الأوروبيين في تطوير اقتصادهم وتجارتهم الخارجية، ولعل هذا التعاون تمثل في توقيع الإمام

سلطان بن سيف الأول ( 1649م/1659ه - 1679م/1699ه) اتفاقية التعاون مع بريطانيا سنة 1659م/ 1070ه، ورغم أن الظروف السياسية غيرت سير هذه الإتفاقية، إلا أن اليعاربة استطاعوا خلال عصرهم الذهبي فرض مكانتهم في الخليج والمحيط الهندي. فقد قام العمانيون بالهجوم على السواحل الفارسية في عام 1126ه / 1714م، وخلال الأعوام 1130ه / 1717م و 1131ه / 1718م، ووصلت العلاقات بين البلدين إلى درجة عالية من التعقيد وذلك عندما سيطر العمانيون على جزيرتي قشم ولاراك، وفرضوا حصاراً قوباً على جزيرة هرمز. فتحرك الفرس نتيجة لذلك لطلب المساعدة من الإنجليز والهولنديين مرة أخرى، إلا أن طلبهم تم رفضه هذه المرة، فاتجهوا للفرنسيين اللذين لا يملكون قوة عسكرية في المنطقة لكي يقدموا العون العسكري ولكنهم اكتفوا بالوعود.

لذا يمكن القول أن طبيعة العلاقات بين فارس وعمان في تلك الفترة لها أثرها على الأوضاع في الخليج ، فالنزاع بينهما أفسح المجال لنمو قوى أجنبية على حسابهما ، مما أدى إلى إضعافهما فيما بعد. كما أدى سوء العلاقات بينهما إلى ظهور قوى محلية صغيرة استطاعت أن تعزف على وتر التوازن في المنطقة ، وأفسحت المجال لانقسامات إقليمية وطائفية سهلت من السيطرة الأجنبية على المنطقة في تلك الفترة . وظلت العلاقات العمانية الفارسية على هذا الوضع حتى عام 1135ه / 1722م، حينما كان الوضع الداخلي في عمان يتجه للانقسام القبلي على أثر النزاع على السلطة بعد وفاة الإمام سلطان بن سيف الثاني في وقت تعرضت فيه فارس للغزو الأفغاني وسقوط الأسرة الصفوية الحاكمة.

وفي نهاية عهد دولة اليعاربة وما زامنها من انقسامات قبلية ولجوء الإمام الصغير سيف بن سلطان الثاني للفرس، ونجاح أحمد بن سعيد والي صحار في طردهم منها، وإعادة الوحدة للبلد، وانتخابه إماما لعمان، معلنا بذلك بداية عهد جديد هو عهد دولة البوسعيد (1749م/1761ه - ...). ولم تختلف في بدايات عصر هذه الدولة طبيعة العلاقات مع بلاد فارس كثيرا، بل إن الصراع التنافسي ظل مستمرا بينهما، والملاحظ من خلال المراسلات والوثائق أن التنافس الأوروبي في الخليج لعب دورا في تهدئة هذا الصراع عموما، لتحقيق مصالحهم، ولعلهم في أوقات عديدة مالوا للجانب الفارسي دون غيره، بخاصة مع الصراعات الداخلية التي شهدتها عمان خاصة في نهاية القرن الثامن عشر والقرن التاسع عشر، لتنتهى الداخلية التي شهدتها عمان خاصة في نهاية القرن الثامن عشر والقرن التاسع عشر، لتنتهى

بالتقسيم التاريخي للإمبراطورية العمانية بعد وفاة السيد سعيد بن سلطان عام 1856م/1273هـ.

ويمكننا ان نعتبر أن هذه العلاقة مع بلاد فارس بلغت درجة من التطور مع وصول السيد سلطان بن أحمد البوسعيدي (1793م/1208هـ - 1804م/1219هـ) لسدة الحكم في عمان، ومن ثم في عهد ولده السيد سعيد بن سلطان(1804م/1219هـ - 1856م/1272هـ).

فالأحوال السياسية والاقتصادية في عمان استقرت في عهد السيد سلطان بن أحمد $^{8}$ , مما انعكس بدوره على العلاقات الخارجية لعمان، خاصة مع بلاد فارس بصورة ملموسة. فقد استغلت العديد من القبائل العربية التي تستوطن الساحل الفارسي من جهة الخليج سواء في بوشهر او بندر رق وجزيرة خرج وقبائل بني معين في بندر عباس وقشم وهرمز وغيرها استغلت حالة الفوضى في بلاد فارس على إثر مقتل نادر شاه الأفشاري عام 1747م/ 1160ه في إعلان انفصالها عن الدولة الفارسية، وتعزز هذا الانفصال بقوة السيد سلطان بن أحمد الذي كان طموحا لمد نفوذه في الخليج بصورة واضحة. فلم يكتف بجوادر كهدية بل أكد على سيطرته على الوستعدث لاحقا بالتفصيل عن كل ميناء مد العمانيون نفوذهم فيه خلال هذه الفترة . حيث عبَّنَ سيف بن على بن محمد البوسعيدي واليا عليها وأمره ببناء قلعة فيها.

### أولا: ميناء جوادروشاهبار 1784م/ 1198هـ - 1792م/ 1207هـ:

تبدأ قصة نفوذ البوسعيد في جوادر مع وصول السيد سلطان بن أحمد إلها منفيا عام 198 198 198 198 198 198 198 198 198 198 198 198 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199 199

وقد اختلف في طبيعة هذه الهدية، فالبعض يرى أنها منحة غير دائمة أُعطيت لسلطان بن أحمد فقط لتأييد وصوله للحكم في عمان عندما كان في مكران، فالجتشكيون حكام مكران يرون بأنَّ هذه المنحة إنما هي مجرد تنازل مؤقت، وتنتهي بوصول السيد سلطان الى السلطة

في عمان، ولهذا اعترضوا على المنحة فيما بعد، ولكنهم لم يكونوا في وضع يسمح لهم بالصراع مع سلطان عمان لأخذها بسبب سوء أحوالهم السياسية. وأما خانات كلات فرأوا بأن منحة جوادر لا تعتبر منحة دائمة، مُفَنِّدين رأيهم بأن مير نصير خان الأول لما أعطى جوادر كمنحه قصد به الجزء العائد له، ولم يقصد الجزء العائد للجتشكين، ودليلهم على ذلك أن نصير خان أعطى السيد سلطان حصته من عائدات جوادر بينما بقيت حصة الجتشكين أنفسهم، ولم ينقلها بطبيعة الحال لسلطان بن احمد في ذلك الوقت. بينما يرى البعض الآخر من مؤيدي السلطان أن إعطاء جوادر جاء كمنحة دائمة، وتنازل تام من نصير خان الأول لحاكم عمان، وأن الغرض منه تأمين الحماية البحرية للسواحل المكرانية البعيدة عن مركز كلات، فمير نصير خان كان يرى بأن مسألة وصول سلطان بن أحمد للحكم هي مسألة كلات، فمير نطيم في هذا كانت حماية سواحل مكران البحرية ال.

في حين يرى آخرون أن جوادرما تزال تعود إلى الجشكيين حتى عام 1198ه/ 1784م، ويرى لوريمر أن استمرار حصول الجشكيين على حصتهم من دخل جوادر، دليلا على استمرار سيادتهم على الميناء، وتبلغ قيمة الدخل حوالي 3.000 دولار  $^{12}$ ، وقد كان هذا المبلغ معمول به حتى أيام بيبي مريم، وهي سيدة بليدية متزوجة من جشكي، وقد وصفها مساعد الوكيل السياسي في جوادر عام 1285ه/ 1868م، قائلا: انها تعيش على إحسان سلاطين مسقط، لكن الجشكيين يؤكدون أن ما تتلقاه كان حقها الفعلي وأنه يمثل الحصة الجشكية من الدخل التي قطعها سلاطين عمان تدريجيا $^{12}$ .

خلال القرن السابع عشر كان البليديون Bulaidais هم القبيلة المسيطرة في مكران، التي كانت جوادر وما حولها تشكل جزءا لا يتجزأ منها. وفي القرن الثامن عشر أزاح الجشكيون Gichkis البليديين وحلوا محلهم، وبرزت أيضا عائلة براهووي Brahui ، وكان على رأسها آنذاك رجل يدعى مهبط خان، وفي عام 1736م/1149ه، خضع مهبط خان لنادر شاه حاكم بلاد فارس فعينه هذا الفاتح مسؤولا رئيسيا على كل من بلوشستان بما فها مكران، وفي عام 1736م/1752ه، انسحب تقي خان قائد قوات نادر شاه من بلوشتسان وانتهز الجشكيون الفرصة ليضمنوا لأنفسهم مكانة في جوادر ، حيث ظلوا سنوات عديدة المالكين الوحيدين الما1.

في الفترة من 1207ه/ 1798هـ – 1278هـ /1861م، لا تذكر جوادر كثيرا سوى كونها مرفأ صيد صغير، تضم 600 من الأكواخ، وكان سلاطين مسقط يهدون خانات كلات عدد من العبيد كل سنة امتنانا منه لهذه الهدية. إلا أن الفترة بين أعوام 1845 او 1846 م حين تولى السيد ثويني السلطة في مسقط، توقفت هذه الأعطيات، وقد تخللها عدد من الحملات للسيطرة على هذا الميناء، ففي عام 1263ه/ 1847م، قام فقير محمد بمحاصرة جوادر بحملة كبيرة العدد، إلا أن السيد ثويني حرك قواته بقيادة البارجة الكبيرة (نصيري) وأجبروا النائب على العودة والتراجع عن الحصار. وحاول بعد ذلك نصير خان الثاني بعد وفاة السيد سعيد بن سلطان سنة 1274ه/ 1857م، السيطرة على جوادر مرة أخرى إلا أن والي السلطان استطاع رشوته بعدد من العبيد والأسلحة ليتراجع عن هذا المخطط 18.

وجاء في الوثائق البريطانية عن حدوث هجرة من المكرانيين والعمانيين من ساحل مكران لبومباي سنة 1284هـ/1867م، ربما بسبب سوء الظروف الاقتصادية فيها، مما أدى بحكومة الهند أن تطلب من السلطان أن يوقف هجرة هؤلاء عبر جوادر للهند 16.

ومع قيام حركة إحياء الإمامة في عمان، متمثلة في الإمام عزان بن قيس، فقد حاول أن يعين حاكما من قبله في جوادر، إلا ان الحاكم الذي عينه لم يحض بتأييد السكان واستعدوا للثورة ضد الإمام عام1285ه/ 1868م، إلا أن هروب السيد ناصر بن ثويني من مسقط لجوادر قلب الأوضاع السياسية، فقد قام السيد ناصر بن ثويني ولديه زوجه بلوشية تنحدر من منطقة مجاورة لجوادر بالخروج خلسة من مسقط ووصل الى جوادر وبسبب صلاته العائلية بالمكان لم يواجه مشكلات كثيرة اثناء تجنيد قوة في الجوار والاستيلاء على جوادر. في الوقت ذاته منعت سفن المدفعية البريطانية الإمام عزان بن قيس من إرسال سفينة حربية الستعادة المناء 10.

إلا أن الوثائق البريطانية تشير أن السيد ناصر وصل لجوادر في عام 1286هـ/1869م، حيث وصلها كلاجئ. والسيد ناصر هو الاخ غير الشقيق للسيد سالم من جارية، قدمه السيد ثويني لشخص في البلاد السلطاني اسمه ضاحي Dahu. وقد كاتب السيد ناصر الكابتن روس وبلغه عن نيته الاستيلاء على قلعة جوادر، ورغم تردد البريطانيين وطلبهم عدم تدخله، إلا أن السيد ناصر استطاع الاستيلاء على القلعة دون مقاومه ورفع فوقها العلم الأحمر 18.

وقد حاول السيد عبد العزيز شقيق السيد تركي بن سعيد عام 1287ه/ 1870م، الاستيلاء على جوادر إلا أن السيد ناصر كمِنَ له على الشاطئ وأخذه أسيرا، إلا أن تدخل الكابتن روس فأقنعه بترك عمه. وقد غادر السيد ناصر جوادر راحلا لزنجبار، فتولى أمرها السيد عبد العزيز الذي نجح في الاستيلاء على شاهبار كذلك، إلا أنها – أي شاهبار-عادت للفرس سريعا، وظلت جوادر تتبع سلطة السيد تركي الذي نجح في القضاء على الإمام عزان بن قيس، فأرسل وزيره ثويني بن محمد لجوادر، فاتفقوا على مغادرة السيد عبدالعزيز مقابل مبلغ 200 تومان شهريا والله . هذا ولقد استمر صراع الأخوة على جوادر حتى تدخلت السلطات البريطانية التي أغلقت وكالتها من جوادر عام 1879م 0.

و بعد انجاز اتفاقية التلغراف في 2 ابريل 1285ه/ 1868م<sup>21</sup>، تنازلت الحكومة الفارسية عن مطالبها بجوادر، وتخلت أيضا على مضض عن موضوع النزاع الذي اثارته بشأن الساحل إلى الغرب من جوادر والذي كانت تطالب بأن يوصف في المعاهدة (اتفاقية التلغراف) بالساحلالفارسي. وقد أصبحت جوادر استنادا إلى الحدود التي رسمها العميد جولد سميد عام 1871م، بين أراضي فارس وكلات، بعيدة عن متناول الفرس، لكن عملية التحديد تلك لم تطل شهبار التي كانت ما تزال بالفعل ضمن ممتلكات سلطان عمان، على الرغم من مطالبة فارس بحقها في ملكيتها<sup>22</sup>.

إن القراءة للوثائق البريطانية وخاصة المراسلات تضح ان جوادر كانت إلى حد ما تمثل حيازة شخصية لسلاطين عمان، ولهذا اتخذها الكثير منهم ملجأ له حين كانت الأحوال في عمان تسوء وتضطرب. وظلت جوادر تابعة للسيادة العمانية حتى القرن العشرين.

أما بالنسبة لشهبار، وبعد استتباب الأمن في جوادر، قام والي السيد سلطان بن أحمد سيف بن علي بتحريك أسطولا من القوارب، لشهبار، ودخل إلى الميناء متذرعا بالصيد، فاستولى عليها بصورة مباغتة، وأضافها الى ممتلكات السيد سلطان على ساحل مكران. كانت شهبار في وقتها تحت سلطة البليديين وعليها شخص يدعى شافي محمد، كان يدفع ربع دخله للمير سبحان، زعيم دشتياري باهو، ومع سيطرة والي جوادر عليها أصبح لزاما على حاكمها دفع ربعا آخر من دخله له، ويقال أن أحد أفراد الخوجا واسمه رقية الله هو الذي خان المدينة، وببدو أن سلاطين عمان قد خسروا شهبار لدى وفاة السيد سلطان عام 1804م/1219هـ،

لكن ما لبثت ان استعادتها بعد فترة قصيرة. وكانت عائداتها عام 1224هـ/1809م، تقدَّر ب 5000 روبية سنوبا، تدخل جميعها في خزانة سلطان عمان<sup>23</sup>.

واستطاع السيد سلطان بن أحمد في الوقت ذاته فرض سيطرته على جزر قشم وهرمز وهنجام وميناب وبندر عباس ليوقع بذلك عقد ايجار للميناء بمبلغ 4 الاف تومان  $^{24}$ ، بعد أن تمكن من انتزاعها من قبائل بني معين عام  $^{25}$  الاغام  $^{25}$ . ثم تم تجديد الاتفاقية  $^{21}$  عام  $^{25}$  من بمبلغ 6 آلاف تومان سنويا، إلا أن حاكم شيراز عام  $^{25}$  الميد سعيد بن سلطان ألغى عقد الإيجار مما حدا بالسيد سعيد للتوجه للميناء وإجبارهم على تجديد العقد، بزبادة بلغت ألفان تومان  $^{26}$ .

وبالتالي فالسلطة العمانية على كل من جوادر وشهبار بدأت عام 1207ه/ 1792م، كما إن هذا التوجه من السيد سلطان بن أحمد للسيطرة على الساحل الفارسي المحاذي للخليج، لم يكن تحركا عشوائيا، وإنما كان لتنشيط دور عمان التجاري في الخليج، من خلال فرض رسوم حماية للسفن في الخليج، فموقع عمان على مدخل الخليج العربي يتبح لها ذلك بلا شك، وبالتالي سيتعزز بالسيطرة على بعض الموانئ والجزر الاستراتيجية في الخليج. وبرى الحجري أن من العوامل العديدة التي ساعدت السيد سلطان على فرض سيطرته على الساحل الفارسي هي سيطرته المبكرة على جوادر ومعرفته بها وبأهلها منذ العام 1784م 27، بالإضافة إلى الاضطرابات السياسية التي شهدتها بلاد فارس آنذاك بعد مقتل كريم خان في عام 1779ه/ 1777م، كما أن التنافس الأوروبي في بلاد فارس بين كل من روسيا وبربطانيا وفرنسا، أضعفها سياسيا وأنهكها عسكريا.

ولا نغفل كذلك أن ظهور القوى المحلية في الخليج مثل القواسم والعتوب والسعوديين لعب دورا كبيرا كذلك في تشكيل العلاقات العمانية الفارسية 28 وظهر هذا جليا في التعاون بين السيد سلطان والفرس لضم البحرين خاصة بعد ازدياد النفوذ السعودي في نجد والإحساء، فأرسل الفرس مساعدات مكونة من 200 من الفرسان، و2000 رجل، لكنها تأخرت في الوصول، فما كان من السيد سلطان إلا أن هاجم البحرين منفردا فلم يستطع السيطرة عليها.

ثانيا: ميناء بندر عباس:

بندر عباس هو ميناء فارسي كان محل سيادة عمانية مقابل إيجار سنوي يتم دفعه للشاه في طهران. تبدأ علاقة عمان الفعلية في القرن الثامن عشر بميناء بندر عباس حين استأجره السيد سلطان بن أحمد في عام 1209ه/ 1794م، مما أرفد الدولة العمانية بمزيد من العوائد الممتازة قدرت قيمتها سنة 1216ه/1801م، بحوالي 54 ألف روبية. لترتفع في عام 1217ه/1802م، لتصل إلى 100 ألف روبية عندما سمح بإدخال الملح الى الهند البريطانية 29.

ففي عام 1805م وعلى أعقاب وفاة السيد سلطان بن أحمد، والاضطرابات التي شهدتها عمان من انقاسامات داخلية داخل البيت الحاكم نفسه، استطاعت قبايل معن العربية السيطرة على ميناء بندر عباس، إلا ان السيد بدر بن سيف الذي عينته السيدة موزه بنت احمد وصيا على الحكم حتى يبلغ الحلم السيد سعيد بن سلطان عمل على استرجاع ارض بندر عباس المؤجرة وكل الأراضي التابعة لها بمساعدة بريطانية. ويبدو أن السبب، الذي انطلق منه النقيب سيتن إلى النزول عند طلب السيد بدر بمرافقته على متن " مورنينجتون" إلى بندر عباس، خشية أن يستمال السيد بدر إلى التحالف مع القواسم والعتوب بتأثير من السعوديين، وأن ينقَضَ معهم على أسطول الشيخ ناصر من بوشهر، ويدمره 06.

ولم يخلو الأمر من محاولات فارسية أخرى لاستعادة السيطرة على ميناء بندر عباس، ففي العام 1820م قام الفرس بالضغط على سلطان عمان للتخلي عن إقطاعاته في بندر عباس عام 1823م. في بداية عام 1823م، وصل من شيراز الى بندر عباس شخص يدعى زكي خان حاملا تعليمات تتعلق باستئجار هذا المرفأ والمباني الملحقة به، اللذين كانا بيد سلطان مسقط. وقد راجت فكرة مؤداها انه أرسل لإيجاد طريقة تنهي صك الملكية، ولدى تلقي السيد سعيد خبر وجود هذا المسؤول في بندر عباس، توجه مع سفينتين للقائه هناك، وجاءت نتيجة مناقشاتهما وعدا من السلطان بدفع 1000 تومان إضافية سنويا، خلال السنتين التاليتين، وتقديم هدية خاصة لزكي خان قيمتها 500 تومان. وقبل أن يبحر السيد سعيد إلى مسقط في رحلة العودة، زاره على متن سفينته شخص يدعى ميرزا باقر، مصطحبا حسين على خان حاكم بندر عباس، وعلى خان حاكم ميناب، اللذين كانا قد عبرا مؤخرا عن تفضيلهما للحكم الفارسي، لكنهما باتا الآن يرغبان في أن تجري مصالحتهما مع سموّه، وخلال ذلك اختفى هذان الشخصان ومرشدهما، وكان اختفاء الرجال الثلاثة أمرا غامضا. ولفترة ذلك اختفى هذان الشخصان ومرشدهما، وكان اختفاء الرجال الثلاثة أمرا غامضا. ولفترة

على الأقل. وأعلن أن المركب الذي كان ينقلهم قد امتلأ ماء وغرق، لدى عودته إلى الشاطئ. لكن الاعتقاد السائد، ذلك الوقت، انهم نُقلوا بالقوة إلى زنزانات في مسقط. حيث أودعوا ليحيوا حياة هي أقرب الى الموت<sup>31</sup>.

وبين أعوام 1826 – 1827م، جرت العديد من الأعمال العدائية بين السيد سعيد بن سلطان وعبد الرسول شيخ بوشهر، واستمرت الاضطرابات كذلك في أعوام 1829 و1830-1831م، حيث كاد السيد سعيد بن سلطان أن يتورط في اضطرابات حدثت في بوشهر، اما سبب هذا الاهتمام فيعود إلى زواجه الذي عقده عام 1242هـ/ 1827م على ابنة الامير حاكم بوشهر  $^{32}$ . يذكر عبد الله الفارسي أن هذه السيدة هي حفيدة شاه إيران فتح علي شاه، وتزوجها السيد سعيد بشرط أن تُمضي فصل الربيع من كل عام في بلد أبها، الا انه بعد ذهاب السيد سعيد لزنجبار في سنة 1247هـ/1832م ذهبت إلى وطنها ولم تعد، بسبب نزاع بينها وبين ابن زوجها السيد خالد $^{32}$ . ولعل هذا كان عاملا في اضطراب علاقات السيد سعيد بعماه بوشهر وقتها.

ظل الوضع متعارف عليه حتى عام 1262هـ/ 1846م، عندما قام حاكم إقليم فارس حسين على مبرزا بإرسال قوات عسكرية إلى بندر عباس، لفرض ضريبة على سيف بن نهان الوالي العماني على بندر عباس، مما أغضب السيد سعيد بن سلطان، فعزم على إغلاق ميناء بوشهر مما أدى بالمقيم البريطاني السياسي بأن يوجه إنذارا لسيف بن نهان لإيقافه ومنعه من القيام بهذه المهمة<sup>34</sup>، فحدث تدهور واضح في العلاقات العمانية الفارسية.

وتجددت المحاولات الفارسية لإنهاء السيطرة العمانية عندنا قام ناصر الدين شاه بتعيين بهرام ميرزا حاكما لإقليم فارس في عام 1270ه/1853م، فشن هجوما على بندر عباس بحجة أن الوالي العماني على بندر عباس الشيخ سيف بن نهان لم يفِ بالتزاماته المالية كما نص عليها عقد الإيجار، فأعد حملة بقيادته، وتوجه إلى بندر عباس بمساعدة حاكم بلوشستان طمهاسب ميرزا، ولكن الشيخ سيف بن نبهان نجح في التأثير على بهرام ميرزا وكسبه بإعطائه مبلغا ماليا كهدية شخصية مقابل انسحابه من بندر عباس، على الرغم من ذلك عين السيد ثويني بن سعيد واليا على بندر عباس بناء على توجهات والده السيد سعيد بن سلطان، وإزاء هذه التغييرات ساءت العلاقات مجددا بين الفرس والعمانيين الذي نتج بن سلطان، وإزاء هذه التغييرات ساءت العلاقات مجددا بين الفرس والعمانيين الذي نتج

عنه قيام حاكم اقليم فارس الجديد طمهاسب ميرزا بإرسال قوة عسكرية الى بندر عباس<sup>55</sup>. ليتوجه السيد سعيد بن سلطان من زنجبار لمسقط لتأكيد السيطرة العمانية على الساحل الفارسي بتجهيز حملة إلى بندر عباس بقيادة ابنه السيد ثويني ، وكان معظم رجاله من الشرقية وجعلان ونزوى، وتمكن من طرد حاكم الميناء من قبل الفرس عباس خان وجنود حاميته وذلك في ذو القعده 1270ه/أغسطس 1854م. إلا أن الفرس تمكنوا من استرجاع بندر عباس مع وصول إمدادات عسكرية ، مما اضطر السيد ثويني إلى الإنسحاب من القلعة إلى السفن الراسية وذلك في 9 ربيع الأول1271ه/29 من نوفمبر 1854م. والتوصل إلى اتفاق جديد زاد من قيمة إيجار الميناء ، ودفع غرامة مالية قدرها سبعة وثلاثين ألف تومان كتعويض للسلطات الفارسية جراء تلك المواجهات، وأعيد تجديدها عام 1273ه/ 1856م، وتنازل العمانيون لفارس عن جزيرتي هرمز وقشم مقابل عودة القوات العمانية إلى ميناء بندر عباس وتجديد عقد الإيجار السنوي إلى ستة عشر ألف تومان.

وقد فَنَد بادجر توزيع المناطق والتي عليها النفوذ العماني من الساحل الفارسي من أجل تأسيس خط تلغراف بري من البصرة إلى كراتشي مارًا عبر بندر عباس وساحل بلوشستان، بالتالي<sup>37</sup>:

- 1- المنطقة من بندر عباس وسودراج Sudrej واقعة تحت نطاق سلطة حاكم عمان الذي أخذها كإقطاعات من حاكم فارس من عهد السيد سعيد بن سلطان عام 1856م/1273هـ، وحاكمها هو مير حسين.
- 2- المنطقة بين سودرج الى تيزTiz واقعة تحت سيطرة مير عبدالله بن مير محمد، وهو أحد زعماء البلوش ذوي القوة والبأس، ولكنه أصبح تابعا لفارس منذ عام 1848م.
- 3- بالقرب من تيز تقع شهبار، وهذه المنطقة تدخل ضمن نطاق حاكم عمان، التي تمتد سلطته فها حتى منطقة جوادر، الواقعة شرق شهبار وتخضع شهبار للعمانيين منذ عام 1792م/1207ه، إلا أنَّ هناك محاولات فارسية وكلاتية للسيطرة علها.
- 4- تقع جوادر شرق جيوني، وهي أيضا تابعة لسلطان عمان، ويحكمها بالنيابة عنه سيف بن سالم، ويدعي خانات كلات تبعية جوادر إليهم، ويرونها مهمة إليهم، خاصة بعد الازدهار الذي حققته تحت مظلة الحكم العماني.

وتجددت المزاعم الفارسية بالميناء مرة أخرى مع إعلان إمامة عزان بن قيس، واستيلائه على مسقط عام 1868م. فقد تمسكت الحكومة الفارسية بقوة في عقد الايجار الذي كانت قد أبرمته في بدايات العام نفسه مع سالم بن ثويني وطالبت بإلغاء العقد العماني الخاص بتأجير الميناء لأن أحد الغزاة سيطر على مسقط على حد زعمهم، وقامت بتعيين حاجي أحمد وزير سالم بن ثويني في بندر عباس قامت بتعيينه حاكما في الميناء، وسمحت لسالم بن ثويني بأن يستقر هناك بعد نفيه، ولأن البريطانيين لن يسمحوا للامام عزان بان يرسل سفنا حربية الى بندر عباس، لم يستطع الامام أن يعيد الميناء إلى عمان ، وظلت بندر عباس بيد الفرس ، إلا أن الوثائق البريطانية تشير أن السنوات الاولى من الادارة الفارسية المباشرة كانت تغلب عليها الصفة العمانية ، وذلك بسبب وجود هيئة من الموظفين العرب على رأسها حاجى أحمد 86.

وتعتبر إتفاقية 1285ه/ 1868م بداية النهاية للنفوذ العماني على بندر عباس فعليا. إذ عملت بريطانيا على اتخاذها مقرا جديدا بديلا. وفي أقل من شهرين من تنفيذ الاتفاق، أنهي تاجير الميناء لعمان، بتغيير السلاطين في مسقط، ثم لم يمنح اي ايجار اخر بعد ذلك، وهذه كانت نهاية العلاقة القائمة من زمن طويل بين مسقط وبندر عباس. فقد أثيرت منذ عام 1879م مسألة تعيين موظف سياسي بريطاني في بندر عباس، أثارها العقيد روس الذي يشغل منصب المقيم في الخليج. وقد درست المسالة مجددا في اعوام 1822م، 1884م، 1885م، 1888م، 1890م، وفي عام 1900م انتدب إلى بندر عباس الملازم ف.دي ف. هانت، من الدائرة السياسية في حكومة الهند، مساعدا للمقيم في الخليج بصورة مؤقتة، ولاسيما بالنظر إلى نمو تجارة السلاح غير الشرعية بين مسقط وبندر عباس. واستصدرت من الحكومة الفارسية براءة اعتماد نائب قنصلي باسمه، وتشمل صلاحيته مقاطعتي بندر عباس ويزد. لان النية اتجهت الى جعل مقره الصيفي في يزد. وقد الحق مساعد مستشفى هندي بنائب القنصل. وكان التفكير يتجه الى فتح مستوصف خيري يديره المساعد وانتهى الامر سنة 1905 بتعيين مقر حكومي مناسب له في أقرب مكان في المدينة.

المحور الثاني: دراسة لأهم الوثائق من مراسلات واتفاقيات حول ميناء جوادر وشهبار وبندر عباس: سنعتمد في هذا المحور على أبرز المراسلات حول الوجود العماني في كل من جوادر وشهبار، إذ أننا لم نجد اتفاقيات حول هذين المينائين إنما مراسلات تثبت أنهما يخضعان للسيطرة العمانية. اما فيما يتعلق ببندر عباس فعدا عن المراسلات الرسمية بخصوصه فهناك اتفاقيتان تم توقيعهما بين العمانيين والفرس برعاية بريطانية، الاولى كانت عام 1856م. والثانية عام 1868م.

ولنبدأ بالمراسلات حول مينائي جوادر وشهبار. فقد استطاعت البحرية العمانية منذ مطلع القرن الثامن عشر الميلادي وفي أوج نشاطها من حيث العدد والعتاد، ونافست العديد من الدول الأجنبية التي رأت في العمانيين منافسا كبيرا، هذا الأمر يبدو جليا في المراسلات بين الوكلاء التجاريين البريطانيين والضباط البريطانيين كذلك. ويرى البعض ان نفور الفرس من البحر كان عاملا مهما في سيطرة العمانيين على مياه الخليج والمحيط الهندي لفترة زمنية طويلة 40، ويؤكد ذلك انتشار العنصر العربي على امتداد الساحل الغربي لبلاد فارس، ونشوء إمارات عربية سواء في بوشهر أو جزر قشم وخرج وغيرها. وقد ذكر الرحالة البريطاني ويليام جيفورد الذي زار مسقط في عهد السيد ثويني بن سعيد(1856-1866م) حيث اشار أن بلاد فارس تنازلت لمسقط باتفاقية وقعت عام 1798م عن المنطقة الممتدة بين راس بستانه حتى جاسك، أي ضمت كل من جزر قشم ولارك<sup>14</sup> وهرمز وتوابعها، بطول يصل الى 200 ميل، وبضم موانئ بندر عباس وشميل وميناب.

ولقد كان واضح في هذه الدراسة الوثائقية على المراسلات الواردة في كتاب Records of Oman، ولقد كان واضح في هذه المراسلات بين الوكيل السياسي البريطاني في في مسقط وزنجبار جورج بيرسي بادجرRev.George Percy Badger و الميجور هنري جرين Green الوكيل السياسي ممثل الملكة في الهند والميجور مالكولم جرين Major Henry . وتوضح جميع هذه المراسلات أن موانئ جوادر وشهبار حتى راس جاسك تتبع سلطة إمام مسقط. ولقد أكد بادجر ذلك حين قال انها ظلت 70 عاما تحت سلطة العرب.

وتشمل المراسلات التي اطلعنا عليها في التالي:

- 1- ففي رسالة مرسلة من السيد هنري جرين الوكيل التجاري في كلات في 27 من مارس سنة 1801م بخصوص خط التلغراف المزمع مده من الهند للخليج عبر أراضي الساحل الفارسي وساحل مكران، توضح التقسيم السياسي لهذه المنطقة مؤكدا ان الساحل الممتد من جوادر حتى رأس جاسك يتبعان سلطان عمان السيد سلطان بن أحمد، وأن هناك صراعا من قبل خان كلات للسيطرة على هذه الموانئ، الا ان سلطان عمان نفوذه ممتد في هذه المناطق.
- 2- رسالة جورج بيرسي بادجر عام 1861م وأثناء زبارته لمسقط أرسل بتقرير حول خلاف بين السيد ثويني بن سعيد، ومير حسين حاكم جاسك، حول الأراضي التي تتبع كلا منهما، وأكد بادجر في هذه المراسلة أن المنطقة الواقعة من بندر عباس حتى 60 ميل قريب راس جاسك تتبع سلطان مسقط، بموجب الاتفاقية الموقعه مع سلفه السيد سعيد بن سلطان عام 1856م.
- 3- يصف بادجر سلطة مسقط على ساحل مكران بأنهم سيطروا على " أفضل موانئ مكران". ثم يفصل في الفترات الزمنية لهذا النفوذ، حيث يذكر أن التطلع لهذا النفوذ بدأ منذ عهد الامام حمد بن أحمد بن سعيد ووصل أقصى درجاته في عهد السيد سلطان بن أحمد. مؤكدا أن نفوذ السيد سلطان وصل لميناء شهبار بقيادة سيف بن علي والي السيد سلطان على جوادر. وبقيت في يد العرب من ذلك التاريخ، وظلت جوادر بيد العرب سبعين عاما.
- 4- تليجرام من السيد بيلي في 11 يناير 1868، يؤكد فيه أيضا تبعية جوادر لسلطان مسقط.
- 5- رسالة للسيد من حماد بن هاشل بن راشد للسيد تركي بن سعيد بن سلطان في 30 رمضان 1294ه/7اكتوبر 1877م، يؤكد فيها على وصوله لجوادر وإثباته لسلطة السيد في الميناء. وداء في الرسالة إشارات تثبت النفوذ العماني هناك منها:
- أ. وإلى السيد تركي على جوادر اسمه خميس بن سالم، وان حماد بن هاشل بن راشد يؤكد أنه
   سلم الوالى سلطة الميناء.
- ب. وصول حوالي 50 رجلا منهم 5 من المشائخ من قبيلة الرند<sup>43</sup> معهم الى جوادر. ويبدو أنهم جاءؤوا مطالبين بعدد من العبيد (الخدام) وقد قام نبي بخش بمهادنتهم وافهامهم انه لا

يوجد خدام، على ضوء الغاء تجارة الرقيق. الا انهم سرقوا عددا من البقر والجمال، وقطعوا الحبال عن 4 من المراكب، وغادروا.

#### ثانيا: اتفاقيات بندرعباس:

جاء توقيع هذه الاتفاقية بعد الأحداث السياسية التي تحدثنا عنها سابقا. وتم توقيع اتفاقتين، الاتفاقية الأولى لبندر عباس كانت في سنة 1856م مع السيد سعيد بن سلطان، أما الاتفاقية الثانية فكانت في سنة 1868م مع السيد سالم بن ثويني بن سعيد بن سلطان.

### أ: اتفاقية 1856م:

جاء في مقدمة النسخة الأولى من الاتفاقية، أنه تم ترجمتها بناء على طلب صاحب السمو الملكي Tamasp Mirza Moayed Ed-Dowlahمؤرخة بتاريخ شعبان 1272هـ/ 1855م.

1- جاء في مقدمة الاتفاقية بان هذه الاتفاقية موقعة بين حكومة فارس بخصوص ميناء بندر عباس والجزر اللاحقة له وهي قشم وهرمز ومقاطعات اوسين Ossein وتازيان Ainah وشميل Shemie وميناب Minah وخمير Khamoer وبياهان Biyahan وكل المقاطعات التابعة لها والتي تتبع السيد سعيد خان، تصبح <u>تابعة ومستثمرة</u> لإمام مسقط وعمان وفقا للشروط التالية.

- 2- المادة الأولى: يكون المسؤول عن ميناء بندر مسؤول مسؤلية كاملة وكافة موظفيه ومستشاريه يكونوا تابعين لحكومة فارس. وهذا دليل واضح على التبعية السيادية للميناء لحكومة فارس 45
- 8- المادة الثانية: على حاكم فارس وضع رجل امين من قبله ليقوم بعملية استلام الإيجار واحصاء الإيرادات من قبل حاكم بندر عباس، وان قيمة الايجار تقدر ب16 ألف تومان هلى هيئة إيرادات من الميناء موزعة كالتالى:
- \* Revenue = 12,500 toman(هذه إيرادات صافية تدفع للخزينة الفارسية أي ديوان الشاهنشاه)

<sup>\*</sup> ألفان تومان هدية لرئيس الوزراءpeshkash for prime minister 2,000tomn\*

- \* الف تومان هدية للجنرال حاكم فارس 1.000 Ditto for governer- general of Fars=1.000 الف تومان هدية للجنرال حاكم فارس
  - \* 500 تومان تدفع لشجاع الملك present for Shoja-al-moolk=500 toman
- 4- المادة الثالثة: جاء في هذا البند ان على صاحب السمو ردم الخندق الواقع حول الميناء ،
   والالتزام بعدم إعادة حفره مرة أخرى وجاءت الكلمة (never) قطعية في هذه المادة.
- 5- المادة الرابعة: نصت هذه المادة على مدة الإيجار وهي 20 عاما. أن يظل ميناء بندر عباس تابعا لامام مسقط وولده. وبعد انقضاء هذه المدة يقوم الامام أو ولده بإعادة تحسين الميناء وتسليمه لحكومة فارس. كما جاء في نص هذه الماجة وضع حاكم الميناء ومستشاريه ومن معهم من الموظفين، محددا أنه بإمكانهم الإستمرار في عملهم في حال تم تجديد الاتفاقية مع إمام مسقط، أو خضوعهم للعمل مع إدارة جديدة.
- 6- المادة الخامسة: أكدت هذه المادة مبدأ السيادة على الميناء، حيث جاء في نصها أنه ينبغي استمرار رفع العلم الفارسي على بندر عباس، وأنه سيوجد موظفين فرس<sup>64</sup> للحفاظ على العلم. وتستمر هذه المادة في تعزيز السلطة الفارسية فتنص على ان (هؤلاء الموظفين سيزورو الميناء بصورة شهرية دورية لرعاية العلم الفارسي وملحقاته، والاطمئنان على أحوال الميناء وحمل الصحف للميناء. كما انه يجب إطلاق تحية في الأعياد كيوم ميلاد الشاه واطلاق المدافع صبحا ومساءا كالمعتاد.
- 7- المادة السادسة: أكدت هذه المادة على حقوق الأفراد والأقليات التي تسكن الميناء والتي كان ولاءها للشاه والجكومة الفارسية، وعدم ممارسة أي نوع من الضغط السياسي ضدهم. بل نصت على ضرورة رعايته لهم.
- 8- المادة السابعة: حددت المادة حدود سلطة حاكم بندر عباس، وهي ذات الأراضي التي كانت تتبع الميناء منذ عهد فتح على شاه، وأنه لا يجوز له تجاوزها.
- 9- المادة الثامنة: نصت على انه حين يقرر حاكم لارستان او الحاكم العام لفارس يقرران زيارة بندر عباس للترفيه وممارسة الرياضة، فان على حاكم الميناء استقبالهما بما يليق بهما. 10- المادة التاسعة: نصت على تقديم التسهيلات اللازمة لكل من الحاكم العام الجنرال لفارس او حاكم كرمان في حال احتاجا لها، سواء لارسال قوات الى كوتش او مكران او

بلوشستان، فعلى حاكم الميناء عدم اععتراض هذا المرور، بل عليه تقديم التسهيلات لهم ولقواتهم والخدمات المناسبة التي بتحتاجها هذه القوات، من تسهيلات مادية او ضيافة. تأكيد جديد لمبدأ السيادة لأراضي بندر عباس وتبعيتها للشاه.

11- المادة العاشرة: إذا قام حاكم الميناء بأي تصرف خاطئ أو تهاون في تقديم التسهيلات والتعاون، فإنه يجب على إمام مسقط استبداله بشخص أكثر تعاون مباشرة. ليكون خاضعا who would be ) للجنرال حاكم فارس وجاءت هذه العبارة بنصها في الاتفاقية هكذا ( obedient to the Governor-General of Fars)

12- المادة الحادية عشرة: على حاكم الميناء رفض أي هجرة من مناطق لاريستان وسبأ Sabaa وأي مقاطعة أخرى من المقاطعات الفارسية، أو المقاطعات التي تتبع كرمان كذلك، وعلى القائمين في هذه المقاطعات إبلاغ حاكم بندر عباس مباشرة بعدم قبول هؤلاء المهاجرين واعادتهم لمناطقهم. تأكيد السياده والسلطه الفارسية.

13- المادة الثانية عشرة: جاء في هذا البند أن هذه الشروط تمت في حياة إمام مسقط سعيد بن سلطان سمته الاتفاقية امام سيد سعيد خان Imam Syud Saeed Khan وأبنائه، وأن الحكومة الفارسية غير ملزمة بهذه الشروط في حالة قامت ثورة أو أي تغيير في الحكم في مسقط على خلاف أبناء السيد سعيد.

14- المادة الثالثة عشرة: اشترطت هذه المادة على السيد سعيد بن سلطان بمنع تواجد موظفين أجانب في بندر عباس والجزر التي تم ذكرها في الإتفاقية بالإضافة الى جزر شرنال وميناب. وعليه التعهد بالدفاع عن هذه الجزر برا وبحرا وامدادهم بالأسلحة والمراكب كمراكب البغلة. ويتضمن هذا الدفاع في حالات الحرب والحصار، وعليه عدم السماح لاي قوة بالاستيلاء على بندر عباس او وضع أي سلكة على الأراضي الفارسية المذكورة في الاتفاقية سواء لأغراض عسكرية أو أي غرض آخر.

15- المادة الرابعة عشر: لا يسمح لامام مسقط ترك الميناء أو أيا من الأراضي الواردة في الاتفاقية بيد أجنبي أو غيره.

16- المادة الخامسة عشرة: هذه المادة وضعت بناءا على تقارير من عدد من التجار الفرس حيث تم ذكر فيها ان تجار هنود متعهدين في مسقط جعلوا وكيلا لهم في بندر عباس، وانهم دفعوا ضرائب الواجبة في ميناء مسقط للبضائع التي تذهب من بندر عباس للهند وأماكن

أخرى، وهذا اجراء عالمي أن الجمارك يتم دفعها لنفس البضائع في مكان واحد. وان هذا الاجراء الذي يحاول ان يقوم به التجار الهنود يخالف المواثيق الدولية، وعلى الامام التصدي لمثل هذا الاجراء، وأن عليه ترك عملية الاستيراد والتصدير تتم مثلما كانت في عهد سابقه الشيخ سيف ابن محنان، بأخذ العشر، ولا يتم رفعها<sup>47</sup>.

17- المادة السادسة عشرة: يجب تحويل رؤوس أموال التجار في جزيرة قشم الى بندر عباس، وتوزيعها بين التجار هناك من قبل حاجي عبدالمحمود ملك تجار بوشهر، وتحصيل الضرائب منهم وارسالها لطهران.

من نتائج هذه الاتفاقية الرئيسية هو خروج بندر عباس والجزر المجاورة له رسميا من السيادة العمانية، بعد ان فرضت عمان سيادتها على الميناء وسيطرة عليه سيطرة تامة لقرابة خمسة وسبعون عاما، ولعل القوى الأجنبية لعبت دورا كبيرا في توقيع هذه الاتفاقية، ولعل السيد سعيد بن سلطان أراد أن يخف من الضغط الممارس عليه من قوى محلية وقوى إقليمية وقوى أجنبية تحاول كل منها السيطرة على الأراضي العمانية ومقدراتها، ولا ندري هل كان يدرك أم لا، فبتوقيعه على هذه الاتفاقية وكأنه وقع على انتهاء السيادة العمانية في الخليج.

وكما يذكر سعيد الهاشمي:" أن السيد سعيد تنازل عن السيادة العمانية على بعض ممتلكات عمان على الساحل الإيراني وجزر مضيق هرمز، وأنه وقع ههذه الاتفاقية وهو في حالة ضعف متشبثا بمبدأ عودة هذه المدينة، وبأي ثمن كان وهو لا يدري أن هذه الاتفاقية بداية انحسار النفو ذ العماني قبل انتهاء مدة الاتفاق، على الرغم أن جزيرتي هرمز وقشم كانتا تحت سيطرته ولم تصلها السيطرة الإيرانية، وكان بامكانه ان يرفض الاتفاقية ويكتفي بمحاصرة بندر عباس اقتصاديا ، ولكن يبدو أن السيد سعيد ضاق ذرعا، وكان وفده المفاوض متسرعا أكثر من اللازم، وأنه مكث في مسقط قرابة السنتين بعيدا عن املاكه في شرق أفريقيا، وكما يقول رودلف سعيد أن المنافع التجاربة الناجمة عن الاحتفاظ ببندر عباس تفوق خسارة الكرامة التي تضمنتها شروط إعادتها"84.

ب: اتفاقية بندر عباس 15 ربيع الثاني 1285هـ المو افق 4 أغسطس 1868:

تم تجديد اتفاقية 1856م، في عهد السيد سالم بن ثوبني. ولعل تجديد اتفاقية 1856م استدعى ذلك لان في الاتفاقية السابقة لا تلزم الحكومة الفارسية الالتزام بها الا مع السيد سعيد وابنائه، وبالتالي لم تحدد الاحفاد كجزء من الاتفاق، ولهذا نجد الشاه قد حرك قواته للسيطرة على الميناء، ومع التدخل البريطاني لايقاف أي تحرك عسكري من قبل السيد ثوبني، رعت بريطانيا تجديد توقيع اتفاقية تاجير الميناء، خاضة أن مسقط كانت تمر بوضع اقتصادي سيء مع انفصالها عن زنجبار وانقطاع المعونة التي كانت تدفع من زنجبار لمسقط، وقد اشتملت الوثيقة على النقاط التالية:

- 1- جاء في مقدمتها تأكيد ان هذه الاتفاقية هي إعادة للإتفاقية السابقة بتأجير الميناء،
   موقعة من قبل الوزير حاجي أحمد نيابة عن السيد سالم، مع صاحب السمة شاه فارس.
- 2- أعقب ذلك تعديد حدود التي تشملها الاتفاقية، كما تم في سابقتها، موضحة أن هذه الاتفاقية تشمل كل من بندر عباس وجزر قشم وهرمز، ومقاطعة ياسين Yuseen، تازبان Tazian وشميل ShumeelوبيابانBiyaban، وميناب Minab، بالإضافة لميناء خمير Khumeer، وما يتبعها، جميعها تحت سلطة السيد سالم، امام مسقط، ودولة عمان، بـ 15 شرطا.
- 3- المادة الأولى: يتبع حاكم بندر عباس السلطة المباشرة للشاه مثله مثل بقية ولاة الأراضي الفارسية.
- 4- المادة الثانية: على إمام مسقط دفع ضريبة لطهران قدرها ثلاثون ألفا تومان كل أربعة أشهر (ارتفاع كبير عن الاتفاقية السابقة)
  - 5- المادة الثالثة: يجب إبقاء الخندق حول الميناء مطمورا، وعدم إعادة حفره مرة أخرى.
- 6- المادة الرابعة: يستمر السيد سالم وأبنائه في استئجار الميناء لمدة 8 سنوات، وعليه اعادته بعد انقضاء هذه المدة للحكومة الفارسية، مع كامل التحسينات التي أقيمت في الميناء. ومكن تجديد العقد مع أحفاد الإمام ومن يخلفه ولكن بشروط جديده واتفاقية جديده.
- 7- المادة الخامسة: يستمر رفع العلم الفارسي، مع وجود الموظفين المسؤولين عن متابعة ذلك، ويجب أن يبقى هؤلاء الموظفين ومسؤول الجوازات في أعلى شأن في الميناء. ويجب السماح بزيارة الميناء كل شهر لحمل الصحف ومتابعة رعاية العلم والموظفين الفرس. يجب استمرار تأدية التحية العسكرية في المناسبات والاحتفالات كميلاد الشاه، والاعياد الفارسية، وبجب الاستمرار باطلاق النيران صباحا مساءا كما هو معتاد.

- 8- المادة السادسة: يجب الاهتمام بموظفي الشاه السابقين في الميناء، وكذلك الرعايا،
   ومعاملتهم معاملة خاصة.
- 9- المادة السابعة: لا يجوز لوالي الميناء ان يتدخل في الأراضي التي لم تشملها هذه الاتفاقية،
   بل ان حدودها كما كانت في عهد فتح علي شاه.
- 18- المادة الثامنة: نصت على انه حين يقرر حاكم لارستان او الحاكم العام لفارس يقرران زيارة بندر عباس للترفيه وممارسة الرياضة، فان على حاكم الميناء استقبالهما بما يليق بهما.
- 19- المادة التاسعة: نصت على تقديم التسهيلات اللازمة لكل من الحاكم العام الجنرال لفارس او حاكم كرمان في حال احتاجا لها، سواء لارسال قوات الى كوتش او مكران او بلوشستان، فعلى حاكم الميناء عدم اععتراض هذا المرور، بل عليه تقديم التسهيلات لهم ولقواتهم والخدمات المناسبة التي بتحتاجها هذه القوات، من تسهيلات مادية او ضيافة. تأكيد لمبدأ السيادة
- 20- المادة العاشرة: إذا قام حاكم الميناء بأي تصرف خاطئ أو تهاون في تقديم التسهيلات والتعاون، فإنه يجب على إمام مسقط استبداله بشخص أكثر تعاون مباشرة. ليكون خاضعا who would be ) للجنرال حاكم فارس وجاءت هذه العبارة بنصها في الاتفاقية هكذا ( obedient to the Governor-General of Fars
- 21- المادة الحادية عشرة: على حاكم الميناء رفض أي هجرة من مناطق لاريستان وسبأ Sabaa وأي مقاطعة أخرى من المقاطعات الفارسية، أو المقاطعات التي تتبع كرمان كذلك، وعلى القائمين في هذه المقاطعات إبلاغ حاكم بندر عباس مباشرة بعدم قبول هؤلاء المهاجرين واعادتهم لمناطقهم. تأكيد لمبدأ السياده والسلطه الفارسية المطلقة.
- 22- المادة الثانية عشرة: تم توقيع هذه الشروط وهذه الاتفاقية بحضور الإمام الحالي لمسقط السد سيد سالم ومن يأتي من بعده. وفي حال تم السيطرة على مسقط وعمان من قبل آخربن عدا المذكورين في الاتفاقية، فإن فارس غير ملزمة بهذه الاتفاقية تماما.
- 23- المادة الثالثة عشرة: اشترطت هذه المادة على السيد سعيد بن سلطان بمنع تواجد موظفين أجانب في بندر عباس والجزر التي تم ذكرها في الإتفاقية بالإضافة الى جزر شرنال وميناب. وعليه التعهد بالدفاع عن هذه الجزر برا وبحرا وامدادهم بالأسلحة والمراكب

كمراكب البغلة. ويتضمن هذا الدفاع في حالات الحرب والحصار، وعليه عدم السماح لاي قوة بالاستيلاء على بندر عباس او وضع أي سلكة على الأراضي الفارسية المذكورة في الاتفاقية سواء لأغراض عسكرية أو أي غرض آخر.

24- المادة الرابعة عشر: لا يسمح لامام مسقط ترك الميناء أو أيا من الأراضي الواردة في الاتفاقية بيد أجنبي أو غيره.

25- المادة الخامسة عشرة: هذه المادة وضعت بناءا على تقارير من عدد من التجار الفرس حيث تم ذكر فيها ان تجار هنود متعهدين في مسقط جعلوا وكيلا لهم في بندر عباس، وانهم دفعوا ضرائب الواجبة في ميناء مسقط للبضائع التي تذهب من بندر عباس للهند وأماكن أخرى، وهذا اجراء عالمي أن الجمارك يتم دفعها لنفس البضائع في مكان واحد. وان هذا الاجراء الذي يحاول ان يقوم به التجار الهنود يخالف المواثيق الدولية، وعلى الامام التصدي لمثل هذا الاجراء، وأن عليه ترك عملية الاستيراد والتصدير تتم مثلما كانت في عهد سابقه الشيخ سيف ابن محنان، بأخذ العشر، ولا يتم رفعها 49.

بعد استعراضنا للاتفاقتين الموقعتان بشأن ميناء بندر عباس، يمكننا الخروج بعدد من النتائج، نوضحها في التالي:

- 1- جميع شروط الاتفاقيتان كانت في صالح الحكومة الفارسية، وفي كل بند من بنودها تأكيد واضح للسيادة الفارسية على هذه الأراضي، وهو أمر غير واضح حقيقة، فرغم ان الاتفاقية توضح أن بندر عباس والجزر المجاورة له تتبع سلاطين مسقط، إلا أن السيادة على الأراضي هي للحكومة الفارسية. وحددت بصورة واضحة هذا الأمر، فلا يمكن لوالي السلاطين العمانيين التصرف في الميناء، ولا استحداث مباني جديده، أو إجراء حفريات جديدة في الميناء. كما لا يمكن للولاة رفض استقبال أي وفد فارسي، بل ويجب عليهم معاملة رسمية.
- 2- لا يبدو واضحا حقيقة ما الربح الذي ستجنيه مسقط من هذه الاتفاقيات، إذا أخذنا بعين الاعتبار أن ميناء بندر عباس قد تقلصت أهميته السياسية والاقتصادية في الخليج بازدهار بوشهر وتحسن الطريق المؤدي من شيراز إلى الداخل50. فهل كانت النظرة أبعد من مجرد لاميناء للجزر القرببة منه؟ إن صح هذا الافتراض فالاتفاقتين جردتا سلاطين

- مسقط من أي سلطة حقيقة، بل منعت الهجرة وأمرت بأخذ أموال قشم لتجار بندر عباس الفرس وحمل الضرائب لطهران.
- 6- الواضح من الاتفاقية أن السيد سعيد أدى للفرس خدمة برعاية الميناء ومصالحه لهم، وعليه فالسياده العمانية على بندر عباس كانت صورية، ولا قيمة سياسية حقيقة لها، فلم يكن للوكيل العماني هناك سوى دفع الضرائب لطهران كل أربعة شهور، وحماية الميناء،وكأنه بذلك يحمي الحدود البحرية الفارسية من بندر عباس على طول ساحل مكران.
- 4- لوحظ خلط بين الاتفاقتين من قبل الباحثين، ولعل تكرار بعض البنود أحيانا هو السبب لذلك.
- 5- يرى بعض الباحثين أن هناك بندا في الاتفاقية الأولى أخرت توقيعها لستة أسابيع، ويدور محور هذه المادة حول السماح لفرنسا بإقامة وكالة تجارية في بندر عباس، ويقال ان السيد سعيد رفض هذا 51
- 6- لقد تفادى السيد سالم ما وقع فيه السيد سعيد حين حصرت اتفاقية 1856م لزومها في السيد سعيد وأبنائه، ولهذا حين أعيد تجديد الاتفاقية نلاحظ انه تم ذكر أبناء السيد سالم وأحفاده، مع اشتراط تجديد الإتفاقية ببنود جديدة.

#### الخاتمة:

إن النفوذ والتفوق العماني سياسيا وعسكريا كان محل اهتمام وتقدير العديد من الباحثين، خاصة أولئك المرتبطين بالقوى الاستعمارية في منطقة الخليج والمحيط الهندي، ولهذا كانت فترة القرنين الثامن عشر والتاسع عشر الميلاديين محل اهتمام العديد من الباحثين ودارسي التاريخ، وقد حاولت القوى الاستعمارية السيطرة على هذه القوة البحرية العمانية او تقليل نشاطاتها في منطقة النفوذ الكبيرة سواء في الخليج أو في منطقة المحيط الهندي. وفي نهاية هذه الورقة خرجنا بمجموعة من النتائج نذكر أبرزها في التالى:

1- كان التفوق العسكري البحري العماني ظاهرا بصورة واضحة على امتداد ساحل الخليج والمحيط الهندي، خاصة تلك المتعلقة بالسواحل الفارسية على امتدادها من البصرة حتى منطقة بلوشستان وما جاورها حتى جوادر.

- 2- استمر نفوذ العمانيين في ساحل مكران عامة وفي جوادر وشهبار لاكثر من سبعين عاما، بداية منذ 1783م، مع دخولها ضمن حيازات السيد سلطان بن أحمد.
- 3- الرؤية الاستراتيجية والطموح السياسي الكبير للسيد سلطان بن أحمد كان دافعا لامتداد النفوذ العماني على الساحل الجنوبي من بلاد فارس من جوادر غربا حتى بندر عباس، ضاما في ذلك عددا من جزر الخليج المهمة مثل قشم وخرج ومحاولاته للسيطرة على البحرين كذلك.
- 4- ظلت جوادر طوال تاريخ دولة البوسعيد بمثابة محل هجرة أو محل إقامة في كل مرة تسوء فيها الاحوال السياسية في عمان.
- 5- كان دخل موانئ الفارسية كبيرا فأمد خزانة الدولة العمانية بدخل كبير ساهم في تطويرها، وكان واضحا ذلك من تطور العمران والأموال التي صرفت على طلبة العلم وعلى العمران وغيرها من نواحي الحياة.
- 6- وقعت عمان اتفاقتين مع حكومتين مختلفتين في بلاد فارس حول تأجير بندر عباس وذلك
   بعد أن كان السيد سلطان بن أحمد أخضع الميناء لسلطته دون اتفاقيات.
- 7- الاتفاقية الأولى كانت عام 1856م والثانية عام 1868م، ولم تختلف بنودهما كثيرا، بل أكدت كل منهما على سيادة الدولة الفارسية على الميناء، سياسيا واقتصاديا، وتم رفع الايجار من 16 ألف تومان ل 30 ألف تومان، دون وجود بنود واضحة لصالح الحكومة العمانية.
- 8- ظلت طهران تفرض سيطرتها السيادية على ميناء بندر عباس، فالاتفاقيتان أكدتا على عدم قيام والي سلطان مسقط بأي تغيير في المدينة أو المساس بمبانها أو مواطنها. وفرضت تقديم العون السيامي والعسكري من قبل الوالي لأي أمر تطلبه طهران.
- 9- عكست اتفاقيتا بندر عباس خضوع والي سلطان مسقط للدولة الفارسية، اذ وجدنا ذلك مذكورا وعلى استحياء في أحد بنود الاتفاقية.
- 10- لم نجد أي تحليل للسبب الذي دفع السيد سالم بن ثويني لتجديد اتفاقية بندر عباس، سوى أنه كان حاميا للثغور الفارسية من جهة هرمز، ولعل البريطانيين لعبوا دورا في ذلك نتيجة تقسيم الإمبراطورية العمانية، فأردوا إنهاء النفوذ السياسي والعسكري العماني في مياه الخليج.

### المصادر والمراجع:

- 1- يعتبر الحاكم الاكثر شعبية في تاريخ بلوشستان، حيث استطاع انشاء جهاز مركزي بيروقراطي غطى جميع مساحة بلوشستان، وأسس تنظيم الشؤون المدنية والعسكرية للخانية البلوشية، وكان لديه وزير يشبه رئيس الوزراء اليوم، وله عملته النقدية الخاصة؛ للمزيد أنظر: بريسيك، تاج محمد. القومية البلوشية أصولها وتطورها.ترجمة وتعليق أحمد يعقوب. دار الانتشار العربي، بيروت:2013م، ص ص 181.
- <sup>2</sup> http://www.omvo.org/o/s.php?s=102 ، ltaylini ، ltaylini ، ltaylini في عهد دولة اليعاربة، http://www.omvo.org/o/s.php?s=102 ، 2017/10/12 : السعدون،خالد. مختصر التاريخ السياسي للخليج العربي: منذ أقدم حضاراته حتى سنة 1971م. جداول للنشر والتوزيع، الكويت: 2012م، ص ص 207 208.
- ٤- لمزيد من تفاصيل توليه السلطة في عمان راجع: ابن رزيق، حميد بن محمد(ت:1274هـ/).السيرة الجليّة سعد الشّعود البوسعيدية: تحقيق و دراسة عبدالرحمن بن سليمان السالمي. وزارة التراث والثقافة، مسقط:2007م، ص ص 209-241.
- <sup>4</sup> ويلسون، سير أرنولد تي. الخليج العربي من العصور الاولى حتى بداية القرن العشرين، الدار العربية للموسوعات، بيروت:2012، ص326.
- 5 هو السيد سيف بن علي بن محمد البوسعيدي، تم تعيينه واليا في دوادر وقائدا للحملة التي ضمت شاهبار لسلطة السيد بعد ذلك، وكان السيد سيف ممن حضر اججتماع بركاء عام 11803م/ 1218ه، ضد الهجوم السعودي على عمان. وشكل ذراع أيمن للسيد سلطان في كثير من الامور؛ أنظر: ابن رزيق، حميد بن محمد(ت:1291ه/1874م). الفتح المبين في سيرة السادة البوسعيديين. تحقيق عبدالمنعم عامرومحمد مرسى عبدالله. ط.5. وزارة التراث والثقافة. مسقط: 2001م، ص ص 388-388.
- 6- هو ناصر خان الاول حاكم كلات ، الاخ الصغير للزعيم البراهووي، مهبط خان، وخليفته. حكم بين عامي 1750 و1750 وكان تابعا لافغانستان ، ثم بدأ بشن سلسلة من الغزوات داخل اراضي الجشكيين، في حين كان مهبط خان تابعا لبلاد فارس، وفي النهاية حوالي 1778م استطاع أن يستويلي على نصف مداخيل تلك الاقاليم الا ان ادارتها ظلت على ايدي الجشكيين ( لوريمر، مج 3، ص59). البراهوئيون احدى اوائل قبائل البلوش التي استوطنت ساحل مكران، ولا تعرف اصولهم الاثنية من اين، وتعددت الروايات حول ذلك ؛ أنظر: بربسيك، المرجع السابق، ص159.
- $^{7}$  تعرف في تاريخ بلوشستان باسم خانية بلوشستان، وخانية هي كلمة من أصل تركي-مغولي نشات لوصف كيان سياسي يحكمه خان، وتعادل المشيخة القبلية او المملكة او الامارة ، والخانية عند البلوش نظام ملكي مشروط، اعلى سلطخ به هو الخان أي الملك، ويتم تعيينه بالوراثة واتفاق أهل الحل والعقد على تنصيبه ؛ أنظر: بردسيك، المرجع السابق، ص 179.

- 8 Records Of Oman,vol5,p605 ؛ لوريمر، جون جوردون. السجل التاريخي للخليج وعمان وأواسط الجزيرة العربية: القسم التاريخي. ترجمة جامعة السلطان قابوس. مج3. دار غارنت، لندن:1995م، ص59 ؛ يرى لوريمر أن خان جوادر لاسباب سياسية ربما تراجع عن مساعدة السيد سلطان فأعطاه جوادر هدية ليستقر فها.
  - 9 لورىمر، مج3، ص 59
- 10 يعتبر نصير او ناصر خان أقوى حكام ساحل مكران، اذ ما لبثت القبائل ان تفرقت بعد وفاته مما سهل على سلاطين مسقط بسط نفوذهم على الساحل.
- 11- البلوشي، فاطمه بنت سالم. العلاقات السياسية والاقتصادية والاجتماعية والخارجية بين عمان وساحل بلوشستان 1206ه/1792م -1913ه/1913م. رسالة ماجستير غير منشورة. جامعة السلطان قابوس، السيب:2012م،،،ص31
  - 12- يقال ان كامل المبلغ 7الاف، وان 3 الاف هي حصة السيد الشخصية.
    - 13- لورىمر، القسم التاريخي، مج3، ص60
      - <sup>14</sup> نفسه، ص 59
      - Records Of Oman, vol5, p606. 15
        - Record Of Oman, vol 5, p609 16
    - <sup>17</sup> لاندون، المرجع السابق، ص ص 435 436.
      - Records Of Oman, vol5, p610. 18
      - Records of Oman, vol5, p610 19
        - IBID,P611 20
- <sup>21</sup>- لتفاصيل اكثر انظر: السعدون، خالد. أوراق عن تاريخ الخليج العربي. جداول للنشر والتوزيع، الكويت:2011م، ص ص 14 36.
  - <sup>22</sup>- لورىمر، مج3، ص 64
  - 23 لورىمر، مج3، ص61.
- - 25- البلوشي، المرجع السابق، ص34
  - <sup>26</sup> بيت فاضل، المرجع السابقص ص 19-20.

- <sup>27</sup>- في records of oman,vol5 يرى ان جوادر دخلت في السيطرة العمانية منذ العم 1734م حتى عام 1861( ص605) اتخذها السيد سلطان قاعدة لمحاولاته السيطرة على عمان (605) منذ عام 1792م حتى 1861م حاول خانات كلات السيطرة على جوادر واستعادتها من البوسعيد حكام عام (ص606)
- 28 الحجري، سالم بن مبارك. علاقات عمان الخارجية في عهد السيد سلطان بن أحمد( 1206هـ/1792م 1792هـ/ 1208هـ/ 1804م. رسالة ماجستير غير منشورة. جامعة السلطان قابوس، السيب: 2006م، ص ص 48 49.
  - 29- الحجرى، المرجع السابق، ص41.
  - <sup>30</sup>- لمزيد من التفاصيل أنظر: لوريمر، مج7، ص ص 292-293.
    - 31- لورىمر، مج7، ص280
    - <sup>32</sup>- نفسه، ص 238 297.
- 33- الفارسي، عبدالله بن صالح. البوسعيديون حكام زنجبار. ط4.وزارة التراث والثقافة، مسقط: 2005م، ص 12.
  - 34- بيت فاضل، المرجع السابق، ص19.
    - <sup>35</sup> نفسه، ص19
    - <sup>36</sup> نفسه ، ص 20.
  - bailey, vol v , p623 نقلا عن 41، نقلا عن 41، نقلا عن  $^{37}$
- <sup>38</sup>- لاندن، روبرت جبران. عمان منذ 1856م مسيرا ومصيرا.ط6. وزارة التراث والثقافة، مسقط: 2016م،ص435
  - 39- لمزيد من التفاصيل راجع: لوريمر، مج8، ص235
- $^{40}$  علي، كاظم باقر. البحرية الفارسية في الخليج العربي: دراسة لواقعها لابحري 1848-1907م. جامعة البصرة، البحرة، البحرة، 030 من 030 من 030 البحرة، البحرة البحرية ا
- 41 هي جزيرة في الخليج على بعد عشرين ميل جنوب شرق ميناء بندر عباس، وتقترب إلى حد ما من المدخل البحري الى ذلك المكان من الجنوب بين قشم وهرمز؛ لورىمر، القسم الجغرافي، ج4، ص1354.
- $^{42}$  على، المرجع السابق، ص ص 67-68؛ ميناب من المناطق المهمة المحاذية لميناء بندر عباس من جهة الشرق، بحوالي 50 ميلا والى الجنوب الغربي منها تقع قرية شميل بحوالي 28ميل؛ لوريمر، المرجع السابق، القسم الجغرافي، ج4، ص1553.
- <sup>43</sup> يرد ذكر هذه القبيلة باسم ( الزند) ، حيث تصف كريم خان بعض المصادر والمراجع باسم كريم خان الزند، أنظر: نورس، علائ الدين. السياسة الإيرانية في الخليج العربي إبان حكم كريم خان الزند، 1757- الزند، أنظر: معهد البحوث والدراسات العربية، بغداد: 1982م؛ الجاف، حسن كريم. موسوعة تاريخ إيران

السياسي من بداية الدولة الصفوية إلى نهاية الدولة القاجارية. ج3. الدار العربية للموسوعات، بيروت: 2008م، ص 135.

44 - اعتمدنا في هذا البحث على نص الاتفاقية الواردة في كتاب Oman ,Yemen.Archive Editions,Oxford:1992,pp97-99. وهناك نسخه أخرى في صفحة 102 كذلك تشير لهذه الشروط بصورة أكثر تفصيلا . كما ان كيلي في كتابه بريطانيا والخليج نقل بنود الاتفاقية من كتاب الوكيل السياسي بادجر والتي كتها اختصارا للبنود وليست هي الاتفاقية الاصلية في كتابه .and Sayyids Of Oman

4545 - الهاشعي، سعيد بن محمد.اتفاقية عام 1856م بين عمان وايران: أسبابها ونتائجها. مجلة الدراسات الدبلوماسية: العدد السابع عشر 2002م. معهد الدراسات الدبلوماسية، الرياض:2002م، ص197.

46- لعل هؤلاء الموظفين هم من الجيش الفارسي او يتبعون الديوان الملكي.

<sup>47</sup>- تنذكر المصادر ان السيد سعيد بن سلطان كان يفرض بين 3.5% و 5% رسوما قبل هذه الاتفاقية.فارس، علي عبدالله، العلاقات العمانية الفارسية في عهد دولة آل بوسعيد1154هـ1288هـ / 1871-1741م. ص156. في نص اخر للاتفاقية كر التاجر الهندي بانه من البانيان،

<sup>48</sup>- الهاشمي، المرجع السابق، ص ص 205- 206.

<sup>49</sup>- تنذكر المصادر ان السيد سعيد بن سلطان كان يفرض بين 3.5% و 5% رسوما قبل هذه الاتفاقية.فارس، علي عبدالله، العلاقاتىالعمانية الفارسية في عهد دولة آل بوسعيد1154هـ1288هـ/ 1741- 1741م. ص1366. في نص اخر للاتفاقية كر التاجر الهندي بانه من البانيان،

<sup>50</sup>- لورىمر ، المرجع السابق، القسم الجغرافي، ج1، ص ص 12- 15.

51- الهاشمي ، المرجع السابق، ص195.

عنوان المقال: دور الحاج يحي بن حمو الواهج في خدمة الطلبة الميز ابيين في تونس وعلاقته بالثورة الجز ائربة. الكاتب: عبد القادر عزام عوادي قسم العلوم الإنسانية- كلية العلوم الاجتماعية والإنسانية- جامعة الوادي

aouadi-abdelkaderazem@univ-eloued.dz : البريد الالكتروني: 2020/03/15 تاريخ الإرسال: 2020/03/33 تاريخ القبول: 2020/03/16 تاريخ الإرسال: 2020/03/33 تاريخ الفير اليين في تونس وعلاقته بالثورة دور الحاج يعي بن حمو الواهج في خدمة الطلبة الميز ابيين في تونس وعلاقته بالثورة الحاج يعي المعادة المعادة

## الملخص بالعربية:

ساهمت الكثير من الشخصيات الجزائرية في خدمة المجتمع الجزائري في عدة مجالات وجوانب، ومن هذه الشخصيات من وجد اهتماما من طرف الباحثين والمؤرخين، ومنها من لقي النسيان والتهميش في جانبهم، ربما لظروف تاريخية، أو اجتماعية، أو يرجع للشخصية في حد ذاتها التي قد تكون تعمل في صمت ومن دون لفت انتباه، ومنها شخصية الحاج يحي بن حمو الواهج، الذي كان شخصية محورية بإمتياز في العمل الخيري والثقافي والاجتماعي، وبعد ذلك في العمل الثوري والنضالي لصالح الثورة التحريرية المباركة.

### الكلمات المفتاحية:

يعي الواهج، واد مزاب، تونس ، الجزائر، البعثة البيوضة، الثورة الجزائرية، إبراهيم بيوض. Abstract:

Many Algerian personalities have contributed to serving the Algerian society in many fields and aspects, and among these figures are those who have found interest on the part of researchers and historians, including those who have been forgotten and marginalized on their side, perhaps due to historical or social circumstances, or due to the personality in itself that may be working In silence and without drawing attention, including the figure of Haj Yahya bin Hamo Al-Wahej, who was a pivotal figure with distinction in charitable, cultural and social work,

and then in revolutionary and militant work for the benefit of the blessed liberation revolution.

#### Keywords:

Yahiya louahdj, oued m'zab, Tunisia, algeria, algérien révolution, Ibrahim bayoudh

#### المقدمة

ان الحديث عن الشخصيات الغير معروفة والغير مدروسة، صعبة جدا من حيث التناول العلمي والأكاديمي، وخاصة اذا كانت هذه الشخصية متوفية ومن عاصروها أيضا رحلوا عن هذه الدنيا الفانية، والصعوبة الأخرى في كل هذا أن هذه الشخصيات قامت بأعمال جليلة ولكنها للأسف لم تؤرخ ولم توثق نظرا لطبيعة أعمالهم وأيضا لمدى اخلاصهم وصدقهم في تلك الأعمال وعدم البوح بها والتصريح بها واعتبارها أعمالا بينهم وبين الخالق فقط. وهنا يقف الباحث محتارا أمام صعوبة المهمة في التعريف بأعلام الرجال في فترات تاريخية متعددة وبين قلة المادة المتوفرة.

والشخصية التي نحن بصدد الكتابة عنها قامت بالكثير من المجهودات والتضحيات الوطنية في زمن كانت فيه الوطنية جربمة.

هناك بعض المراجع التي أشارت لبعض أعمال ونشاطات الشيخ يحي بن حمو الواهج، سواء من حيث أعماله الخيرية تجاه الطلبة الميزابيين في تونس، أو نشاطاته ضمن الثورة التحريرية وخاصة في عملية نقل البريد وربط الاتصال بين الداخل والخارج.

ومن المصادر المتوفرة لدينا أيضا هي بعض المراسلات التي كانت بين الشيخ يحي بن حمو الواهج وصديقه الشاعر والكاتب الشهير صالح خرفي، واستقينا منها بعض المعلومات الهامة، وسنحاول من خلال هذا المقال التعريف بشخصية يحي بن حمو الواهج، ثم التركيز على أهم الأنشطة والأعمال التي قدمها الشيخ سواء للبعثة الطلابية في تونس، أو للثورة التحريرية.

#### التساؤلات:

كيف كان تواجد الشيخ يحي الواهج في العاصمة التونسية؟ استقرارا دائما؟ أم كان متنقلا بين الجزائر وتونس؟ وما طبيعة التجارة التي كان يقوم بها؟ وفي أي مكان بالضبط كان مستقرا؟ ومكان دكانه؟

ما علاقته مع الطلبة المزابيين؟ وما الخدمات التي قدمها لهم؟ كيف كان يتواصل مع الميزابيين في مزاب؟ وما هي أهم الوظائف التي أوكلت له في تلك المرحلة؟

كيف بدأت علاقة الشيخ مع الثورة التحريرية؟ من هي الشخصية التي عرفته وأدخلته في النظام؟ ماهي الشخصيات الثورية التي كان يتواصل معها؟ ما طبيعة العمل الذي كان يقوم به؟

هذه جملة من التساؤلات التي نطرحها حول شخصية الشيخ يعي بن حمو الواهج، والتي سنحاول الإجابة عنها من خلال التعمق في بعض المصادر والمراجع التي تطرقت لهذا الموضوع أو من المراسلات الموجودة أو من بعض اللقاءات التي قمنا بها مع عينة من الطلبة المزابيين خلال قيامنا بإنجاز دراستنا حول موضوع هجرة سكان بني مزاب الى تونس، وأيضا من بعض المعلومات التي استقيناها من ابنه الفاضل الأستاذ يوسف الواهج حفظه الله.

ربما قبل الخوض في الحديث عن التعريف بالشيخ يعي الواهج أود أن أنوه إلى عنصر مهم، وهو التواجد المزابي في الحاضرة التونسية خلال الفترة الاستعمارية، وكما هو معلوم أن تونس كانت قبلة للجزائريين بصفة عامة بعد احتلال الجزائر، واعتبروها كملجأ وملاذ آمن لهم، وكان من بين أبرز الفئات السكانية التي لجأت الى تونس فئة الميزابيين لعدة اعتبارات.

## الحضور المزابي في البلاد التونسية خلال الفترة الاستعمارية:

الحديث عن الحضور والوجود المزابي في الحاضرة التونسية خلال الفترة الاستعمارية 1881-1956، لا يمكن حصره في بضع أسطر، ولكن سأحاول تقديم مقتطفات عامة تساعد في فهم تبسيط أهم عناصر هذا المقال حتى يتسنى للقارئ الكريم الإحاطة ولو بعموميات الموضوع المطروح.

يعد الشيخ أبي زكريا يعي الأفضلي<sup>1</sup> من العلماء البارزين الذين شهدتهم منطقة وادي ميزاب، نظرا للعمل الجبار الذي قام به تجاه منطقته، ولقد تزعم حركة إصلاحية شاملة واعتبر بحق أول باعث للإصلاح في وادي ميزاب، ولقد كان للشيخ أيضاً دور بارز في ربط علاقات التواصل العلمي والروحي بين وادي مزاب وجزيرة جربة، خلال القرن الثامن عشر للميلاد.

تلقى الشيخ الأفضلي مبادئ العلوم الأولى في مسقط رأسه ببني يزقن، ولكنه كان يطمح إلى ما أكثر من ذلك وشغوفا للحصول على منابع متعددة ليغترف منها العلوم والمعارف $^2$ ، وعندما رأى أن منطقة مزاب لم تعد تكفى غرضه في طلب العلم، وأيضاً أحس الشيخ الأفضلى أن

وطنه مزاب بدأ يدركه الجهل عزم أن يكون عالما مصلحا لينقذ وطنه مما هو فيه، لهذا فكر الشيخ في الرحلة نحو جزبرة جربة التونسية.

فكانت جزيرة جربة في تلك الفترة تتمتع بالعلماء المخلصين الكثيرين، ومما شجع الشيخ أيضاً للتوجه نحو جزيرة جربة هو وجود العديد من إخوانه الذين يكفلونه بأموالهم وبالأوقاف الكثيرة التى أوقفت لأمثاله من طلبة العلم، وبالفعل هاجر الشيخ إلى جزيرة جربة.

وقد أخذ الشيخ الأفضلي العلم على العديد من علماء جربة، ولكنه تأثر بشيخه يوسف بن محمد المصعبي المليكي الذي كان يعد شيخ جربة وزعيمها، لهذا أعجب به الشيخ كثيرا وجعله قدوته ومثله الأعلى، وقام الشيخ المصعبي أيضاً بتقريبه والإعتناء به، من أجل إحياء وطنه مزاب الذي يعد موطن الشيخ المصعبي أيضاً<sup>3</sup>.

مكث الشيخ الأفضلي في جربة ما يقارب اثنتي عشرة سنة طالبا للعلم، فجمع الشيخ الأفضلي عديد العلوم والمعارف من جربة والأزهر بمصر، وعاد إلى موطنه يحمل زادا علميا وفكريا، وهما كبيرا من أجل إصلاح المجتمع الميزابي والرقي به، وبعث الحركة العلمية والثقافية الراكدة في المنطقة.

فبذل جهودا في دروسه ووعظه لإرشاد الناس إلى صالح الأفعال، وبالفعل نجح الشيخ الأفضلي في تكوين نخبة من الطلبة النجباء في الذين تحملوا عبء المسؤولية من أجل مواصلة مسيرة الإصلاح $^{4}$ .

هكذا كانت العلاقات التاريخية المشتركة بين منطقة مزاب وتونس وخاصة منها جزيرة جربة، والتي ميزتها العلاقات المذهبية بالدرجة الأولى بحكم أن كلا سكان المنطقتين يتمسكون بالمذهب الإباضي، وأيضاً المميزات اللغوية بحكم أيضاً أن أصحاب المنطقتين يتحدثون اللغة الميزابية الأمازيغية، والإرث التاريخي والحضاري المشترك كل هذه العوامل كانت مساعدة وبشكل كبير في تكوين علاقات ثنائية مميزة، غلب عليها الطابع الثقافي والديني بالدرجة الأولى ثم الطابع الاجتماعي والاقتصادي بالدرجة الثانية.

وأما في الفترة المعاصرة أو الفترة التي نحن في سياق البحث فها، فلقد تميزت بظهور ما يسمى بالبعثات العلمية الطلابية نحو تونس، ونستطيع القول أن العامل المباشر في ظهور أول بعثة لإباضية الجزائر في تونس هو ما وقع للمدرسة الصديقية العصرية بتبسة، بعد وأدها في مهدها بطريقة مقيتة، فكان رد فعل أولياء التلاميذ هو التفكير الجدى والعزم الأكيد على

تحدي هذه الخطوة الاستعمارية بإرسال أبنائهم إلى تونس لاستكمال دراستهم في مدارسها العربية العصرية المماثلة للمدرسة الصديقية، التي أرادت السلطات الاستعمارية أن تحرم أبناءهم من الدراسة والتعلم فيها.

وقبل هذه البعثة بسنة واحدة كان الشيخ إبراهيم أبي اليقظان متواجدا هناك، وكانت فكرة الخروج من وادي مزاب تراوده منذ فترة حينما طرحها على زملائه من الطلبة في سنة 1912م، وهم يدرسون في حلقة شيخهم الحاج عمر بن يعي، ولكن لم يوفق في إقناع رفقائه، فقدر الله وأن مرض من عينيه فكان السبب المباشر للسفر نحو تونس بحثا عن العلاج وكان ذلك في سنة 1913م، وما إن نزل هناك حتى التحق بجامع الزيتونة وواظب على حضور حلقات كبار المشايخ هناك، وهنا تواصل أولياء تلاميذ المدرسة الصديقية مع الشيخ أبي اليقظان من أجل التولي والإشراف على هؤلاء الطلبة ومتابعة دراستهم فهم لا يزالون في مرحلة دراستهم الابتدائية وبحاجة إلى الرعاية والمراقبة، فوافق الشيخ أبو اليقظان على هذا المشروع مباشرة وتشجع للفكرة، ورأى أن حلمه الماضي بدأ في التحقق 6.

وضمت البعثة في أول الأمر حوالي أربعة عشرة طالب فمن المدرسة الصديقية نجد: دحمان بن الحاج بكير المرموري، وحمو عيسى المرموري، وسعيد بن الحاج إبراهيم المرموري ومحمد بن مسعود المرموري ويسوف بن الحاج بكير المرموري، ثم انضم الهم طلبة جدد ميزابيون كانوا متواجدين في تونس وهم بوهون بن قاسم الزيتون وأخوه بكير ومحمد بن عمر بوعصبانة ويعي بن الحاج يوسف مزوز وإبراهيم بن حمو بغباغة وأخوه أحمد و يعي بورورو من غرداية ومحمد بن إبراهيم المفنون من بني يزقن ومحمد بن الحاج عمر العنق<sup>7</sup>.

ويمكن أيضاً أن نشير إلى الدور البارز الذي لعبه عبد الحميد بن باديس من خلال رحلته باتجاه جامع الزيتونة سنة 1908م، حيث كانت هذه الرحلة هي الجسر الذي عبرت عليه جل البعثات العلمية التي تتابعت على تونس بعد هذه الرحلة $^8$ ، ولعل فكرة البعثات العلمية الميزابية التي كان يحلم بها الشيخ أبو اليقظان تولدت لديه من خلال ما كان يتابعه من أحداث حول جامع الزبتونة وما يشهده من نهضة فكربة وعلمية هناك.

وإن لجامع الزيتونة المعمور دور كبير في استقطاب الطلبة الجزائريين إلى تونس نظرا للمكانة العلمية المرموقة التي يحتلها في نفوسهم<sup>9</sup>، وكان طلاب العلم من الجزائريين يرون في طلب العلم من الزبتونة واجبا لا بد منه، كما يمثل ضرورة فرضتها ظروف الاحتلال، وأيضاً من

العوامل التي جعلت الطلبة يستقرون في رحلتهم العلمية بتونس تحديدا في رحاب جامع الزيتونة، طبيعة البرامج والمناهج المدرسة والمعتمدة في الجامع، وهي البرامج والمناهج التي استقرت بعد سلسلة من الإصلاحات التي نادى بها الطلبة كما نادى بها شيوخهم، فضلا عن وزن شيوخ الجامع وكفاءاتهم الكبيرة<sup>10</sup>.

تعد الأمة الميزابية أمة تمتاز بالنشاط التجاري بشكل مميز وكبير، لهذا فلقد كانت الهجرة العمالية موجودة وبكثرة في أوساط الشباب الميزابي، حتى أننا نجد في التشريعات الخاصة بهيئة العزابة، أن المرأة تشترط على زوجها قبل عقد القران، عند الغياب عنها لمدة زمنية لا تتجاوز السنتين 11، وهو ما يدل على انتشار ظاهرة غياب الرجل عن المنطقة لفترات طويلة، وهذا مرده للعمل الذي يكون خارج المنطقة وخاصة في مدن الشمال الجزائري.

ونجد أن الميزابيين كان لهم أيضاً نشاط عمالي مميز في تونس خاصة فيما يخص التكفل بالحمامات وهذا النشاط ليس بالجديد عليهم، فلقد كانوا منذ الدخول العثماني للجزائر يمهنون هذه المهنة، بل وتزعموها أيضاً في الفترة العثمانية 12.

أما في تونس فكانت لهم مكانة مرموقة أيضاً، فنجد على سبيل المثال أنه في عهد الباي التونسي علي باشا (1742-1743م)، كان هناك شخص يدعى "بكير"، حيث كان المكلف بالإشراف على حمامات الباي، وبلقب بـ" معلم حمامجي"، وهذا الاسم يدل على أنه ميزابي.

فباستثناء أقلية ليست ذات أهمية تذكر. كانت تتعاطى الفلاحة، فإن الأغلبية من الميزابيين كانت إما تشتغل بالتجارة كتجارة الأقمشة وخاصة تجارة الفحم، أو تشتغل بقطاع الحمامات إلى حد اعتبار أن الميزابية كانوا محتكرين لقطاع الفحم والحمامات بتونس<sup>13</sup>.

وكانت الهجرة العمالية لبني مزاب مصدرا مهما من مصادر تعمير الوادي –وادي ميزاب- من خلال ما كانوا يقومون به من مجهودات في كل المجالات الاجتماعية والاقتصادية والثقافية، ومساعدة الطلبة الميزابيين الذين يأتون للدراسة سواء في الزيتونة أو المدن الشمالية، ومن أبرز الأمثلة أيضاً ما ذكرناه سابقا حول تبرع الميزابيين بدار مجهزة لصالح المدرسة الصديقية، لهذا نستطيع القول أن الهجرة العمالية كانت من الأسباب التي ساعدت على نمو وازدهار الهجرات والبعثات العلمية إلى تونس.

أ - أماكن تواجد الميزابيين بتونس

كان عدد الجزائريين في تزايد مستمر، كما كانت بعض المناطق تستقطب المهاجرين بنسبة تزيد عن (71%) من مجموع المهاجرين الجزائريين وهي كل من مدينة تونس وضواحها، والكاف وتبرسق وبنزرت، استقر بهم حوالي (29140) جزائري من المجموع الكلي لإحصاء 1936م، البالغ عددهم (40816)، واستقطبت مدينة تونس لوحدها أكثر من (27%) من مجموع المهاجرين لسنة 1936م.

وهناك مناطق احتلت المرتبة الثانية من حيث استقطاب المهاجرين ما بين (1000) و(2500) مهاجر وهي كل من توزر وسوق الأربعاء ومكثر وتالة وبها حوالي (6260) مهاجر جزائري بنسبة (15.33%) من مجموع الجزائرين الواردة في تعداد 1936م.

وأما المناطق التي انتشر في الجزائريون بنسب أقل من (1000) نسمة حسب إحصاءات 1936م فهي ترتكز في الجهات الجنوبية الوسطى التي لا تتوفر بها فرص العمل، وهي تعتبر مناطق طاردة للسكان حتى بالنسبة للتونسيين 1934.

وتعد الفئة الميزابية المهاجرة إلى البلاد التونسية من أهم الفئات التي استقرت هناك، وذلك راجع إلى العلاقات التاريخية التي تربط المنطقتين خاصة ما يخص جزيرة جربة، إذ نجد أن نسبة الميزابيين بتونس كانت 19.5% من مجموع الجزائريين المتواجدين هناك بالنسبة لإحصاء سنة 1921م، وتعتبر هذه النسبة مهمة جدا إذا علمنا أن نسبتهم في الجزائر هي 0.5%، يتركز 66.5% منهم في جزيرة جرية 15.5%.

ولقد كان هناك تطور في تعداد الميزابيين بتونس عبر مختلف السنوات، وكان تطور هذا التعداد راجع لظروف الهجرة، وعواملها من منطقة وادى ميزاب، أو الأوضاع في تونس.

| العدد | السنة |
|-------|-------|
| 395   | 1921  |
| 205   | 1926  |
| 765   | 1939  |

تطور تعداد المهاجرين بتونس خلال 1921-<sup>16</sup>1936

هذه لمحة عامة عن الحضور المزابي في الحاضرة التونسية خلال الفترة الاستعمارية، وأهم أطوارها التاريخية، وأماكن استقرارها في تونس.

## التعريف بالحاج يعي بن حمو الواهج:

#### أ – نسىه:

یجی بن حمُّو بن عیسی بن یجی بن عیسی بن صالح بن عیسی بن حمُّو بن زکری بن داود بن عیسی بن محمَّد بن عیسی بن ینزار البارونی.

## ب - مولده ونشأته:

ولد الطفل يعي الواهج في حوالي سنة 1900م، بأحد قصور بلدة مزاب، وهو قصر غرداية، والده هو الشيخ حمو بن عيسى الواهج، وأمه القصبى عائشة<sup>17</sup>.

وكما ينشأ جل أبناء منطقة مزاب في مرحلتهم العمرية الأولى، على تعلم قراءة القرآن، واللغة العربية وغيرها من مبادئ التعليم، نشأ الطفل يحي الواهج، في بلدته بريان، على يد الشيخ غرناوط أحمد بن يعقوب، والشيخ بفولولو الحاج أحمد بن الناصر وتعلم هناك بعض سور القرآن الكريم.

لم يكمل الشاب يعي الواهج دراسته بانتظام وذلك بسبب مزاولته لمهنة التجارة منذ بداية شبابه، وربما هو الأمر الذي جعله فيما بعد يخدم اهل العلم والطلبة سواء في الجزائر أو في تونس.

ولكن بالرغم من كل ذلك أصر على التعلم خاصة لما وجد نفسه محتاجا للتعلم بسبب ظروف العمل، وجد نفسه وسط العمل أميا لا يستطيع كتابة اسم زبون أوعنوانه، أو قراءة وثيقة كالفاتورة مثلا أو التلغرام أو .... عند ذلك قرّر البحث عن مدرسة ليتعلّم فيها، فوجد بعد بحث مدرسة ليلية أوقاتها لا تتعارض مع مواقيت عمله، فانخرط فيها يتعلم مع أطفال صغار واصطبر أمام استهزائهم وضحكاتهم عليه، حتى وجد نفسه يستطيع الكتابة والقراءة بعد أحد عشر 11 شهرا<sup>18</sup>.

## ج - رحلة البحث عن العمل:

عندما بلغ الصبي يعي الواهج عمر 14 سنة، توفي والده الحاج حمو بن عيسى سنة 1914، فأصبحت العائلة في حاجة الى المعيل، ولقد كان الصبي يرافق أباه لخدمة الأرض والفلاحة، ولكنه توجه نحو مهنة محببة له، وهي التجارة، فقام أحد أفراد أسرته بتيسير السفر له نحو مدينة غليزان، حيث اشتغل في محل لبيع المواد الغذائية لمدة تزيد عن السنتين.

وسافر سنة 1917م من مدينة غليزان إلى مدينة العلمة حاليا (سانت أرنو) ليشتغل عند أحد أبناء بلدته غرداية، في متجر كبير يبيع كل شيء، وكانت له محبة لصاحب ذلك المحل الذي أخذ عنه الخبرة في ميدان التجارة.

وفي سنة 1920م، بدأت الحكومة الفرنسية ترسل إليه استدعاءات الخدمة الوطنية الواحدة تلو الأخرى، فلم يكن له بدُّ إلا الخروج من التراب الجزائري. ولكن إلى اين؟، وهو اليتيم الذي لا أهل له في أيّ مدينة أو بلد آخر غير مسقط رأسه.

ومع حلول سنة 1921م، بعد أن حاسبه مديره صاحب المتجر، خرج إلى محطّة القطار ووقف في الطابور أمام شباك قطع التذاكر وهو لا يعلم إلى أين سيتَّجه، فسمع الشخصَ الذي كان قبله في الطابور يطلب تذكرة إلى تونس، ففعل مثله وطلب هو الآخر تذكرة إلى تونس، 1900.

وفي تونس اشتغل في بداية الأمر عند أحد التجار اليزجنيين القدماء بتونس، هو: عيسى الشيخ، (من عائلة مفدي زكرياء، والشيخ صالح السياسي المعروف في قيادة الحزب الدستوري بتونس)، أجيرا تسع سنين، ثمَّ شربكا لأربع سنوات<sup>20</sup>.

ليستقل بعد ذلك مفتتحا محلا خاصا به لبيع الأقمشة، وكان يقع في سوق الأقمسة المعروف بسوق الترك<sup>12</sup>، بتونس العاصمة بضواحي جامع الزيتونة، ولقد كان محل الحاج يعي الواهج هو نفسه مقر سكناه، فجزء للمحل والجزء الخلفي للإقامة والسكن، ولقد كان محله كما يذكر أحد زواره " دكانه نظيف ومنظم ومرتب ترتيبا لا يضاهى، فعمي يعي الواهج رجل مثالي مشهود له بالخفة والنظام والصرامة "<sup>22</sup>. وبقي في هذا المحل الذي شهد الكثير من الزيارات من طرف العديد من الشخصيات والطلبة وغيرهم، وكان أيضا محلا لاستقبال الرسائل والطرود التي تأتي من الجزائر نحو تونس والعكس.

وعلى عادة جميع الميزابيين لم يقم الحاج الواهج بجلب أسرته إلى تونس، لأن ذلك كان منافيا للمعتقدات والتعليمات الخاصة بالهيئات العرفية المزابية، وترك زوجته وابناءه هناك في الجزائر، إلا في حالات معينة فقط كان يستقدم معه في بعض الأحيان ابناءه من أجل التطلع عن مدينة تونس، وعن المحل والتجارة هناك.

وبعد فترة من العمل في تونس، عاد إلى الجزائر بعد الاستقلال سنة 1963م، فاشترى محلاً بالجزائر العاصمة بعدما باع محله بتونس، والمحل يقع في شارع: damrement (عبد المالك شرديب حاليا) الجزائر العاصمة، وعمل في مجال الأقمشة بالجملة، كما اشترى مسكنا في

شارع la lyre (بوزرينة أحمد حاليا) $^{23}$ ، وبعد طول عناء وتعب في ميدان التجارة وعدة ميادين أخرى سنتطرق الها، عاد الشيخ يحي الواهج نحو بلدة بريان ليستقر بها الاستقرار الهائي والدائم وكان ذلك سنة 1973م، ليبقى بين أهل بلدته وأصدقائه، وبين أهل بيته وأبنائه الى وفاته في 4 اوت 1995م، عليه رحمة الله $^{24}$ .

## د - زواجه و أبناءه:

ولقد كان الزواج من أهم الأسباب التي جعلت الحاج يعي الواهج يستقر في بلدة بريان عوضا على بلدة مسقط رأسه غرداية، وذلك راجع تعرّفه على أحد الطلبة البريانيين بتونس في العشرينات من القرن الماضي ضمن بعثة الشيخ أبي اليقظان وهو صديق حميم لمفدي زكرياء، وهو المرحوم: عيسى بن إبراهيم عبود<sup>27</sup>، فأحب هذا الأخير الواهج لنشاطه الكبير وحماسه واستقامته، فرغبه للزواج من بريان ووفر له كل شيء يحقق له ذلك، رفقة رجل من عشيرة الشيخ الواهج فرع بريان، هو: السيد: دبوز سليمان بن باحمد<sup>82</sup>؛ وهكذا استقرً في بريان واستحسن المقام بها.

وكان (رحمه الله) شديد الحرص على تنشئة أبنائه نشأة صالحة، مبنية على الاستقامة الدينية والعقيدة الصحيحة والأخلاق الحميدة، وفق الأعراف والعادات والقيم الاجتماعية الاسلامية الراقية.

وبحكم غيابه في تونس، وأسفاره المتعدِّدة بين الجزائر وتونس لتوزيع بضاعته على التجار في شمال الجزائر من عنَّابة إلى منطقة وهران في الغرب الجزائري، كان يعرِّج في كلِّ مرَّة نحو الجنوب إلى مزاب، ليتفقَّد أسرته، ويلتقي بالمشايخ والأعيان، ويحمل معه أمانات ووصايا طلبة البعثة العلمية في تونس وغيرها من الرسائل التي سوف نتحدث عنها لاحقا<sup>29</sup>.

ومع ذلك، كلَّف أحد أصدقائه الصالحين المخلصين، وهو معلِّم القرآن الكريم بالمدرسة وعضو في هيئة العزابة، بمراقبة ومرافقة ورعاية أبنائه وبناته وكامل أسرته، فكان في مقام الوكيل الرسمي على الأبناء.

وكان شديد الحرص أن يعلِّم أبناءه كلَّ صغيرة وكبيرة تنفعهم في الحياة بشكل عامٍّ، وكما يقول أبنه يوسف الواهج في حوارنا معه ما يلي "... حتى الأكل باليمنى ويضربنا علها، وطريقة التسوُّق اليومي من السوق، وكيفية اغتنام الوقت وترتيب الأوليات وما إلى ذلك. أمَّا ما يتعلَّق بالدين والأخلاق والحلال والحرام فلا يتساهل فيه أبدا، أبدا."

أمًا عن تحريض الأبناء على طلب العلم، فكان حلمه الأوَّل والأكبر أن يتفرَّغوا لطلب العلم، فكان يشجِّعهم (بنين وبنات على طلب العلم) ومن حبِّه للعلم وهب نفسه لحبِّ وخدمة العلم وطلابه، وهو ما سنتحدث عنه في العنصر الموالي<sup>30</sup>.

## ه - علاقات الشيخ الواهج مع أعيان مزاب وشخصيات جز ائربة:

لقد كان للشيخ يحي الواهج علاقات واسعة جدا، في كل قطر من أقطار الوطن تقريبا، وأيضا خارج الوطن خاصة في تونس ومصر وليبيا، وبحكم تجارته الواسعة كانت شبكة علاقاته الاجتماعية ممتدة، وأيضا عندما أصبح أبا للبعثات العلمية المزابية هناك، وأحد رجال ووجهاء البلدة الملتزمين بإصلاح المجتمع والنهضة في مزاب عامة وبريان خاصة، أكسبه ذلك علاقات كبيرة.

أما بالنسبة للمزابيين، كان يتعامل بكثرة مع أغلب الأعيان والوجهاء، خاصة المشايخ، كالشيخ أبي اليقظان، والشيخ بيوض، والشيخ عبد الرحمن بكلِّي<sup>13</sup>، الحاج أحمد أوراغ، والشيخ حمو فخار، والقائد الإصلاحي عمر بن سليمان بودي، وغيرهم كثير، وكلُّ هؤلاء كانوا من زوَّاره ونزلائه الدائمين في متجره ومسكنه بتونس، ثمَّ بالجزائر بعد الاستقلال.

أمًا من غير المزابيين، فكان يتعامل كثيرا مع أعضاء الحكومة المؤقّتة بتونس، وبعض المجاهدين من قادة الثورة على غرار رئيس الحكومة المؤقّتة المجاهد يوسف بن خدّة، والمجاهد الكبير عباس التركي، وبن طوبال، وهناك أسماء أخرى كثيرة خاصة بعد انخراطه في العمل الثورى كما سوف نرى لاحقا.

هذا إضافة إلى كبار الطلبة الذين تخرَّجوا من معاهد تونس والجامعات المختلفة عبر العالم، مثل الدكتور صالح خرفي، ومحمَّد لعساكر، وعبد الوهاب بكلِّي، ....وغيرهم<sup>32</sup>.

## دور الحاج يحي بن حمو الواهج في دعم البعثات العلمية المزابية في تونس:

من خلال مطالعاتنا وقراءتنا لما بحوزتنا من وثائق ومراسلات، تبين لنا أن للحاج يعي الواهج دور كبير واسهام بالغ في دعم البعثات العلمية، وكان له علاقة وطيدة مع هؤلاء

الطلبة، وتعددت تلك المساهمات في كثير من الجوانب، وأيضا من خلال المقابلات التي أجريناها مع بعض الطلبة يتضح مدى الحب والعاطفة التي يكنها هؤلاء الطلبة للحاج يعي الواهج رحمه الله، الذي كان لهم بمثابة الأب والعين الحارسة لهم في تونس.

وسنحاول من خلال ما تجمع لدينا من معلومات الإحاطة بتلك الجوانب المتعددة في دعم البعثات العلمية المزابية بتونس.

## أ - تسفير الطلبة نحو تونس:

لقد كانت رحلة الطالب نحو تونس في تلك المرحلة التاريخية يكتسها الكثير من المخاطر والظروف السيئة، وخاصة خلال الفترة التي نحن في صدد دراستها، وهي فترة الخمسينيات، حيث وبالأخص بعد اندلاع الثورة التونسية سنة 1952، وثورة التحرير الوطني سنة 1954، فلذلك رحلة الطالب أو البعثة العلمية بشكل عام تمر بمراحل وظروف صعبة وفي بعض الأحيان تكون الرحلات فاشلة أو تكون عبر عدة محاولات.

لذلك قام الحاج يحي بن حمو الواهج بدور فعال في هذه العملية من خلال نقله لعدد كبير من الطلبة نحو العاصمة التونسية، وبحكم أنه كان تاجرا يتنقل بصفة مستمرة على الحدود الجزائرية التونسية وعبر نقاط التفتيش المعلومة، فلقد كان ذا وجه معلوم ومعروف لديهم، ولقد كانت حجة الشيخ في ادخال هؤلاء الأطفال مرة تحت حجة أنه ابنه، ومرة تحت حجة أنه أحد العمال الذين يشتغلون لديه في تونس، حتى أنه في أحد المرات سأله أحد رجال أمن الحدود: كم عندكم من الأبناء؟ وهو دلالة على العدد الكبير من الأطفال والشباب الذين ادخلهم الحاج يحي لتونس تحت الحجج المذكورة، وهم لم يكونوا سوى طلبة متوجهين صوب المعاهد العلمية المعروفة في تونس، والانخراط ضمن البعثات العلمية هناك.

وربما القارئ الكريم لا يدرك حجم الخطورة التي قد تعترض مثل هذه العملية، خاصة في ظل ظروف استعمارية صعبة، وفي ظل رقابة عسكرية متشددة خاصة بعد اندلاع الثورة التحريرية، وغلق الحدود في ظل مشروع شال موريس المعروفة، لذلك لعب الحاج يحي الواهج دورا كبيرا وعرض نفسه للخطر ولم يأبه لكل ما سوف ينجر وراء هذه العمليات لو تمت عملية مسائلته وانكشاف أمره.

## ب - الدعم المادي للبعثات العلمية المزابية بتونس:

لعبت البعثات العلمية المزابية نحو تونس دورا كبيرا وهاما في انعاش الحركة الثقافية والعلمية والاصلاحية في الجزائر عامة ومزاب خاصة، وكان لهؤلاء الطلبة اسهامات بالغة سواء في الحياة الثقافية والسياسية بتونس، أو في الجزائر، ولقد مرت البعثات العلمية بعدة مراحل بدءا بأول بعثة نحو تونس سنة 1917، بقيادة زعماء الإصلاح في مزاب من أمثال الشيوخ: أبو اليقظان، ابي إسحاق اطفيش، صالح بن يعي، وغيرهم من العلماء، لتتوالى البعثات تترا على حاضرة تونس، حتى وصول مرحلة ما يسمى بالبعثات البيوضية التي استمرت الى غاية الاستقلال.

وربما لو لم يكن وراء هذه البعثات العلمية، عدة أسباب للنجاح لما وصلت لتلك النتائج الهامة، ولعل من أبرز تلك العوامل والأسباب، وجود عدة شخصيات داعمة لهذا المشروع، سواء كان الدعم في شكل مادي، أو في صور معنوية، ولقد تعددت تلك الأشكال والصور، ولقد كان الشيخ يحى الواهج من أبرز أولئك الرجال والشخصيات.

فمن خلال تواصلنا مع عديد الطلبة المزابيين، يتضح الدور الذي قام به الشيخ يحي الواهج لصالح الطلبة في تونس، من خلال الدعم المادي، وهم يتذكرون كل تلك الجهود التي قام بها لصالحهم خاصة في الأوقات الصعبة.

ولقد تنوعت الحالة المادية لطلبة البعثة حسب ثراء أو فقر كل عائلة من عائلات الطلبة، ونجد أن العشيرة كانت تتكفل بالطلبة الذين لم يكن لديهم أموال تكفيهم من أجل الذهاب إلى تونس والدراسة هناك، ونجد أيضاً بعض الأثرباء من التجار الميزابيين كانوا يتكفلون بمجموعة من الطلبة<sup>44</sup>.

فنجد على سبيل المثال السيد يحي بن حمو الواهج، تحمل العديد من النفقات في مجال البعثات العلمية، وتكفل بنفقات الكثير من الطلبة الميزابيين أيام الأزمة الاقتصادية وانقطاع المدد عليهم، وكان رحمه الله على اتصال دائم مع أهالي الطلبة الميزابيين<sup>35</sup> في أوطانهم<sup>36</sup>.

ففي رسالة قام بإرسالها الشيخ عبد الرحمن بن عمر بكلي إلى الشيخ العساكر الحاج حم، يخبره فيها عن تحمل الأعباء المالية لبعض الطلبة الميزابيين، والوقوف معهم مهما كلف الأمر، ويخص بالذكر فيها أيضاً الشيخ يعي بن حمو الواهج في مساعدته للطلبة إذا احتاجوا إلى أي

شيء، ومما جاء في الرسالة «...، وبالفعل بحثنا المسألة على ضوء الحالة في القرارة وسير التعليم فيها فتقرر بعد دراسة ساعات مايلي:

1 أفراد البعثة كلهم يجب أن يستمروا في التعليم إلى أن يثمروا ولو أدى ذلك إلى أن يستجدي لهم استجداء، إذ من المحال أن نجد أفرادا من أبنائنا تتوفر فهم شروط الاستعداد مثلما توفرت في هؤلاء.

2 أن يستقروا<sup>37</sup> أولا في المحل الذي يسكنه بالحاج بن عدون في العلي ريثما يوجد لهم الأخ الواهج محلا أليق.

3 أن يتولى الإشراف العام عليهم الأخ الواهج وبعينهم سيما إذا احتاجو أمرا...»38.

ومن خلال هذه الرسالة يتبين لنا مدى الاعتماد على الشيخ الواهج يحي في التكفل بالطلبة ماديا، والاعتناء بهم في كل مايخص ظروفهم ورعايتهم في شؤون المصاريف الخاصة بهم، وخاصة عند وقوع بعض الظروف الاقتصادية الصعبة.

ولقد كان الحاج الواهج يعي إلى جانب كل هذه التكاليف سواء منها المادية أو المعنوية، مساهما بدرجة كبيرة في شراء دور للسكن الخاصة بطلبة البعثات العلمية، وهي المهمة التي قام بها على أحسن وجه، سواء من حيث الاستشارة او من حيث الدعم المادي الذي كان يقدمه باستمرار <sup>39</sup>.

وفي رسالة كان أرسلها الشيخ صالح الخرفي<sup>40</sup> عندما كان طالبا في القاهرة للشيخ الحاج الواهج في تونس يقول فيها: "... أمنية طالما تمنيناها فحمدنا الله اليوم على تحقيقها زودونا بهذه النصائح الغالية. وليكن سخاؤكم بها لا يقل عن سخائكم المادي. اننا في غربة وفي غربة قاسية بعيدين كل البعد عما يزيل صدأ القلوب الا ما تتلقاه منكم الفينة تلو الأخرى فتعهدونا بذلك ولا تغفلوا عنا"<sup>41</sup>.

فيذكر هنا الشيخ صالح خرفي، بعد أن شكر الشيخ الواهج عن نصائحه للطلبة في القاهرة، طلب منه المساعدة المادية وأن يتذكرهم من سخائه وفيضه اللامتناهي، وذكره أنهم في القاهرة في غربة قاسية ولا يوجد ما يعينهم ويساعدهم ماديا الى تلك العطايا التي تصلهم من الحاج الواهج بين الفينة والأخرى.

وهي دلالة واضحة تمام الوضوح عن سخاء وعطاء الحاج الواهج لطلبة البعثة المزابية في تونس، وحتى الذين غادروا تونس ليلتحقوا بمعاهد علمية أخرى في الوطن العربي، كما فعل مع الشيخ صالح خرفي عندما غادر تونس نحو القاهرة.

## ج - الدعم المعنوي لطلبة البعثات العلمية المزابية:

لم يكن للشيخ الواهج دور في الدعم المادي فقط، فلقد كان أيضا مرافقا للطلبة في مختلف مناحي حياتهم، وخاصة في الجانب النفسي والمعنوي، فكان يزورهم ويتسامر معهم، وايسهر على راحتهم وإزالة الشوق عنهم خاصة من هم في سن صغيرة، ويتجاذب معهم أطراف الحديث ليعرف همومهم ومشاغلهم خاصة لأولئك من في سن المراهقة والشباب.

ففي رسالة أرسلها الشيخ صالح خرفي للشيخ الواهج ذكر فيها ما يلي "...، هذه هي رحلتي باختصار، ولي على الرحلة كلام كثير ليس هذا وقته، وسأخصص له رسالة مطولة أرسلها الى البعثة لتسرد عليها، وعم الحاج في صدر الجلسة وكؤوس الشاى تدور "42.

وفي رسالة ثانية بعد الرسالة السابقة يقول فيها الشيخ صالح خرفي ما يلي " ... أرجو أن تجمعكم رسالتي هذه في جلسة تغمرها الرحمة والسكينة، وأرجو أن لا يتخلف عنها أحد منكم لمرض، أو لوجع في فخضه، كما أرجو أن يتصدر جلستكم أبوكم الروحي السيد عم الحاج يعي الواهج وإن لم يكن فأرجو له جلسة أمرح من جلستكم تحت ظلال آسيا 44"44.

فمن خلال هذين الرسالتين يتضح لنا أن الشيخ الواهج يحي كان يجتمع مع طلبة البعثة في دار البعثة، ويتسامر معهم هناك، ويؤنسهم في وحشتهم وغربتهم، وكان كما ذكرت الرسالة يتصدر الجلسة والمجلس، وهذا كله لكي يعوض الطلبة على غياب أسرهم وذوبهم في تونس، وربما هذا الدور المعنوي كان له الأثر العميق في نفوس الطلبة ومعنوياتهم وهو الذي سيؤثر بطبيعة الحال على مسارهم العلمي والدراسي.

بالإضافة الى المؤانسة والمسامرة، كان الشيخ الواهج يعي لا ينفك عن تقديم وتوجيه النصائح والتوجهات لأبناءه الطلبة في البعثة وهو ما تدل عليه أيضا رسائل الشيخ صالح التي كان يرسلها من القاهرة للحاج الواهج في تونس ومنها هذه الرسالة التي قال فها: " ... يا عم الحاج، يا أب البعثتين التونسية والمصرية. ان فضلك لا يغيب عن ذهننا ولا لحظة واحدة وسيكون الدافع القوى على العمل وبذل الجهود، وإن نصائحك الغالية الخالدة تتمثل أمام

عيوننا في كل دقية وستكون هي المشعل الوضاء الذي نحمله في ظلام الغربة القاسية ولن يهدينا الا إلى ما يرضى الله ورسوله"<sup>45</sup>.

ولقد ذكر بعضا من تلك النصائح والتوجهات التي كان يقدمها لهم الشيخ الواهج يعي في رسالة أخرى فقال فها "... إن نصائحك الغالية التي ودعتني بها لا تنسى، وهي دستورنا هنا في القاهرة نسير على ضوئها ونهتدي بهديها، وأنا اعتقد أن من استمسك بها فلن يخيبه الله ابدا. الصلاة جماعة والإخلاص في العمل وعدم الاشتغال بالسفاسف والتفرغ للعلم. 46"

فهذه بعض من النصائح التي يقدمها الحاج يعي الواهج لأبناءه الطلبة، وكلها كانت نصائح ايمانية وتربوية وأخلاقية، تدعوا الى الحفاظ عن الصلاة في الجماعة خاصة، وهو الأمر الذي كان يشدد عنه مجلس العزابة في قصور مزاب السبعة، وقبل كل ذلك هو أمر رباني على كل مسلم، لذلك كان يشدد عليهم ويحرصهم على الحفاظ عن الصلاة في وقتها وفي جماعة، كما دعاهم الى صدق النية والإخلاص في العمل، وعدم الاشتغال بسفاسف الأمور كان ذكر، وهي نصيحة هامة للطلبة في تونس لكثرة الملهيات والمغربات في عاصمة مفتوحة على كل الأجناس في تلك المرحلة، خاصة منهم الاطياف الأوروبية، وأيضا مغربات الحياة الكثيرة سواء من لباس أو مأكل أو مشرب أو لهو وغيرها من السفاسف كما سماها الشيخ، والتفرغ فقط للعلم وطلبه، والاهتمام بالدروس وحلقات المشايخ ورفوف المكاتب وغيرها ما ينفع الطلبة وينفع أهلهم وذويم هناك في الجزائر عامة ومزاب خاصة.

وفي رسالة أخرى كانت في نفس السياق يقول فيها "... وقد كان للرسالة وما تحويه من نصائح أثر كبير في نفسي وفي نفس اخواني وقد سردناها جماعة وسردتها أنا أكثر من ثلاث مرات. وصايا انبعثت من قلب مخلف صاف نسأل الله أن تتلقاها قلوب مخلصة صافية. رسالة كلها عطف وحنان وابوة رقيقة. فلا فض فو من أملى. ولا بترت يد من كتب "4.

## دور الحاج يحي بن حمو الواهج في الثورة التحريرية:

ان المتتبع لسيرة الشيخ يعي الواهج لا يمكن أبدا أن يجد هذا الشخص خارج دائرة دعم الثورة، وهذا الحكم عنده مبررات عدة.

أولا - أن شخصا بمكانته في الوعي والدعم الثقافي والعلمي للبعثات العلمية، التي كان المرجو منها محاربة الجهل والأمية في الجزائر ومزاب خاصة، لا يمكن أن يكون راضيا بالوضع في الجزائر وبالحالة الاستعمارية الموجودة في بلاده، وأن نفسه تتوق للحربة.

ثانيا – ان احتكاكه بشخصيات علمية مزابية كان لها دور في الوطنية والعمل النضالي مثل مفدي زكرياء والشيخ بيوض وإبراهيم غرافة من أبناء منطقته، مؤكد أن هذا الأمر سوف يؤثر في الشيخ الواهج وهو صاحب العلاقات الكبيرة سواء في الجزائر أو في تونس.

ولهذا نجد أن الشيخ أول ما عرض عليه مساعدة الثورة ودعمها لم يتردد أبدا ولا لحظة في هذا الأمر وانخرط في العمل بدون أن يفكر في أي خلفيات حول ميدان تجارته ونحن نعلم أثر العمل الثوري على الجانب التجاري والمادي للتجار والمقولة المعروفة التي تقول " رأس المال جبان"، ولكن الشيخ كان شجاعا هو وماله في خدمة الثورة التحربرية.

وقضية انخراط الشيخ في العمل الثوري ولصالح جبهة التحرير الوطني غير معروفة كثيرا وغير مذكورة بكثرة في المراجع والمصادر التاريخية، وربما يعود ذلك لأسباب لعل من أبرزها أن الحاج يعي الواهج كان متعففا في ذكر مناقبه وأعماله للثورة الجزائرية حتى لقادة الثورة ذاتها. ولكن من خلال تقصي بعض المراجع حول الشيخ الواهج ودعمه للثورة، عثرت على لقاء أجراه الصحفي والمؤرخ محمد عباس مع الدكتور والمجاهد محمد لعساكر الذي كان رئيس البعثات العلمية البيوضية في تونس، وكان المسؤول عن الطلبة لصالح جبهة التحرير في تونس، فقال حول انخراط الشيخ يعي الواهج في العمل الثوري ما يلي: " وغداة مؤتمر الصومام حل بتونس مبعوثا من لجنة التنسيق والتنفيذ المنبثقة عن المؤتمر المجاهد إبراهيم مزهودي، فاتصل بالطالب العساكر بواسطة عباس التركي مسؤول مالية جبهة التحرير الوطني في تونس أنذاك، ليطلب منه ترشيح شخص لنقل رسالة هامة الى قيادة الثورة بالجزائر العاصمة، كان الطلب مفاجئا ومخيفا أول وهلة.

لكن الطالب ما لبث أن وجد الشخص المناسب: تاجر شنطة نشيط يدعى يعي الواهج، وهو متطوع لخدمة الحركة الإصلاحية في واد ميزاب، وتميز بجهوده في تهريب طلبة المنطقة الراغبين في مواصلة الدراسة بتونس.

لم يتردد يعي الواهج في أداء هذه المهمة الخطيرة، لأن الأمر كان يتعلق بظرف سميك عليه خواتم جيش وجبهة التحرير الوطني.

ومنذ ذلك الحين أصبحت البعثة الطلابية المزابية حلقة اتصال هامة، تمر عبرها المراسلات الرسمية وشبه الرسمية.

الرسمية مثل تبادل الرسائل بين الشيخ بيوض بالقرارة والحكومة المؤقتة بتونس.

شبه الرسمية مثل نقل رسائل شخصية من بعض المسؤولين بالخارج الى أسرهم بالداخل. وقد تلقى العساكر شخصيا رسالة شكر من الشيخ محمد يكن الغسيري، على تبليغ رسائله الى ذوبه في الجزائر."<sup>48</sup>

ومما يضيف للشهادة السابقة مصداقية أكبر وأقرب للحقيقة هي شهادة المرحوم إبراهيم بيوض رحمه الله الذي يذكر في كتابه أعمالي في الثورة ما يلي: "... ولما تأسست الحكومة المؤقتة الأولى للجمهورية الجزائرية بتونس، وشرعت السلطة الاستعمارية الفرنسية في التقاط النخبة المثقفة من الجزائريين والقضاء عليم بمختلف الوسائل والطرق كل الاخوان تخوفوا علي وجاءوني كما جاءوني مرارا من قبل، ثم جاء سفير اتصالاتنا بتونس السيد الواهج الحاج يعي يحمل توصيات من الحكومة المؤقتة الجزائرية، ومن بعض الأصدقاء مثل السيد عباس التركي، ومن أبنائنا الطلبة في بعثة تونس وخاصة منهم العاملين في دوائر ومصالح الحكومة المؤقتة مثل الأستاذ محمد العساكر..."<sup>49</sup>.

وفي نفس هذا السياق من نشاط وإخلاص الشيخ يحي الواهج في خدمة الثورة التحريرية، فلقد جاء في أحد رسائل الشيخ صالح خرفي ما يلي "... وقد وجهت اليكم رسالة قبل اتصالي برسالتكم أرجو أن تكون رحلتكم وأمس فقط عقدنا جلسة عند الأخ فخار لو جعل لها عنوان لكان عنوانها (الواهج) فقد رددنا ذكر نصائحكم ونشاطكم في سبيل انقاذ (أتغرسان)<sup>50</sup> وفي سبيل خدمة الجزائر زادكم الله شجاعة على شجاعة وأبعد عنكم كل بلاء وقد أعجب كل الاخوان بنشاطكم وشجاعتكم وتفانيكم في سبيل القضية وسفارتكم المخلصة ورفعوا أيديهم راجعين من الله أيكلأكم برعايته في الحل والترحال

ومن ضمن الرسائل التي كان يرسلها الأديب صالح خرفي للشيخ الحاج يحي الواهج رحمه الله مقطع يشير فيه إلى دوره في إيصال الثورة التحريرية الى منطقة القرارة وربما يقصد بذلك ان الحاج يحي الواهج كان له الفضل في ربط التواصل بين قيادة جهة وجيش التحرير الوطني بالشيخ إبراهيم بيوض في بلدته القرارة ويقول في مقتطف الرسالة " ... وجهت اليكم رسالة بعد وصول العساكر، وأبديت فها اعجابي بشجاعتكم النادرة في إيصال (نوفمبر) إلى القرارة جعل النار حولكم بردا وسلاما..."

كما نجد تصريح وشهادة المجاهد الكبير الأخضر بن طوبال، أحد قيادات ثورة التحرير وزعماءها البارزين، حيث يقول: "... لقد كانت لي عدة اتصالات مع الشيخ بيوض باعتباره شخصية صحراوية، وكانت الاتصالات الكتابية والشفوية تتم بواسطة السيد الواهج يعي "5. ومن الشهادات الحية حول دور الشيخ الواهج يعي بن حمو في الثورة التحريرية هو ما جاء في تقرير حول احداث الثورة التحريرية بولاية غرداية للفترة ما بين 1959-1962، وهو تقرير أعدته المنظمة الوطنية للمجاهدين وصودق عليه بتاريخ 9 أكتوبر 1986، ومما جاء في هذا التقرير ما يلي: "... نقول نحن بعض الذين يحررون هذا التقرير – وقد كنا طلبة ولاجئين آنذاك في تونس- إننا شهود عيان على هذه المراسلات التي كانت متبادلة بين الشيخ بيوض هنا من ميزاب وبين الحكومة المؤقتة للجمهورية الجزائرية في تونس بواسطة الاتصال المتردد بين الجزائر وتونس – بصفته تاجرا- السيد الواهج الحاج يعي بن حمو لإبلاغها الى مكاتب الحكومة المؤقتة والحزب بنهج الدباعين، والمنزه ما بين البلفدير وآريانة ونهج الصادقية وغيرها. الحكومة المؤقتة والحزب بنهج الدباعين، والمنزه ما بين البلفدير وآريانة ونهج الصادقية وغيرها.

الخاتمة:

وفي الأخير ومن خلال هذه الورقة البحثية الاستقصائية حول مسيرة الراحل الحاج يعي بن حمو الواهج، أود أن أجمل الخاتمة في نقاط استنتاجية وهي كالتالي:

كانوا عادة هم الواسطة بين الواهج الحاج يحي من بربان، والشيخ بيوض من القرارة"54.

- 1- لعبت الكثير من الشخصيات ذات الوزن الاجتماعي والاقتصادي والديني، دورا كبيرا في مسار الحياة النضالية والثورية وخدمة المجتمعات الجزائرية من مختلف الجوانب، ولكن نظرا لعدة ظروف سياسية واجتماعية وجدت هذه الشخصيات نفسها خارج سياق الكتابة التاريخية.
- 2- لقد كانت البعثات العلمية الجزائرية نحو البلاد التونسية، رافدا مهما من روافد النهضة والإصلاح في الجزائر خلال النصف الأول من القرن الماضي، وأيضا لعبت دورا بارزا ومهما في مسيرة النضال والبناء في النصف الثاني من نفس القرن.
- 3- تعد منطقة مزاب بالجزائر، من أبرز المناطق التي مازالت تحافظ على الهوية والقيم الوطنية والدينية للمجتمع الجزائري، وهي تعد منطقة ترمومتر بالنسبة للمجتمع الجزائري خاصة في مسألة الهوية والمذهبية والاثنية.

4- يجب على الباحثين والمهتمين اماطة اللثام ونفض الغبار على كثير من الشخصيات الوطنية التي ساهمت وأثرت الحياة الاجتماعية والدينية والثقافية والاقتصادية في الجزائر ولكنها لم تجد العناية والرعاية من طرف الباحثين وبقيت شخصيات غامضة ومجهولة، في حين نجد الكثير من الوثائق والرسائل والصور والشهود الذين نستطيع من خلالهم أن نبني رؤية تاريخية لتلك الشخصيات.

ملاحق: الوثيقة رقم 1



رسالة توضح مقر محل الشيخ يحي الواهج في تونس – سوق الترك عدد 11-الوثيقة رقم 2



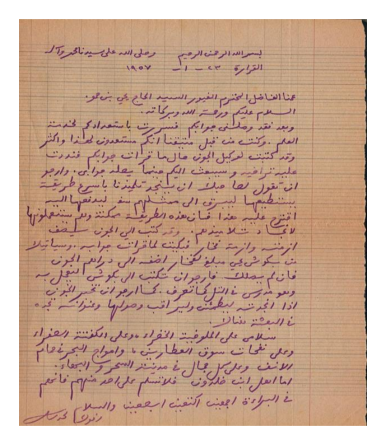
رسالة توضح مقر محل الشيخ يحي الواهج في الجزائر بعد عودته من تونس -نهج دمرىمون عدد1-

#### الوثيقة رقم 3



بيان مسلم من طرف جيش التحرير للشيخ الواهج يحي بن حمو يبين مهامه أثناء الثورة التحربرية، وقد تم تسلم هذا البيان في 15-09-1962

#### الوثيقة رقم 4



رسالة مرسلة إلى الشيخ يحي بن حمو الواهج من بلدة القرارة، يوم 23 جانفي 1957م. حول مساعدة مجموعة من الطلبة ماديا.

#### الهوامش:

1- الشيخ أبو زكريا بن صالح الأفضلي (ولد:1714م/توفي1788م)، هو من العلماء الأعلام، وكبار المشايخ في وادي مزاب إبان النهضة الحديثة، ويعد هو باعثها الأول، تلقى مبادئ العلوم في مسقط رأسه ببني يزقن، ثم توجه نحو جزيرة جربة من أجل الاستزادة من مشايخها وعلماءها، ثم توجه صوب مصر للاستزادة أيضاً من علومها ومعارفها خاصة ما يخص المذهب الإباضي، ولقد كان يعتني بالمخطوطات النفيسة ويقوم بنسخها، بعد هاته الرحلة العلمية التي قام بها الشيخ الأفضلي رجع إلى مسقط رأسه وادي مزاب أين قاد هناك حركة اصلاحية شاملة، وتصدر للتدريس والتعليم وتخرج على يديه جملة من الطلبة النجباء الذين حلموا مشعل الاصلاح من بعده، بالإضافة إلى جملة من المؤلفات النفيسة في المذهب الإباضي. ينظر: جمعية التراث: معجم أعلام الاباضية، ج4، ط1، المطبعة العربية، غرداية، 1999م، ص-ص (696-697).

2- جمعية التراث: المرجع السابق، ج4، ص966.

3- محمد على دبوز: نهضة الجزائر الحديثة وثورتها المباركة،، ج1، عالم المعرفة، الجزائر، 2013م، ص-ص(254-255).

<sup>4</sup>- قاسم بن أحمد الشيخ بالحاج: معالم النهضة الإصلاحية عند اباضية الجزائر 1157ه/1744م إلى 1382هـ/1962م، ط1، المطبعة العربية، غرداية، 2011م، ص-ص(125-125).

<sup>5</sup>- إبراهيم بن عيسى حمدي أبو اليقظان، (ولد: 1888م/توفي: 1793م)، من العلماء الأعلام في القرارة بميزاب، تعدت شهرته الحدود الوطنية، بدأ مشواره العلمي بالكتاب بمسقط رأسه بالقرارة، واستظهر القرآن عند الشيح الحاج إبراهيم بن كاسي، ثم درس في معهد الشيخ عمر بن يعي، ثم انتقل للدراسة بمعهد القطب اطفيش ببني يزقن سنة 1907م، وكان من أبرز تلامذته، وكان قد رافقه في الدراسة بالمعهد في هاته الفترة كل من الشيخ أبو اسحاق اطفيش، والشيخ سليمان الباروني، ولقد كان تواقا للسفر نحو تونس وبالفعل تمكن من ذلك سنة 1912م، وانتسب للزبتونة، ثم ترأس أول بعثة علمية ميزابية بتونس سنة 1914م، وعاد في بداية الحرب العالمية الأولى إلى ميزاب، وبعدها ترأس البعثة مرة أخرى من سنة 1917-1925م، ثم عاد إلى مزاب الحرب العالمية الأولى إلى ميزاب، وبعدها ترأس البعثة مرة أخرى من سنة 1917-1925م، ثم عاد إلى مزاب المسلمين الجزائريين، وبعتبر الشيخ ابو اليقظان شيخ الصحافة الجزائرية، حيث أصدر ثماني جرائد وطنية إسلامية باللغة العربية، فيما بين 1926-1938م، ولقد ترك الشيخ ابو اليقظان تراثا علميا وفكريا عاما، وتربو مؤلفاته عن 60 مؤلفا في شتى الفنون والعلوم، أصيب بالشلل النصفي سنة 1957م، ولكنه استمر بالعطاء والنشاط العلمي والثقافي، إلى أن وافته المنية بمسقط رأسه بالقرارة. ينظر: جمعية التراث: المرجع السابق، و5-65).

6- قاسم بن أحمد الشيخ بالحاج: المرجع السابق، ص-ص (569-570).

- <sup>7</sup>- عبد القادر قوبع: الحركة الإصلاحية في منطقتي الزببان وميزاب بين سنتي 1920-1954م، مذكرة لنيل شهادة ماجستير في التاريخ المعاصر، اشراف: مولود عويمر، جامعة الجزائر، 2007-2008م، ص 63.
- 8- محمد الصالح الجابري: النشاط العلمي والفكري للمهاجرين الجز ائريين بتونس 1900-1962م، الدار العربية للكتاب، تونس، 1983م، ص 34.
- <sup>9</sup>- للتوسع والاطلاع أكثر حول دور جامع الزبتونة في الحياة الفكرية والعلمية والنهضة الاصلاحية بالجزائر ينظر: رابع فلاحي: جامع الزبتونة والحركة الاصلاحية في الجزائر 1908-1954م، رسالة لنيل شهادة الماجستير في التاريخ الحديث والمعاصر، اشراف: عبد الكريم بوصفصاف، جامعة منتوري- قسنطينة، 2007- 2008م.
- 10- علي بن حراث: أسباب تركيز الرحلة العلمية الجز ائرية على تونس، الملتقى الدولي حول التواصل بين الجنوب الشرقي الجزائري وتونس، جامعة الوادي، يومي 10-11 نوفمبر 2013م،، ص6.
  - 11- محمد على دبوز: نهضة الجز ائر الحديثة وثورتها المباركة، ج1، المرجع السابق، ص231.
- 12- محمد وقاد: جماعة بني ميزاب وتفاعلاتها الاقتصادية والاجتماعية بمدينة الجزائر اواخر العهد العثماني (1112هـ -1246هـ/1830م-1830م)، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في التاريخ الحديث، اشراف الدكتورة: فلة موساوى القشاعي، جامعة الجزائر، 2010/2009م، ص164.
- 13 عبد الكريم الماجري: هجرة الجز ائريين والطر ابلسية والمغاربة الجواونة إلى تونس (1831-1937)، ط1، الشركة التونسية للنشر وتنمية فنون الرسم، تونس، 2010م، ص-ص(528-552).
- 14- أحمد بن جابو: المهاجرون الجز ائريون ونشاطهم في تونس (1830-1954)، أطروحة مقدمة لنيل شهادة الدكتورا في التاريخ الحديث والمعاصر، اشراف الدكتور: يوسف مناصرية، جامعة تلمسان، 2010-2011م، ص-ص (179-180).
  - 15- عبد القادر قويع: المرجع السابق، ص61.
- Jamal hagui: les algériens originaires du sud dans la ville de tunis pendant l'époque -16 colonial (1881-1956) (mozabites, souafas, ouarglias), mémoire DEA, université de manouba, année universitaire 2003-2004, p55.
  - <sup>17</sup> بحث غير منشور حول شخصية يحي الواهج من اعداد الطالبة: فاطمة بنت صالح بورڤيبة، سنة 2019.
    - <sup>18</sup> مراسلة مع يوسف الواهج ابن الشيخ الواهج يحي بن حمو، حول سيرة والده، لدينا نسخة منها.
    - <sup>19</sup> مراسلة مع يوسف الواهج ابن الشيخ الواهج يحى بن حمو، حول سيرة والده، لدينا نسخة منها.
    - <sup>20</sup> مراسلة مع يوسف الواهج ابن الشيخ الواهج يحى بن حمو، حول سيرة والده، لدينا نسخة منها.
      - 21 ينظر للوثيقة رقم 1 في الملاحق
      - 22 إبراهيم بن علي أحمد مردوخ: من ذكرياتي، مخطوط غير مطبوع، ص 47.
        - 23 ينظر الوثيقة رقم 2 في الملاحق

<sup>24</sup> بحث غير منشور حول شخصية يحي الواهج من اعداد الطالبة: فاطمة بنت صالح بورڤيبة، سنة 2019.
<sup>25</sup> نسخة من عقد زواج الحاج يحى الواهج، لدينا نسخة منه.

<sup>26</sup> نفس المرجع.

<sup>27</sup> عبود إبراهيم بن عيسى بن الحاج إبراهيم وبجلود نانة من عشيرة آت بنورة والعطف، ولد ببريان خلال 1908م. ورس في المحضرة والمدرسة الرسمية ثم جامع الزبتونة بتونس، ابتدأ العمل في الثورة من سنة 1956م. بواسطة قائد البلدة الطالب بودي عمر بن سليمان ومع مسؤولين عسكريين. كان ينقل الجنود بسيارته الخاصة ويقوم بضرورياتهم من مأكل ومشرب إذا نزلوا عنده. أعطى مسدسا تسعيا ألمانيا إلى المسؤول على السوطى. استمر في العمل إلى الاستقلال.

28 دبوز الحاج سليمان بن احمد بن حمو. ولد خلال سنة 1877م/1294هـ ببريان. عصامي التكوين في التعليم، وفي الجانب المادّي. عمل تاجرا نشطا في مجال الأقمشة بالخروب ناحية قسنطينة، وفلاحا في ناحية باللوح بعد تقاعده من التجارة. من اعيان بلدته وعشيرته النشطاء في الميدان الاجتماعي خصوصا، ثمَّ عيِّن ضامنا للعشيرة "النشاشبة وأولاد يونس". توفي فها يوم 26 جانفي 1950م/06 ربيع الثاني 1369هـ

 $^{29}$  مراسلة مع يوسف الواهج ابن الشيخ الواهج يعي بن حمو، حول سيرة والده، لدينا نسخة منها.  $^{30}$  مراسلة مع يوسف الواهج ابن الشيخ الواهج يعي بن حمو، حول سيرة والده، لدينا نسخة منها.

13 عبد الرحمن بن عمر بن عيسى بكلي الشهير ب" البكري" (ولد:3اكتوبر 1909/توفي:13 جانفي 1986م)، عالم جليل وشخصية مرموقة بوادي مزاب ولد بالعطف، تعلم مبادئ القرآن الكريم والتوحيد بالمسجد العتيق بمسقط رأسه، وحفظ القرآن الكريم في مقتبل العمر، درس علوم اللغة والشريعة بمعهد عمه الشيخ العاج عمر بن حمو بكلي، ثم سافر إلى الجزائري للاستزادة من اللغة الفرنسية، انتقل إلى تونس في اواخر سنة العاج عمر بن حمو بكلي، ثم سافر إلى الجزائري للاستزادة من اللغة الفرنسية، انتقل إلى تونس في اواخر سنة في المدرسة الخلدونية الميزابية هناك، ودرس بجامع الزيتونة على مشاهير العلماء في تلك الفترة، ودرس في المدرسة الخلدونية العلوم العصرية، وكان له علاقات وطيدة مع الحزب الحر الدستوري بقيادة عبد العزيز التعالي، وكان من الأعضاء المؤسسين لجمعية العلماء وعين عضوا في لجنة صياغة قانونها الاساسي، كما زاول التجارة وكان مدعما للحركة العلمية والثقافية، وعضوا ناشطا في كل النشاطات التي تقام من طرف جمعية العلماء بالعاصمة، شارك في تأسيس جمعيات اصلاحية بمنطقة وادي ميزاب، وعند اندلاع الثورة الجزائرية كان عضو فعال في العمل السياسي بالمنطقة، وألقي عليه القبض في سنة 1957م، ولقد عين بعد الاستقلال عضوا في المجلس الإسلامي الأعلى، ولقد ترك الشيخ عبد الرحمن بكلي زاد فكري وعلمي كبير تشهد على رجاحة عقله وقوة ذاكرته، ينظر: جمعية التراث: المرجع السابق، ج3، ص-ص (521-528).

<sup>32</sup> مراسلة مع يوسف الواهج ابن الشيخ الواهج يحى بن حمو ، حول سيرة والده ، لدينا نسخة منها.

33 يوسف الواهج: الحاج يعي الواهج " المهمة الصعبة"، مقال منشور ضمن سلسلة "من سجل التاريخ"، مدونة نور القلم، تاريخ نشر الموضوع: يوم الخميس 27 أكتوبر 2016م.

<sup>34</sup>- لقاء شفوي مع الشيخ صالح بن إبراهيم باجو، يوم 31 ديسبمر 2013م،على الساعة 10 صباحا، ببيته بالقرارة.

<sup>35</sup> رسالة مرسلة إلى الشيخ يحي بن حمو الواهج من بلدة القرارة، يوم 23 جانفي 1957م. سلمت لنا من طرف يوسف الواهج، ابن الشيخ يحي الواهج.

36- جمعية التراث: المرجع السابق، ج4، ص960، لقاء شفوى مع الشيخ صالح باجو، المصدر السابق.

37- ويقصد هنا ثلاثة طلبة جدد سوف يتنقلون إلى تونس للانضمام إلى صفوف البعثة العلمية الميزابية بتونس، وهم: ابن زايد يوسف، الأطرش إبراهيم، ومحمد العساكر، وهذا الأخير سوف يصبح رئيس البعثة العلمية هناك بتونس.

38- عبد الرحمن بن عمر بكلي: جمهرة رسائل البكري، نشر مكتبة البكري، المطبعة العربية، غرداية، 2007م، ص-ص(778-179).

39 رسالة من طرف يوسف الواهج

40 صالح خرفي: ( ولد:1932/توفي:1998) ولد ببلدة القرارة، التحق بمدرسة التربية والتعليم بباتنة سنة 1938م، ثم عاد إلى القرارة والتحق بمدرسة الحياة، أين استظهر كتاب الله سنة 1946م، ثم أكمل دراسته الثانوية بمعهد الحياة، غادر الجزائر متوجها نحو تونس سنة 1953م، لكي يكمل دراسته في الزيتونة والمدرسة الخلدونية هناك، ولقد كانت له نشاطات ثقافية وعلمية في تونس، ثم تنقل إلى مصر وتحصل منها على شهادة الليسانس من جامعة القاهرة سنة 1960م، ثم تحصل على الماجستير سنة 1966م، والدكتورا سنة 1970م بنفس الجامعة، ولقد تقلد عدة مناصب علمية وثقافية في الجزائر، وساهم في الحياة الفكرية والعلمية بالمنشورات والمؤلفات التي انتجها، ينظر: قاسم أحمد الشيخ بالحاج: الشاعر صالح الخرفي صفحات في مساره الفكري والأدبى، ط1، نشر جمعية أنغام الحياة الثقافية القرارة، 2014م، ص-ص(18-30).

41 رسالة مرسلة من طرف الشيخ صالح خرفي للشيخ الحاج الواهج يعي بن حمو، بتاريخ: 1957/12/03من القاهرة. لدينا نسخة منها.

 $^{42}$  رسالة مرسلة من طرف الشيخ صالح خرفي للشيخ الحاج الواهج يحي بن حمو، بتاريخ: 1957/9/1 من طرابلس. لدينا نسخة منها.

<sup>43</sup> آسيا، هي اسم البستان الذي يملكه في بريان، مشهور بهذا الاسم إلى الأن، والاسم الحقيقي هو: صياغ، نسبة لعائلة من القرارة كانت تملك البستان وما جاوره، ومع الوقت تحول على ألسن الناس من صياغ، إلى آسياغ، ثم حذفت الغين

44 رسالة مرسلة من طرف الشيخ صالح خرفي للشيخ الحاج الواهج يعي بن حمو، بتاريخ: 1957/9/10 من طرابلس. لدينا نسخة منها.

<sup>45</sup> رسالة مرسلة من طرف الشيخ صالح خرفي للشيخ الحاج الواهج يعي بن حمو، بتاريخ: 1957/9/19 من القاهرة. لدينا نسخة منها.

- <sup>46</sup> رسالة مرسلة من طرف الشيخ صالح خرفي للشيخ الحاج الواهج يعي بن حمو، بتاريخ: 1957/11/22من القاهرة. لدينا نسخة منها.
- <sup>47</sup> رسالة مرسلة من طرف الشيخ صالح خرفي للشيخ الحاج الواهج يعي بن حمو، بتاريخ: 1957/12/03من القاهرة. لدينا نسخة منها.
  - <sup>48</sup> محمد عباس: وداعا يا فيتنام ... اهلا يا جزائر، دار هومة، الجزائر، 2013، ص147.
- <sup>49</sup> بيوض إبراهيم بن عمر: أعمالي في الثورة، جمع وتعليق: محمد صالح ناصر، ط2، نشر جمعية التراث، القرارة، الجزائر، 2016، ص143.
  - 50 كلمة ميزابية يقصد بها " الميزابيين" والمقصود هنا " في سبيل انقاذ الميزابيين وفي سبيل خدمة الجزائر...".
- <sup>51</sup> رسالة مرسلة من طرف الشيخ صالح خرفي للشيخ الحاج الواهج يعي بن حمو، بتاريخ: 1959/08/22من القاهرة. لدينا نسخة منها.
- $^{52}$  رسالة مرسلة من طرف الشيخ صالح خرفي للشيخ الحاج الواهج يعي بن حمو، وجدنا تاريخ رسالة مكتوب  $^{52}$  رسالة كانت في 1960، وهي مرسلة من القاهرة.
- <sup>53</sup> محمد بن قاسم ناصر بوحجام: الشيخ بيوض وقضية فصل الصحراء عن الشمال، نشر وتوزيع شركة سوفاك، ص 23
- <sup>54</sup> بيوض إبراهيم بن عمر: أعمالي في الثورة، جمع وتعليق: محمد صالح ناصر، ط2، نشر جمعية التراث، القرارة، الجزائر، 2016، ص127.

عنوان المقال: معارك قبيلة البر انس ضد الاحتلال الفرنسي ما بين 1915 و1925

د. محمد الوردي جامعة سيدي محمد بن عبد الله، فاس (المغرب)

# البريد الالكتروني: elouardi2med@gmail.com

تاريخ الإرسال: 2020/03/10 تاريخ القبول: 2020/03/16 تاريخ النشر: 2020/03/31 معارك قبيلة البر انس ضد الاحتلال الفرنسي ما بين 1915 و 1925

#### تلخيص:

إن المتصفح لوثائق الأرشيف الفرنسي الغزيرة، يقف بوضوح على مساهمة قبيلة البرانس في مقاومة الاحتلال العسكري الفرنسي، والتصدي للقوات الغازية منذ دخولها إلى بلاد الطايفة سنة 1915 إلى حدود قرب انتهاء حرب الريف سنة 1925. وتجسد معارك القصبة، وبوقلال، وعين الروح، والقطا، وكاف الغار، ووادي الجمعة، وعين الحوط، وبوهارون، وأمساف وغيرها ملاحم بطولية لمقاومة القبيلة للوجود الفرنسي والتسلط "الاستعماري" بها.

Abstract: While scrutinizing the copiousness of French archives, one would easily stop at the contribution of the Branès tribe in resisting the French military colonization; as well as combating its invading forces since it infiltrated the land of Taifa in 1915 through the end of the Rif War in 1925. The total of the battles in Kasba, Boukalal, Ain Rouh, Qta, Kef El Ghar, Oued jmaa, Ain Haout, Bouharon, Amssef and others embodies heroic fierce battles for the tribe in resistance to the French presence and the colonial encroachment in it.

Key Words: the fights, resistance, Branès, occupation.

#### مقدمة

تعد قبيلة البرانس من أكبر قبائل شمال المغرب مساحة وسكانا<sup>1</sup>. تقع شمال مدينة تازة في جزء من تلال مقدمة الريف<sup>2</sup>، وتحد بكل من قبيلة مكناسة والتسول ومرنيسة وصنهاجة وكزناية<sup>3</sup>، وهي مزيج من الأصول الأمازيغية والعربية، الموزعة على أربعة أقسام: وربة

وبني بويعلى وبني فقوس والطايفة  $^4$ . وقد ظلت قبيلة البرانس قبل "الحماية" الفرنسية تشكل قوة لها وزنها، وزادت أهمية مجالها، مع اقتراب موعد احتلالها في خضم صراع المغرب مع المحتل، إذ مباشرة بعد توقيع عقد الحماية سنة 1912، والسيطرة على مدينة تازة في ماي 1914، صارت عيون قادة الاحتلال على منطقة البرانس الحيوية مطلع سنة 1915 ترصد ما كان يجري بها من تهديدات الشنكيطي  $^5$  للمصالح الفرنسية على امتداد ضفقي وادي لحضر بمحاذاة بلاد الطايفة  $^6$ ، وقد عُد وقتها اختراق مجال البرانس أولوية قصوى. كانت الدوافع الاقتصادية مبطنة ومتممة للرغبة الفرنسية في غزو مجال البرانس، ووضع اليد على ثرواته الطبيعية الغنية وضمان تصديرها فيما بعد، وأرض البرانس ملائمة، وبإمكانها إعطاء مختلف أنواع الحبوب والمغارس، والاستفادة من مراعها في تربية الماشية. وموقعها الجغرافي بأهمية عظيمة أيضا، فالسيطرة عليه كان يعني لفرنسا وضع قدمها في بوابة الريف، ومن ثمة استكمال مشروع هيمنتها على ممر تازة في أبعاده المختلفة.

وإذا كان مثال مقاومة البرانس للاحتلال، من المواضيع الجديدة التي لم يتكفل الكثير من الباحثين ببسط تفاصيل معاركها بدقة، فإن الموضوع الذي اخترناه لمقالنا يمكن المرء من أن يتتبع عن كثب، مجريات معارك المقاومة "البرنوسية" للتدخل العسكري الفرنسي، ويطلع على تأثيراتها في إفشال مخططات التوغل الفرنسية، التي استخدمت أمكر الوسائل وأحدث الأسلحة وأشدها فتكا. من هنا نحاول ملامسة الأداء الميداني لمقاومة البرانس، واستيعاب مدى تأثيرها في اعتراض مشروع "التهدئة" الفرنسي وتعطيل تطبيقه، ومراقبة تحرك قوات العدو وإحصاء حركاتها وتحديد اتجاهاتها ليلا ونهارا (1915-1918)، والوقوف -بعد ذلك - على بعض محطات تأخر مقاومة الاحتلال عن الظهور بوجه مشرق إلى غاية صيف 1925، تاريخ انخراطها الفعلي في الحرب الريفية، مع التركيز -خلال هذه الفترة - على شخصية الزعيم المحلي محمد بن الأزرق الخلادي. إنها إشكالية مركزية تنبثق منها أسئلة جزئية يحاول موضوع المقال ملامستها المزرق الخلادي. إنها إشكالية متينة من الأرشيفين الفرنسي والمغربي. فما مدى قدرة قبيلة البرانس على مواجهة الاحتلال العسكري الفرنسي ومعاكسته ما بين 1915 و1925 وهل كان باستطاعة الفرنسيين إنجاز مخططهم لغزو البرانس دون مخاطر وخسائر في عدة معارك؟

# مليلة الصيعة الصيعة

# موقع قبيلة البر انس في الوسط الشمالي للمغرب $^{7}$

# أولا: أولى المعارك سنة 1915

مثل مجال الطايفة، القريب نسبيا من مدينة تازة، نقطة تهديد أولى للفرنسيين الذين تأجج طموحهم وغرور قادتهم العسكريين في استكمال مشروع الاحتلال بالتحرك شمال تازة. وفي نطاق هذه الرغبة الجامحة حشد العقيد بيلو (Bulleux) منذ 18 يناير 1915 قوات كبيرة خرج بها من تازة يوم 21 يناير 1915. كان هدف الوحدات الفرنسية المتحركة صوب وادي لحضر، هو مباغتة الشنكيطي، ودحره في أولى معارك بلاد الطايفة لوضع اليد على مرتفع باب المروج الذي اختير كنقطة ارتكاز يسهل استغلالها فيما بعد لاستكمال السيطرة على البرانس كلها $^{8}$ . وقد بدا جليا خلال هذه الفترة أن استعدادات المقاومين لصد تغلغل العقيد بيلو الصريح تتركز في قسم الطايفة $^{9}$ ، ومعها يلتف جزء كبير من وربة $^{10}$ ، وبني فقوس حول زعامة الشنكيطي $^{11}$ ، الذي اتخذ ورجاله وضعا دفاعيا على طول الكتل المطلة على الضفة اليمنى لودى الحداد $^{12}$ .

ومع تقدم حملة الاحتلال في أرجاء الطايفة في نسق سريع، اضطرت ما بين 21 و23 يناير إلى خوض معركة قصبة بني ورياغل التي تعد أول معركة حاسمة داخل مجال البرانس، وشكلت إحدى أهم الفرص التي مكنت مقاومي القبيلة من كسب غنائم مادية ومعنوية، تنوعت بين عدد من الأسلحة والمؤن والأغطية والخيام 13، فضلا عن إشاعة الفزع في صفوف

قوات العقيد بيلو (Bulleux) الذي اضطر إلى الانسحاب نحو تازة، وتأجيل عملية اختراق مجال القبيلة إلى شهر ماي<sup>14</sup>.

رأى الفرنسيون أنه قبل الإقدام على عملية مماثلة، لابد من تعزيز جيش الاحتلال بقوات أكثر من تلك التي حشدها العقيد بيلو، وهكذا يظهر أن القيادة الفرنسية قد ضحت بالعقيد بيلو قربانا لتسويغ فشل خطتها الأولى بقصبة بني ورباغل، أما خلال شهر ماي 1915، فقد أضحت مرغمة على تدشين خطة جديدة مع قائد آخر مزود بتعليمات جديدة وامدادات، إن هي أرادت التحكم في مداخل البرانس الجنوبية وبلوغ منطقة "القلب" (باب المروج) المستعصية. كانت مهمة القائد الجديد (هنري سمون) هي رفع معنوبات جنود الاحتلال التي انحطت بعد معركة القصبة، وبالإمكانات التي وفرت له رفقة العقيد دربجوان (Derigoin)، سلك سمون (Simon) شعاب البرانس الجنوبية من جهة وادى لحضر، موظفا أسلوب التحرك السريع للانقضاض على رجال الشنكيطي، وخنقهم في رقعة ضيقة، واستطاعت قواته بلوغ المنطقة المحيطة بضريح سيدي أحمد زروق، حيث ستندلع معركة قوية هناك في 5 ماي دامت ليوم كامل، وصمد المجاهدون في وجه الجيش الفرنسي لمدة أربعة أيام متواصلة من القتال في معركة أهل تيليوان مابين 6 و9 ماي 1915، وقد انسحب رجال الشنكيطي تحت ضغط هجوم العدو ونيران مدفعيته الحديثة، ومع ذلك أخروا بلوغ طلائع القوات الفرنسية صوب جامع الخمسين إلى أواخر ماي، وخاضوا في المنطقة معارك قوية ما بين 24 و27 ماي 1915 15، وأسقطوا من الفرنسيين عددا كبيرا من الرجال بين قتيل وجريح من بينهم الملازمين: (Naluik) و (Jupon). ولم يمنع ذلك العقيد سيمون (Simon) من تحقيق قسط من أهدافه على أرض الواقع، وتوج مجهود العقيد دربجوان الحربي المضني بإنشاء مركز باب المروج العسكري يوم 10 يونيو <sup>17</sup>1915.

لم يوقف إحكام السيطرة الفرنسية على منطقة باب المروج، البرانس عن المقاومة، بل ظلت بلاد وربة ملتقى لتجمع المجاهدين، ومنطلق تهديد نقط المراقبة الفرنسية المنشأة حديثا حول مرتفعات أزدم والعلاية، لذلك استنفر الفرنسيون في صيف 1915 إمكاناتهم العسكرية وخططهم السياسية لإتمام مخطط التوغل في عمق مجال البرانس غير الخاضع، واختراق الجدار الدفاعي الذي وضعه الشنكيطي وعبد المالك<sup>18</sup> وسي إبراهيم الوربي على طول مثلث: وربة- بني فقوس-بوقلال. وقد كان على العقيد دربجوان (Derigoin) مواجهة عدة مصاعب،

واضطر أثناء مرور جنوده بأفخاذ أولاد عسى والكوزات وعبد الخالقين وأولاد كنون وبني خلاد لخوض عدة معارك أهمها معركة عين الروح التي يتحدث عنها العقيد دريجوان بالقول: "وصلت الفرقة إلى عين الروح قرب وادي لحضر يوم 1 غشت (1915). حيث تعرضت لإطلاق نار من طرف كراكرة المدعمين من قبل القطا، خسرنا مخزنيا قتل، فالمنطقة صعبة [...] وقريبا الحرارة المفرطة التي لا تساعد على إجراء عمليات عسكرية بشكل فعال، في ظل هذه الظروف قررت سحب الفرقة باتجاه المخيم "٩٠.

منذ ظهور عبد المالك الجزائري بتازة واستقراره بكزناية أصبح زعيما ذا نفوذ كبير، وقد بايعه زعماء البرانس المحليين: سي إبراهيم الوربي والقائد الكوراري<sup>20</sup> والحاج حمو الفزاري على الجهاد<sup>21</sup>، ليضع نظاما فعالا للتنسيق مع الألمان (ألبير بارتلز). واستطاع بواسطة جهود سي إبراهيم الوربي<sup>22</sup> من إقناع بني فقوس وزعيمها مسعود حروش<sup>23</sup> على خوض معركة بوقلال يومي 7 و8 دجنبر 1915. ونفهم جانبا من وقائع هذه المعركة مما ورد في رسالة عبد المالك بخط يده يقول فها: «وردت علينا الأنباء بنزول العدو بعين بوقلال [...] ولما أشرفنا على أولاد بكار حمى الوطيس [...] وفي عشية النهار انكسر العدو إلى خز اينه. وفي فجريوم الجمعة "اشتب" لقتال فافترق الجمع على عشرة من القتلى ونيف. أما جهة الظلمة فتحقق موت القبطان كودير حاكم عسة باب المروج وسبعين عسكريا فر انساويا، زيادة على قتلى أولاد بكار ومكناسة [...] ومن جهة أخرى (ظل العدو يكابد الأهوال مع) بني بويعلى الذين أنجدونا من ناحية سيدي أحمد زروق\*2.

لا يمكن اعتبار ما ورد في تقرير العقيد دريجوان عن معركة عين الروح وكذا ما كتبه عبد المالك عن معركة بوقلال مجرد سرد لمجريات المعركتين، بقدر ما هي جمل تحمل في طيانها بعدا تكتيكيا، يوضح المساهمة الكبيرة لقبيلة البرانس في اعتراض تقدم الفرنسيين وتصيد عناصر فرقهم المتحركة. لقد أظهرت معركة عين الروح للفرنسيين حجم صمود المقاومة وقدرتها على التكيف مع الظروف الطبيعية والمناخية، التي لم يتحملها الطرف الفرنسي وجعلته يبرر بها انسحابه من قلب وربة نحو معسكره بجبل الحلفة. وبينت معركة بوقلال -من جانها- مدى نجاعة أسلوب وضع الكمائن في نقط محددة (تاريش)، وانتظار أوامر سي إبراهيم الوربي والحاج حمو الفزاري لمباغتة القوات الفرنسية حول مركز باب المروج وحصارها في منطقة

بوقلال<sup>25</sup>. ومن ثمة تكبيدها خسائر ثقيلة قدرها عبد المالك بنحو سبعين قتيلا، ضمنهم القبطان كودير قائد مركز باب المروج.

# ثانيا:معارك سنة 1916 بنجاح نسبي

ما أن بدأت سنة 1916 حتى وجه المحتل أنظاره نحو منطقة بني بويعلى غير الخاضعة لكسر شوكة مقاومتها وتطويعها، في أفق فتح الطريق نحو ورغة<sup>26</sup>، خصوصا وأن منطقة بني بويعلى الجبلية شكلت قلعة تحصنت فها المقاومة "البرنوسية" لمواجهة حملات الاختراق التي كانت تلوح في الأفق.

دشن العقيد سيمون (Simon) الحملة الأولى بالخروج من مركز باب المروج يوم 29 يناير 1916، قاصدا منطقة القطا (وربة) القريبة من بلاد بني بويعلى. حرص قائد الحملة أن يكون هجومه مفاجئا وسريعا، حتى يتمكن من اختراق عمق بلاد وربة، وإيقاف مصادرها الحيوية المزودة للمقاومة، قبل الالتفاف ما أمكن حول بلاد بني بويعلى. وكم كانت دهشة الفرنسيين كبيرة عندما وجدوا أمامهم سي إبراهيم الوربي على رأس رجاله خفيفي الحركة المتناثرين في مجال الكوزات الغابوي، والمستغلين له بمهارة والمستثمرين لسرعة حركتهم لتعويض نقص العتاد وفي ترجمة لقوة معركة "القطا" نقرأ في تقرير فرنسي: «كانت معركة صعبة جدا لأن المنطقة مقطوعة تماما بكتل صخرية وأشجار الغابة. وقد تركزت مقاومة المتمردين عند لقطا وتأججت بانضمام الصنهاجيين الذين كانوا عنيفين... 82 لقد انتهت المعركة باستشهاد الزعيم سي إبراهيم الوربي 29، وبتراجع نسبي للمقاومة وتقلص مجال مناورتها، ورغم ذلك يمكن أن نتساءل هنا كيف استطاعت المقاومة أن تنتزع الاعتراف الفرنسي بصمودها العجيب وعنفها، وأن تجابه عدوها المتفوق تنظيما وتسليحا بإمكاناتها المحدودة؟ إن الصمود في معركة القطا كانت تسنده إرادة الزعيم سي إبراهيم القوية في الدفاع عن الأرض والدين، وقد كانت حمية الذوذ عن تلك المحرمات من المتانة، التي جعلته يستشهد وهو على رأس رجاله من الوربين والصنهاجيين.

وما بين فبراير وأبريل 1916 تعددت متاعب الفرنسيين بمراكز جبل الحلفة $^{00}$ ، وباب المروج $^{10}$  ومنطقة تايناست $^{20}$ ، التي ظلت عرضة لغارات المجاهدين بزعامة محمد ولد الشيخ الوربي $^{30}$ ، والقائدين الكوراري $^{30}$  وعبد القادر بن زركة. ولملاحقة عناصر المقاومة وفك "عقدة بنى بوبعلى" التي باتت عقبة أمام تسريع وتيرة الاحتلال من ورية إلى كراركرة والبرارحة وفي

اتجاهات أخرى من ورغة، بادرت القيادة العسكرية الفرنسية إلى تنظيم حملة عسكرية ثانية أواخر ماي 1916 عهدت قيادتها للعقيد شارلي (Charlet) الذي عبأ قواته في طوابير تسير من اتجاهات مختلفة لإخضاع بني بويعلى المتحصنين بمرتفعاتهم والمتأهبين لصد أي هجوم محتمل. جمع العقيد شارلي قواته واتجه بها صوب كاف الغار، وبعد بلوغها لخوانق المنطقة، وجدت أمامها المجاهدين الذين فرضوا عليها خوض معركة كاف الغار، ثم معارك أهل الصخرة وجنان مجبور  $^{36}$ , وفيها توالت طلقات المجاهدين على طول طريق مرور الطوابير الفرنسية ومن أدغال الغابة ومن أعلى الأجراف المشرفة. كانت بحق مصيدة تم التخطيط لها وتنفيذها بإحكام، وانتهت بكبح جماح الفرق الفرنسية، وتقزيم سرعة تحركها وحملها على التراجع، في نكسة دلت على الصعوبات التي اعترضت الفرنسيين في احتلال المنطقة.

تحرك قوات الجنرال شارلي (Charlet) بمجال البرانس سنة 371916



ثالثاً. معارك سنة 1917 بتأثير واضح

دخلت المقاومة "البرنوسية" سنة 1917، مرحلة حاسمة مع تزايد وتيرة المواجهات ضد القوات الفرنسية، التي لجأت إلى استخدام سلاح الطيران على نطاق واسع. كان زعماء المقاومة المحليين المنضمين حديثا لعبد المالك (وعلى رأسهم محمد الخلادي والسبيع<sup>38</sup> ومحمد الشواي)<sup>95</sup> منكبين على تجديد التنظيمات وإعادة ترتيب التحركات. وبمجرد ما تم تحديد

الأهداف بدقة جرت استعدادات اللحظات الأخيرة بخطى حثيثة مع تقدم حملة التمشيط التي قادها -هذه المرة- الجنرال شاربي (Charrier) خلال شهر أبريل في بلاد بني فقوس ووربة وبني بوبعلى40.

وزع العقيد شاريي قواته إلى فرق مشاة وخيالة مدعمين بخمس قطع مدفعية من فئة 65 وقطعتين من فئة <sup>475</sup> زحفت القوات الفرنسية من اتجاهات مختلفة على البرانس وكزناية (مخيم عبد المالك)، وببلوغها مجال بني فقوس (باب مولاي علي) وجدت نفسها محاصرة من قبل مجموعة القائد الشواي واليزيد البقالي<sup>47</sup>، ومجموعة الشريف الحاج الراضي المشكلة من أربعمائة مقاتل برنوسي<sup>43</sup>. كان ذلك إيذانا ببدء معارك: وادي الجمعة ووادي بروم وسوق سبت وربة والترايبة والفزازرة ما بين 8 و10 أبريل، وما بين 14 و17 أبريل 1917<sup>44</sup>. والواقع أن تراجع المجاهدين في هذه المعارك وانسحابهم في كل مرة، كان "تاكتيكا" قتاليا طالما جربوه لإرباك حسابات العدو، فقد انسحبوا ليجروا وراءهم جنود الاحتلال، لتحصدهم نيران المشأة المختبئين في الحشائش وبين الصخور. وعلى الرغم من نيران مدفعية الاحتلال الشديدة كان المشأة المجاهدون يزحفون إلى الأمام، للالتفاف حول الفرنسيين والاقتراب شيئا فشيئا من قلب جيشهم الذي فقد ضباطه التحكم في تسيير القتال على جهات عدة. استمر المجاهدون في مناورة الفرنسيين بسوق الجمعة يوم 8 أبريل، وعرقلت فرق منهم تقدم الفرنسيين بسوق في مناورة الفرنسيين بوسوق الجمعة يوم 8 أبريل، وعرقلت فرق منهم تقدم الفرنسيين بسوق السبت وربة يوم 9 أبريل، وبسوق ثلاثاء الترايبة (بني فقوس) يوم 14 أبريل، والفزازرة (بني بوبعلى) ما بين 15 و17 أبريل 45. لقد أدى هذا الفتال الشرس إلى خسائر فادحة من الجانبين، وبكفي في هذا الجدول أن نكشف عن بعض الخسائر الفرنسية 64.

| 1        | القتلى                                    | عدد الجرحى | عدد    | المعركة |
|----------|-------------------------------------------|------------|--------|---------|
| لجرحى    |                                           |            | القتلى |         |
| - فواجت  | - القبطان ( Quais) قائد باب المروج        | 30         | 4      | 8 و9    |
| (Voigt)  | - الملازم فيرود Ferraud)                  |            |        | و10     |
| - وبيلين | - لجندي سالوم (Salome)                    |            |        | أبريل   |
| (Beylen) | - الكومندو كاركوبينو (Carcopino) (من فرقة |            |        |         |
| - تروهيل | الخيالة)                                  |            |        |         |
| (Trohel) |                                           |            |        |         |
| -        | - الرقيب بريكسي (Bruxelle)                | -          | 2      | 15 و16  |
|          | - الرقيب كريبسر ( Krebser)                |            |        | و17     |

أبريل

إن ما يؤكد النتائج الهزيلة التي حققتها حملة العقيد شاربي، هو العجز الفرنسي عن تأمين تنقل فرقهم والقضاء النهائي على مقاومة بني بوبعلى الذين ظل رجالهم خلال النصف الثاني من سنة 1917 يتنقلون في ربوع أراضي وربة وبني فقوس التي عُدت مندرجة في المجال الخاضع. لقد تحكم عبد المالك في جل النقط الحيوبة بالقبيلة وصار عهدد نقط التواصل الفرنسية بين المغرب والجزائر عبر تازة 47. لذلك جاءت زبارة ليوطى (Lyauty) إلى تازة يوم 5 يونيو 1917 لاحتواء الوضع ورفع معنوبات جنوده لفك "عقدة بني بوبعلي". ولاشك أن صاحب نظرية "التسرب البطيء" قد نصح قائد عملياته الجنرال أوبير (Aubert) بالخطة المناسبة لإنجاز ذلك. حاول الجنرال أوبير البدء بالتحكم في جبل النسور 49 على رأس قوات كبيرة، وعندما حاول احتلال مجال الفزازرة اضطر لمواجهة مقاومة شرسة في معركة "عين الحوط" يوم 13 يونيو 1917. لقد كانت بحق مصيدة أخرى للفرنسيين الذين اعترفوا في تقاربرهم بسقوط أربعة عشر قتيلا وجرح ثمانية وعشرين، على رأسهم الضابط بانتير (Panther)، والقبطان بونيشون (Bonichon)، والملازم كامليير (Cameliere). لقد بينت هذه المعارك عجز القوات الغازية عن تحقيق ما كان مخططا لها تحقيقه، لأنها انسحبت باتجاه قواعدها الخلفية بباب المروج وجبل الحلفة<sup>50</sup>. ولايزال بعض شيوخ بني بوبعلى اليوم يتذكرون معركة "عين الحوط" بالموضع القريب من عين جارية بفخذة الفزازرة، وكيف أجهز أجدادهم على قوات العدو وحققوا انتصارا ساحقا علها بإمكانات محدودة.

### ر ابعا: آخر المعارك سنة 1918 وتوقف المقاومة المؤقت

بدأت حدة المقاومة البرنوسية سنة 1918 تخف، وتركزت تحصيناتها في خط بوهارون- باب العشوب ذي المؤهلات الاستراتيجة والطبيعية الغنية، وضمن ذلك هدنة مؤقتة امتدت إلى حدود فصل الربيع، إذ لم تحدث مواجهات قوية بين المقاومة والفرنسيين، ولم يغامر أي فريق من الفريقين بالخروج أبعد من خطوط التحصينات. ورغم وجود بعض المناوشات هنا وهناك تأجل الحسم إلى شهري شتنبر وأكتوبر، حيث اضطر القصف الجوي $^{15}$  والتقدم العسكري الفرنسي "المرن" من جتي الحبايلة وكاف الغار المقاومين إلى الانسحاب من بوهارون نحو بني كرامة وصنهاجة $^{25}$  ومن ثمة تمكن الفرنسيون من احتلال بوهارون وكاف الغار وأسسوا هناك مركزين عسكرين

يمكن القول إذن، إن الأداء العام للمقاومة "البرنوسية" ما بين 1915 و1918، أثر بعمق في مشروع "التهدئة" الفرنسي، بالنظر إلى أن حظوظ تحقيقها لانتصارات حاسمة في خضم صراع أوسع دام أربع سنوات، كانت موجودة لما نزلت فعلها العسكري ميدانيا، لكن، ومع ذلك، كانت خسائرها أيضا كبيرة أعاقت مبادراتها نتيجة ظروف محلية وبنيوية، وأخرى لها علاقة بتفاوت الإمكانات والوسائل، وهذا ما كان له تبعات خلال الفترة الممتدة ما بين 1919 و1924 لما أصاب المقاومة الوهن وعلقت نشاطها في سياق وضع جديد فرضته استراتيجية الضبط السياسية والعسكرية الفرنسية، قبل أن يتأجج لهيب نارها ويتصلب عودها من جديد وبحدة أكبر، بانخراطها في حرب الريف، وهذه المرة بزعامة محلية وطارئة مشتركة بين محمد الخلادي ومحمد بن عبد الكريم الخطابي.

### خامسا: معارك سنة 1925 بزعامة الخلادى: تأجج المقاومة من جديد

جاء التحاق البادية البرنوسية بحركة الزعيم الريفي سنة 1925، بعد فترة عصيبة من الهيمنة السياسية والعسكرية الفرنسية على العناصر الفاعلة في البرانس، وبعدما انسل السكان وقائدهم الخلادي من القبضة الحديدية لفرنسا بدا أداء المقاومة ما بين أواخر أبريل وغشت 1925 مشجعا للغاية لما أطبق رجال البرانس بزعامة قائدهم "المناور" حصارهم الخانق على قوات الاحتلال في أمساف والقلعة وامسيلة والشياب وبوهارون. واستشعر المحتل خطورة الموقف وكاد أن يجهض مشروعه الاحتلالي في وسط الطريق. ويشفع دور القائد الخلادي في قيادة المقاومة "البرنوسية" خلال هذه الفترة الحساسة بأن يقارن بالقادة الميدانيين الذين ساهموا في حركة المقاومة وإن بقسط ضئيل وفي وقت متأخر ووجيز وتحت ضغط ظروف شخصية وحسابات سياسية.

القائد الخلادي واسمه الحقيقي: محمد بن الأزرق البرنوسي البوسعيدي، من مواليد 1885 بدوار الخوشنة (الطايفة). نشأ في بيت أبيه الأزرق البوسعيدي"، أحد أكبر أعيان قبيلة البرانس وقتها $^{54}$ . وسيتحمل الابن الذكي والشجاع $^{55}$  مسؤولية أسرته وقبيلته عقب وفاة والده بسلوان سنة  $^{50}$ 1910.

لقد كان لصفات الخلادي المميزة وكذا اتصاله المبكر بالفرنسيين منذ سنة 1913 دور حاسم في تعيينه شيخا على فخذة بوهليل سنة 1914 وقائدا على الطايفة مابين 1917 و1918 مابين قائدا لقبيلة البرانس بموجب ظهير 601921 حيث ظهر أحد أبرز مفعلى

سياسة الضبط "الأهلي" الفرنسية بالقبيلة<sup>61</sup>، قبل أن ينقلب على الفرنسيين في صيف 1925 ويتحول إلى زعيم" ناضج" في حرب الريف<sup>62</sup>. فما هي بعض أدواره في هذه الحرب؟

إن الحديث عن دور القائد الخلادي في حرب الريف، يقترن بضرورة استحضار حنكة الرجل السياسية، وتمرسه في ميادين القتال، ترجمته خططه العسكرية المطبقة بجهة البرانس ما بين يونيو ونونبر 1925، وفي الهجوم الذي تقرر تنفيذه يوم 11 يوليوز 1925 على المركز العسكري الفرنسي ببوهارون. اقتاد الخلادي فرسانه الذين ألبسهم زيا "مخزنيا"، صوب محيط مركز بوهارون. موهما النقيب روكسين (Roxin) بأنه عاد ليخدم الفرنسيين. وبعدما فتح القائد الفرنسي باب المركز انقض عليه رجال الخلادي وعلى من معه وبدأ إطلاق النار، فهرب النقيب روكسن آملا الوصول إلى مركز امسيلة 63. غير أنه سرعان ما قتل من طرف رجال الخلادي (حميدة بن مرابط 64، وستيتو بن قدور 65 والرحموني 66). إنها معركة فاصلة، تركت صدى سلبيا في الأوساط "الاستعمارية"، حيث وصفتها بالحدث الدرامي 67.

كما خاض الخلادي معارك شهر غشت وشتنبر 1925 ضد القوات الفرنسية والإسبانية المتحالفة تحت قيادة المارشال بيتان (Pitain)، وأربكت حرب الكمائن التي اتبعها رجال الخلادي التقدم الفرنسي فوق كتلة جبل سماط يوم 25 غشت<sup>68</sup>، في حين عكست نتائج معركة جبل أمساف والنهير في أواخر غشت تحولا نوعيا في ميزان القوى لصالح الفرنسيين رغم مجهودات الخلادي المضنية، وتتضح الصورة التي تعرضها الصحف الفرنسية لهذا التحول يوم 26 غشت، قولها: "خضنا معارك قوية حول جبل أمساف، حيث قاوم البرانس على شكل أنظمة خنادق تم إعدادها بإحكام. لكن تم طردهم بفضل سلاح المدفعية." 69

بذل الخلادي ورجاله جهودا إضافية لإيقاف زحف مجموعة العقيد دوس (Dosse) من الجهة الغربية ومجموعة العقيد كوراب (Corap) من الشرق، لكن لم يكن بمقدوره أواخر غشت 1925 إفشال خطة الجنرال بواشو (Boichut) المحبوكة، التي فرضت عليه الانسحاب التدريجي شمالا، ومكنت الفرنسيين في شتنبر من توسيع خط الإخضاع نحو تيزي وسلي $^{70}$ , ونقطة تايناست $^{71}$ . في حين ظل الخلادي خلال شهر أكتوبر يقود رفقة زعيمي وربة العربي التوهامي (شيخ أولاد عبو) والحاج محند الجالي $^{72}$  (شيخ أولاد عسى) الغارات العديدة من وراء خط المراكز العسكرية الفرنسية بصنهاجة $^{73}$ ، لاختراق جهة الكوزات مجددا $^{74}$ . بل وأثمرت جهوده إنشاء مجموعة "القطا" التي أزعجت الفرنسيين بمناطق بني امحمد وحجر ملول

جنوب مركز الشياب<sup>75</sup>. وما بين نونبر ودجنبر 1925 تمكن الفرنسيون وأتباعهم (القائد الركوك) من التحكم في آخر بؤر المقاومة بالقبيلة على تخومها الشمالية مع صهاجة، وهكذا توالت عمليات استسلام بطون القبيلة للفرنسيين الذين نجحوا في إخماد المقاومة.

#### خاتمة

يمكن إدراك الهزيمة التي ألحقت بالمقاومة "البرنوسية" في أواخر سنة 1925، بالنظر إلى منازلتها لجيش جرار من جميع الأطياف والأصقاع، جيشا مضمخا بتجربة حذقها من معارك عديدة في أوربا وجهات أخرى تحت قيادة عسكريين متخرجين من مدارس حربية حديثة، تدعمهم قوة اقتصادية ومالية لها وزنها، وادارة قوبة بقوانين مروضة من سياسة "ليوطوبة" ماكرة جربت منذ سنة 1915. لقد أدى الحشد العسكري الفرنسي-الإسباني لسنة 1925 والتعبئة الفرنسية التي خصت جهة البرانس إلى "تفتنت" بني مقاومة القبيلة، التي لم تستغل كل ما توفر لديها من سبل النجاح على نحو أمثل، فانطفأ وهجها تدريجيا، بسبب ترويج الفرنسيين دعاية مسعورة حول تشتت شمل أتباع الخلادي من البرانس وغيرهم من الربفيين أواخر سنة 1925، وتسخير الإدارة الفرنسية كل ما من شأنه إقناع "الأهالي" من البرانس بحتمية التفوق العسكري الفرنسي وبمحاسن نظامهم "الاستعماري"، ثم إن عناصر المقاومة قد شعرت بالإنهاك جراء صراع مربر وطوبل دام عشر سنوات، وتأكد لديها بأن الحدث الجلي الوحيد هو تحطم هيبة الخلادي المنبثقة من هيبة أمير الربف التي طالما وحدت صفوف البرانس بالريفيين، وجعلتهم في خندق واحد، وصار النشاط الدعائي الفرنسي عنصرا فعالا للاقناع من أجل استمالة أعيان القبيلة بشتى الوسائل والطرق، في وقت غابت فيه سلطة زعيم محلى قوى ومؤهل لخلافة من توفي أو أفل نجمه من زعماء المقاومة المحليين أمثال: سي إبراهيم الوربي، والشيخ بوكعيبات، وعلى الجراوي<sup>76</sup>، ومسعود حروش<sup>77</sup> ومحمد الشواي، والسبيع، والحاج حمو الفزاري، والقائد الكوراري، والعربي التوهامي، والحاج محند الجالي والقاضي مي العربي النخاصي<sup>78</sup> والسريج<sup>79</sup> والخلادي. وهكذا أعلن "الفراغ الزعماتي" بالبرانس عن نصر ماحق للفرنسيين بقيادة بيتان وعن تعميق هزيمة المقاومة واستسلامها على مضض بعد معارك ضاربة.

## الهوامش:

1- انتقلت ساكنة البرانس من 21000 نسمة سنة 1899 إلى 30000 نسمة سنة 1921. وجندت القبيلة سنة 1901 رجل، و 1907. وجل سنة 1913.

-Mouliéras Auguste, **Le Maroc inconnu**, première partie (exploration du Rif), Librairie coloniale et Africane, Paris, 1895, p. 359.**A. M, "Recensement Général 1921: région de Taza: Tribus des Tsouls, des Branès, des Ghiata et des Ait Telt"**, Carton B 16. Direction des affaires politiques, **Organisation territoriale du Maroc à la date du 15 mars 1940**, région de Taza, édition Felix Moncho, Rabat

- <sup>2</sup>- Campardou (J), "Notes archéologiques sur la région de Taza", *In Société de Géographie d'Archéologie de La province d'Oran*, t XLI, 1921, p.188
- <sup>3</sup>- Trenga (V), "Les Branès: notes pour servir à une monographie des tribus berbères de la région de Fès", In archives Berbères, 1915-1916, tome premier, fax 3, Ernest Leroux éditeur, Paris, p. 202

4- حول أصول القبيلة وتقسيماتها، أنظر مؤلفنا: قبيلة البرانس في مواجهة الاحتلال العسكري الفرنسي: دور الزعامات في قيادة المقاومة (1912-1926)، نشر المندوبية السامية لقدماء المقاومين وأعضاء جيش التحرير، دار أبى رقراق، الطبعة الأولى، 2017م، ص. 42-58

5- هو محمد المامون بن الشيخ محمد فاضل بن محمد بن عبيد "الشنكيطي"، من أبرز زعماء المقاومة البرنوسية. ولد بمدينة شنكيط سنة 1885. حفظ القرآن الكريم والمتون على يد والده. ثم انتقل إلى القرويين بفاس سنة 1907 لدراسة العلوم النحوية، والفقه والأدب. قام برحلة إلى مكة والمدينة والقدس ودمشق وبيروت... وعاد إلى فاس سنة 1910، قبل أن يلتحق للتدريس في جامع تازة، وبعد احتلال الفرنسيين لتازة سنة 1914 بايعته قبيلة البرانس على الجهاد. أنظر: دحمان (محمد)، "المجاهد الشيخ محمد المامون بن محمد فاضل وقبائل منطقة تازة"، مجلة الذاكرة الوطنية، منشورات المندوبية السامية للمقاومة، عدد 2، فاضل وقبائل منطقة تازة"، مجلة الذاكرة الوطنية، منشورات المندوبية السامية للمقاومة، عدد 2، ماكم، ص.6-74. القرشي (سليمان)، مادة "المامون محمد بن الشيخ محمد فاضل"، ضمن معلمة (حوالت محمد بن الشيخ محمد فاضل"، ضمن معلمة (Centre des Archives diplomatiques de Nantes (CADN), "Notice sur Chenguiti: lettre: le lt-colonel Derigoin commandant la région Fez", Taza 30 avril 1915, Carton 4MA/900/53, p. 2

-C.A.D.N," Rapport sur la situation politique au 1 juillet 1913", Maroc Oriental, cercle de la Moulouya, Mcoun le 1 juillet 1913, opérations militaires et de Polices 1913-1914, Carton 4MA/900/13, p. 3

- -Archives du Maroc (Rabat) (A.M), Rapport mensuel d'ensemble du protectorat, situation politique et militaire (R.M.P.), février, 1913, p. 4
- <sup>6</sup>- **Les Armées francaise dans la grande guerre,** tome IX, troisième volume, Imprimerie Nationale, Paris, 1939, p. 32
- http://jbala.hypotheses.org إنجاز الباحث اعتمادا على: 7
- 8- C.A.D.N, "Taza renseignements reçus de Fèz, colonne mobile Taza", le 20 janvier 1915, à 18 H 20, télégramme N° 14 M.T, Carton 4MA/900/13B
- 9- A.M, R.M.P, décembre 1914, p. 3
- <sup>10</sup>- C.A.D.N, "Copie de télégramme officiel", région Fez, le 28 décembre 1914, à 18 H, Qoutidien Politique, Carton 4MA/900/13B
- <sup>11</sup>- Château de Vincennes, paris, Service historique de l'Armée de Terre (S.H.A.T), "Rapport du chef de bataillion Moucin chef de service des renseignements sur la situation politique dans le territoire de Taza; période du 15 au 24 janvier 1915", série 3H, Carton 1556, p. 3
- <sup>12</sup>- C.A.D.N, "Copie de télégramme", 22 janvier 1915, N° 46R, 4MA/900/13B, Op.Cit
- <sup>13</sup>- **Archives Nationales de France ( A.N.F), Rapport de Henrys 1915-1916,** Fès 19 janvier 1915, Cote 474.AP.n 109, p. 141
- <sup>14</sup>- Historique des unités de la légion étrangère pendant la guerre 1914-1918: Maroc et **Orient,** Imprimerie D. Heintz, Oran, 1922, p. 33
- <sup>15</sup>- Les Armées francaise, Op.cit, p. 33-34
- <sup>16</sup>- (Historique du 2éme bataillon forment corps de 1er régiment étranger, Imprimerie Rapid, Casablanca, 1920, pp. 19-23). (Historique sommaire du 8 e du groupe d'artillerie de campagne d'Afrique, 22 juillet 1919). (Les armées française, Op.cit, p. 199). (Historique des unités de la légion étrangère, Op.cit, p. 12, 17)

Voinot (Louis), Sur les traces glorieuses des pacificateurs du Maroc, édition Charle-Lavauzelle, Paris, 1939, p. 146

<sup>17</sup>- **A.M**, **R.M.P**, juin, 1915, p. 6

18- هو حفيد الأمير عبد القادر الجزائري، ولد سنة 1868 بدمشق. قدم إلى المغرب سنة 1902، والتحق ببوعمامة لمقاومة الفرنسيين، ثم بثورة الجيلالي الزرهوني "بوحمارة" بتازة سنة 1904. عمل قائدا للشرطة الدولية في طنجة سنة 1906 قبل أن يظهر في أحواز تازة سنة 1915 ويقود قبائلها (البرانس) لجهاد الفرنسيين إلى حدود سنة 1918، اذ سينتقل إلى منطقة النفوذ الاسبانية مهددا المصالح الفرنسية، قبل أن يقتل في قربة

ميضار أواخر يوليوز 1924. أنظ: ابن منصور عبد الوهاب، أعلام المغرب العربي، الجزء الأول، المطبعة الملكية، الرباط، 1979م، ص. 320. سكيرج (أحمد)، المظل الوريف في محاربة الربف، تحقيق رشيد يشوتي، منشورات المعهد الجامعي للبحث العلمي، الرباط، 2009، ص. 98. بناني (عثمان)، "مادة الجزائري عبد المالك"، ضمن معلمة المغرب، الجمعية المغربية للتأليف والترجمة والنشر، مطابع سلا،1998م، ج 9، ص. 2985-2987

- <sup>19</sup>- C.A.D.N, ""Lettre de lt colonel Derigoin commandant la territoire de Taza à monsieur le colonel commandant la région Féz", Direction des affaires indigène", 5 aout 1915, Carton 4MA/900/31, pp.1-8
- <sup>20</sup>- **C.A.D.N, "Agissement abdelmalek 1915"**, Copie de télégramme officiel, 11 novembre 1915, N 1116 R.R, Direction de l'interieur, 1MA/282/7
- <sup>21</sup>- **C.A.D.N, "Agissement abdelmalek 1915"**, copie de télégramme officiel, 14 novembre 1915, N 1136 R.R, Direction de l'interieur, Carton 1MA/ 282/7
- <sup>22</sup>- E. A, "Sur le front marocain", *In Bulletin mensuel du Comité de l'Afrique française*, janvier-février 1916, p. 9
- <sup>23</sup>- "Le Maroc durant les huit premiers mois de guere Sur le front marocain mai 1915février 1916", l'action d'Abd El Malek et la situation au début l'année nouvelle, Carton 4MA/900/13, p. 16
- <sup>24</sup>- أبو القاسم (سعد الله)، "وثائق جديدة عن ثورة الأمير عبد المالك الجزائري بالمغرب"، ضمن المجلة التاريخية المغربية، العدد 1 يناير 1974م، ص. 61-62
- <sup>25</sup>- C.A.D.N, "Agissement abdelmalek 1915", copie de télégramme officiel, 4 décembre 1915, N 1201 R.R, Direction de l'interieur, Carton 1MA/ 282/7
- <sup>26</sup>"- Les armées francaises, Op Cit, p. 60, 67
- <sup>27</sup>- **C.A.D.N, "Copie de télégramme officiel",** N° 13 S. F, du bivouac de Taher Safsaf le 29 janvier 1916, quotidien politique de 27 janvier 1916, Carton 4MA/900/40
- $^{28}$  C.A.D.N, "Copie de télégramme officiel", N° 18 S.U. 3, du bivouac de Taher Safsaf le 30 janvier 1916, quotidien du 30 janvier 1916, colonel Simon commandant groupe mobile à général Henrys, renseignements Bab Mroudj, Carton 4MA/900/40
- <sup>29</sup>- C.A.D.N, "Quotidien Taza", N° 47 TA, 1er fév 1916, Carton 4MA/900/40, Op Cit
- $^{30}$  C.A.D.N, "Copie de télégramme Officiel", 13 février 1916 à 19 H, n° 580 R, quotidien politique du 13 février 1916, colonel Simon commandant groupe mobile à général Henrys, renseignements Bab Mroudj, Carton 4MA/900/40

- 31- Ibid
- <sup>32</sup>- C.A.D.N, "Agissement abdelmalek 1916", Bulletin de renseignements du 30 avril 1916, région de Fès, Direction de l'interieur, Carton 1MA/282/7
- 1916 برز اسمه في الوثائق الفرنسية بعد استشهاد أخيه سي إبراهيم الوربي في معركة القطا مطلع سنة 34. C.A.D.N, "Agissement abdelmalek 1916", Bulletin de renseignements du 22 février 1916, Direction de l'interieur, Carton 1MA/282/7
- <sup>35</sup>- **Historique sommaire du 10 groupe d'Artillerie de champagne d'Afrique**, L. Fouque, Oran, 1920, p. 3.
- <sup>36</sup>- C.A.D.N, "Territoire de Taza à commandement général du nord, priorite urgent quotidien du 30 mai 1916", télégramme N° 164 TRX, Carton 4MA/900/38
- Archives de guerre, mis à jour a la date du 20 décembre 1918, Henri Charles-Laauzelle, Paris, p. 133
- 37- www.delcampe.net

<sup>38</sup> من دوار الخوشنة. صديق الخلادي. عينه الفرنسيون سنة 1915 شيخا على بني ورياغل، قبل أن ينضم إلى الشنكيطي، ثم عاد ليخدم الفرنسيين، وبدل جهدا كبيرا لإخضاع بني بويعلى التي سيعين قائدا عليها سنة S.H.A.T, Capitaine Riez", Mohamed) وبعد استقراره بعين الخميس. اغتيل بتدبير من عبد المالك ben Larzreq El Khalladi ancien caïd des Branes", mémento des consiegnes du bureau du (cercle de tainest, 1947, Carton 3H 1629, pp. 6-13

- <sup>39</sup>-Ibid, pp. 11-12
- <sup>40</sup>- **Archives du Maroc (Rabat) (A.M)**, **Action allemande (1907- 1918)**, Avril 1917, Carton C 394, , p. 3
- 41- Ibid
- <sup>42</sup>- C.A.D.N, "Agissements Abdelmalek 1917", bulletin de renseignements, région de Taza, service des renseignements, N° 663 R, Taza Le 31 mars 1917, le lt-colonel Charlet, commandant le territoire de Taza, Carton 1MA/282/7. A.M, R.M.P, avril 1917, p.4
- <sup>43</sup>- **C.A.D.N**, "**Agissements Abdelmalek 1917**", bulletin de renseignements, région de Taza, service des renseignements, N° 462 R, Taza le 10 mars 1917, Carton 1MA/282/7
- 44- Historique des unités, Op.cit, p.29
- <sup>45</sup>- **"Sur le front marocain"**, *In Bulletin mensuel du Comité de l'Afrique française*, mai-juin 1917, p. 191
- <sup>46</sup>- Historique des unités, Op.cit, pp.20, 30-31 .Voinot (L), Sur les traces, Op.Cit, p. 154
- <sup>47</sup>- Voinot (L), Sur les traces, Op.Cit, p. 148
- <sup>48</sup>- Les armées francaise, Op.Cit, p. 141
- <sup>49</sup>- Voinot (L), Op.Cit, p. 148

- <sup>50</sup>- Historique des unités de la légion étrangère, Op.Cit, p.32. Les armées francaise", Op.Cit, p. 142. Les Goums mixtes marocains pendant la campagne 1914-1918, Imprimerie rapid, Casablanca, 1920, p 1. Voinot, Op.Cit, p. 149
- <sup>51</sup>- S.H.A.T, "Lettre de général Aubert chef de cercle de Taza à résidence général", 6 novembre 1918, Carton 3 H 1556
- <sup>52</sup>- **Archives du Maroc (Rabat) (A.M), Action allemande (1907-1918)**, septembre 1918, Car C 394, p. 4
- 53- Voinot (L), Sur les traces, Op.Cit, p. 149
- <sup>54</sup>- S.H.A.T, "Mohamed ben Larzreq El Khalladi", Op.Cit, p. 1-2
- <sup>55</sup>- Manue Georges R, **Sur les marches du Maroc insoumis**, Librairie Gallimard,1930, p. 176-177. **S.H.A.T**, "**Mohamed ben Larzreq**", Op.Cit, p. 15
- <sup>56</sup> رو اية شفوية، أجريت يوم السبت 20 ماي 2017م بتازة السفلى على الساعة العاشرة صباحا مع محمد بن علال بن لزرق البوسعيدي، من مواليد دوار الخوشنة سنة 1917 (وهو ابن أخ القائد الخلادي)
- $^{57\text{-}}$  C.A.D.N, "Le chef de bataillon Mougin, obj: "venue à M<br/>soun du Cheikh Kelladi des Taïfa, Carton 4MA/900/13
- $\textbf{S.H.A.T, "Mohamed ben Larzreq El Khalladi} \ , \ Carton \ 3H \ 1629, Op. Cit, p. \ 7$
- <sup>59</sup>- Ibid, p. 9
- <sup>60</sup>- "G VI 20 R de Taza: Beni Bou Yala : lettre de général Aubert; commandant la région Taza à monsieur le commissaire résident général Rabat", Direction des Affaires Cherifiennes, Le 14 novembre 1921, Carton 1MA/300/52
- <sup>61</sup>- C.A.D.N, "Lettre: le colonen Freydenberg; commandant la région de Taza à monsieur le ministre plénipotentiaire, délégué à la Résidence Général (Directeur des affaires indigènes et du service des renseignemants à Rabat", le 15 décembre 1923, Carton 1MA/100/195, p. 2
- 62- S.H.A.T, "Mohamed ben Larzreq", Carton 3H 1629, Op.Cit, p. 23
- <sup>63</sup>- Ibid, p. 26-27
- 64- من دوار الخندق (وربة). من أبرز رجال القائد الخلادي الذين انضموا معه إلى الثورة الريفية في شهر يونيو S.H.A.T, "Mohamed ben Larzreq", Op.Cit, p. وسيقتل بعد ذلك .20
- <sup>65</sup> من دوار الخندق، ومن رجال الخلادي الأوفياء الذين انضموا معه إلى الحركة الربفية في أواخر يونيو 1925 وانتقلوا معه إلى المنطقة الاسبانية بعد ذلك S.H.A.T, " Mohamed ben Larzreq", Op.Cit, p. 28

- 1925- من ساكنة دوار الخندق (وربة)، ومن رجال الخلادي الذين التحقوا معه إلى الثورة الربفية صيف 66 S.H.A.T, "Mohamed ben Larzreq", Op.Cit, p. 28 وإلى المنطقة الاسبانية بعد استسلام الخطابي
- <sup>67</sup>- Bordes (P), **Dans le Rif**, Imprimerie des mission Africaines, Lyon, 1927, p. 52
- <sup>68</sup>- Celarié (H), **L épopée marocain**, Libraire Hachette, 1928, p. 140-142
- $^{69}$ . "Nous occupons les anciens postes de la région des Branès", *In Le Figaro*,  $72^{\rm éme}$  année,  $N^{\circ}$  240, vendredi 28 aout 1925, p. 1
- $^{70}$  ابن عزوز حكيم، معارك الثورة الريفية، مطبعة الساحل، الطبعة 2، الرباط، 1983م، ص. 220 ما - $^{71}$  Anonyme, "La bataille du Riff", *In Revue France-Maroc*, 9ème année, N° 105, aout 1925, p.178
- <sup>72</sup>- من أعيان أولاد عسى وشيخها، اشتغل مع الفرنسيين الذين عينوه عضوا بجماعة البرانس مرتين سنتي 1919 و1922، قبل أن يلتحق بالحركة الريفية سنة 1925، ويشارك الخلادي في عدة معارك، خاصة معركة 17أكتوبر 1925، ومعارك دجنبر 1925 التي سيتشهد في إحداها هو وابنه عبد السلام.
- <sup>73</sup>- **Archives du Maroc (Rabat) (A.M), "Situation politique 1925**", rapport mensuel mois d'octobre 1925, Carton B 08, p. 4
- <sup>74</sup>- S.H.A.T, "Mohamed ben Larzreq", Carton 3H 1629, Op.Cit, p. 32
- 75- C.A.D.N, "Bulletin de renseignement n° 7 du 21 au 30 décembre 1925", (confidentiel), commandement supereur des troupes du Maroc, Etat-Major, 2<sup>éme</sup> bureau, N° 867/2, opérations militaire de 1925, front nord, Fès le 31 octobre 1925, Carton 1MA /100/156, p. 2
- <sup>76</sup> هو علي بن مطيطو الجراوي (أولاد جرو). ولد على الأرجح سنة 1850. تميز موقفه من الفرنسيين بالتذبذب. في سنة 1915 ساعدهم في عمليات إخضاع بطون وبة، وانقلب عليهم في أواخر دجنبر في معركة بوقلا. وسيلقى عليه الجنرال شارلي (Charlet) القبض أواخر ماي ومطلع يونيو 1916.
- 77- من شيوخ بني فقوس، وقد ظل موقفه من مقاومة الاحتلال غير واضح إلى حدود يوم 7 دجنبر 1915، حيث أقنعه سي إبراهيم الوربي بالمشاركة وإخوانه في معركة بوقلال، لكنه استسلم للفرنسيين في منتصف دجنبر 1915، وعاد ليدعم عبد المالك في معارك شهر مارس 1917 بوادي الجمعة (بني فقوس). ولا نعثر في الوثائق الفرنسية التي اطلعنا عليها ما يبرز سبرة بعد سنة 1917
- <sup>78</sup>- هو سي العربي النخاصي، قاضي البرانس، وصهر الخلادي، كان منزله بالنخاخصة (وربة) سنة 1925 قبلة لزيارات زعماء المقاومة، واحتضن أسرة الخلادي عندما سافر هذا الأخير إلى تاركيست للقاء ابن عبد الكريم. S.H.A.T, " Mohamed ben Larzreq", قبل أن يبرز اسمه في الثلاثينيات كأحد العدول في محكمة وربة ,"Op.Cit, pp. 25, 41
- <sup>79</sup>- ينتمي إلى فخذة أولاد كنون (وربة)، انضم إلى الحركة الريفية منذ أواخر يونيو 1925، وساعد الخلادي في مواجهات غشت. ومع تقدم الفرنسيين في شهر أكتوبر حاول الالتحاق بالخلادي بالمنطقة الاسبانية، غير أن

الريفيين منعوه وسجنوه في تاركيست. وبعد انتهاء حرب الريف عينه الفرنسيون شيخا على تربيعين (وربة) S.H.A.T, "Mohamed ben Larzreq", Op.Cit, pp. 24, 31, 33)

الكاتب: أ/ محمد بن ترار طالب دكتوراه جامعة شلف

عنوان المقال: دور الجزائر في دعم حركات التحرر في العالم و مناهضة الاستعمار في القارة السمراء" قضية الصحراء الغربية انمودجا"

## البريد الالكتروني: bentrar1974@yahoo.fr

تاريخ الارسال: 03/01/2020 تاريخ القبول: 19/02/2020 تاريخ النشر: 03/01/2020 دور الجز ائر في دعم حركات التحرر في العالم و مناهضة الاستعمار في القارة السمراء " قضية الصحراء الغربية انمودجا "

الملخص بالعربية: تقدم المداخلة الدور الفعال التي لعبته الجزائر في دعم حركات التحرر بأفريقيا وتصفية الاستعمار ، والدور الذي لعبته الديبلوماسية الجزائرية بعد الاستقلال في إرساء الامن والاستقرار بالقارة السمراء ، من خلال دعم الشعوب المستضعفة في التحرر والاستقلال .

وتناقش المداخلة قضية الصحراء الغربية المدعومة من قبل الجزائر، والتطرق لأهم المواقف الجزائرية في المحافل الدولية لدعم القضية الصحراوية مع الوقوف عند اهم الحوادث والاحداث المتعلقة بالقضية من الاستقلال الى يومنا هذا واهم النتائج التي تم تحقيقها بناء على المواقف والجزائرية والاطروحات السياسية التي قدمتها الدبلوماسية الجزائرية لحل المشكل. كلمات مفتاحية: الدبلوماسية الجزائرية، حركات التحرر، تصفية الاستعمار، الاستقلال، الامن والاستقرار، المحافل الدولية، الاطروحات السياسية.

#### مقدمة

تلعب الجزائر دورا فعالا في حل الازمات في الساحل الافريقي بالطرق السليمة ودعم حركات التحرر بأفريقيا من اجل تصفية الاستعمار ، وتشجيع البلدان على تسير امورها بنفسها ، وتشجيع العمليات التحريرية بطرق سلمية ، والقضاء على كافة اشكال العنف والحروب وفقا لما جاء في بيان أول نوفمبر 1954 وما نجم عنه من دعم لمبادرات حق تقرير المصير للدول المستعمرة و تعتبر قضية الصحراء الغربية أحدى أواخر المعاقل التي تستوجب الاستقلال والتي لقيت دعما كبيرا من قبل الدولة الجزائرية منذ استقلال الجزائر سنة 1962 باعتبارها احد اهم القضايا الراهنة رفقة القضية الفلسطينية التي تلقى دعم الدولة الجزائرية الحديثة بمختلف حكوماتها المتعاقبة في الجهة المحراوبة التي أعلنت فها الجهة

والتي تطورت الى قضية دولية تلقت الدعم والسند من قبل الدول الرافضة للاستعمار ، وكانت القضية التي شطرت مواقف دول القارة الافريقية والعالم الى جناحين ، جناح مؤيد للقضية الصحراوية والذي تتزعمه الجزائر واسبانيا ، وجناح مؤيد للمغرب بالحماية على الساقية الحمراء ووادي الذهب بزعامة النيجر وفرنسا ودخلت حرب المصالح السياسية الساحة لتبقى القضية على أدراج هيئة الأمم المتحدة منذ أكثر من 10 سنوات بين جدب ورد في المواقف خاصة وان هذه القضية كانت سببا في اندلاع حروب إقليمية على غرار حرب الرمال سنة 1963 وواقعة أمقالا سنة 1976  $^{5}$  بدعم من أطراف بعيدة عن المنطقة على غرار مصر وفرنسا والولايات المتحدة الامريكية ، ومن خلال دراستنا هذا سنحاول ان نقف على موقف الجزائر من القضية الصحراوية تاريخيا وسياسيا وما هي القواعد التي بنت عليه الجزائر موقفها ، وهو الأمر الذي يستوجب علينا آن نطرح الإشكاليات الأساسية التي نبني عليها المداخلة ، والمتمثلة في الاتي:

هل كانت الصحراء الغربية قبل الاستعمار الاسباني إقليم حر؟ وماهي الدو افع التي بنت عليها الجزائر قناعاتها السياسية لدعم القضية الصحراوية؟ وكيف كانت السبل في ذلك؟ 1-جدلية الاعتراف بالصحراء الغربية ككيان أم كدولة وموقف الجزائر منه؟

تختلف الدراسات القانونية حول قضية اعتراف الجزائر بالصحراء الغربية ففي الوقت الذي يرى الجناح السياسي للدولة الجزائرية أن الاعتراف الدولي بدولة جديدة يعتبر في الأونة الأخيرة من احدى الشروط الرئيسية لوجود هذه الدولة في المجتمع الدولي وقبولها من كافة أعضاء المجتمع الدولي أو غالبية أعضائه ،أو من أكثرهم قوة و نفوذا 6، وهو ما يتحقق في قضية الصحراء الغربية الذي تعترف بها دول كبرى ومن مختلف انحاء العالم ، على رأسها غالبية الدول الافريقية القريبة من موقع القضية وعمقها لأنها تتعلق بشعب افريقي الذي كان مستعمرا من قبل الاسبان ، وبعد الاستقلال أعلنت الجبهة الشعبية لتحرير الساقية الحمراء ووادي الذهب عن قيام دولة مستقلة وذات سيادة في 27 فبراير 1976 ليصدر في اليوم الموالي دستور الدولة وسرعان ما نالت اعتراف جملة من الدولة على رأسها الجزائر ، مدغشقر ،

الموزمبيق والهند لتتوسع القائمة بعد 24 سنة الى غالبية الدول الافريقية  $^{7}$ ، وهو ما يحقق المبدأ الأول الذي بنت عليه الدولة الجزائرية موقفها المنبثق من بيان ؟أول نوفمبر وما تلاه من السياسة الخارجية للدولة الجزائرية ، خاصة وان اغلبية الدولة التي تعترف بالصحراء الغربية كدولة هي دول افريقية وتقاسم الجزائر نفس الأفكار والمبادي زيادة على دول وقفت ضد المغرب في حرب الرمال سنة 1963 وواقعة امقالا سنة 1976  $^{8}$ . وما يضاعف من قوة الموقف الجزائري في هذه القضية هو قرار محكمة العدل الدولية التي انعقدت ما بين 25 جوان الى غاية 30 جويلية من سنة 1975 والتي خلصت بعد المداولات الى ان كل الوثائق التي تم فحصها وخصوصا المراسلات الخاصة بتطبيق معاهدة تطوان 1860 وكذا الاتفاق الاسباني المغربي سنة 1900 وما تبعتها من رسائل الاتفاق الذي عق بين فرنسا والمانية سنة 1911 لا تشكل قرينة قوية لضمان الاعتراف بسيادة المغرب على الصحراء الغربية ولا يعتبر دليل على وجود سلطة فعلية لسلطان المغرب في إقليم الصحراء الغربية  $^{10}$ 

من جهة أخرى نجد الرأي المخالف مبني على اتفاقية مدريد <sup>11</sup> والذي خلص بعد اكثر من يومين من التفاوض الى اتفاقية المبادئ التي تقسم الأرض الصحراوية بين المغرب وموريتانيا في حين تستفيد اسبانيا اقتصاديا وعسكريا من خلال الترخيص لإقامة قاعدتين عسكريتين مقابل جزر الكناري والسماح لأسطولها البحري بالصيد في المياه الإقليمية الصحراوية ، زيادة على ضمان استغلال الفوسفاط من مناجم بوكراع ، هذا الرأي ورغم تدويله من قبل الجناح المدعم للمغرب لكنه بطريقة معاكسة يدعم الموقف الجزائري بقوة بحكم انه يخالف المادة 77 من الميثاق الامي لان اسبانيا لم تحل ملف الصحراء الغربية ضمن مجلس الوصاية ؟؟<sup>12</sup> عدلية الاعتراف بالصحراء الغربية بين التاريخ والقانون والسياسة و اثره على الموقف الجزائري:

يختلف الدارسون للقضية الصحراوية من مؤيدين للاعتراف بها كدولة مستعمرة تستوجب الاستقلال، أو الذين يحاولون فرض تبعينها للمغرب عبر بوابة الحكم الذاتي ، في طريقة الاعتراف ، فإذا اجمع السياسيون ورجال القانون أن الاعتراف الدولي باي دولة يستوجب ان تكون ذات تموقع في المجتمع الدولي ،وتكون لديها رقعة جغرافية وقيادة شرعية معترف بها ، زيادة على ان تقبل من كافة أعضاء المجتمع الدولي أو من غالبية أعضائه من ذوي القوة والنفوذ والتأثير ، وهو ما يتوفر في قضية الصحراء الغربية التي تملك رقعة جغرافية كانت محتلة من قبل الاسبان وقيادة التي ظهرت ، سنة 1976 ضمن الجبهة الشعبية لتحرير

الساقية الحمراء ووادي الذهب والتي لقيت اعترافا دوليا ، جعل الجزائر تتخد قرارها بدعمها مع الدول الأوائل بحكم ان المبدأ صحيح والشروط الأساسية متوفرة خاصة في اعتراف أعضاء الوحدة الافريقية بالصحراء الغربية .

هذا وقد أعطى اعتراف منظمة الوحدة الافريقية بدولة الصحراء الغربية تعزيزا للموقف الجزائري الذي أعتبر صائبا ، خصوصا بعدما تم الاعتراف بالصحراء الغربية كدولة ذات عضوية كاملة في الاتحاد الافريقي وتم منحها مقعدا مثل باقي الدول ذات السيادة والكيانات ، الامر الذي اعتبره المغرب استفزاز وانسحب من عضوية منظمة الوحدة الافريقية سنة 1984 والذي يعتبر اول انسحاب من عضوية المنظمة ، والذي اكد المغرب انه خروج لمثاق المنظمة على المبادئ التي تنص على احترام السيادات الدولية وكياناتها واسس للتمرد من قبل مختلف التنظيمات ، واثار المغرب القلاقل حول هذه القضية واعتبر الاعتراف بدولة ليس لها وجود على الأرض ولا كيان على الخريطة .<sup>13</sup>

هذه الرؤيا التي يعتبرها السياسيين العرب يتقدمهم الدكتور حسن شبكشي $^{14}$  خطا جسيما ويربط الصحراء الغربية على انها جزء من المغرب معللا تحليه بميثاق الدار البيضاء  $^{15}$ ، مؤكدا ان الصحراء الغربية هي مجرد جماعات تقيم بمخيمات تندوف بالحدود الغربية الجزائرية ، وبالتالي فأن الاعتراف بها من قبل أعضاء الوحدة الافريقية غير مقبول ، لعدم توفر شرط أقامه أصحاب الدوى (البوليساريو) فوق الأرضية التي تقيم وطنا به $^{16}$  ، وبالتالي حسب أصحاب هذه النظرية ان علاج هذا المشكل كان يستوجب ان يكون وفقا للسبل المتاحة وكذا طريقة التعايش لفصول القضية  $^{17}$ .

هذه التبريرات التي حاولت المغرب تسويقها منذ سنة 1984 الى يومنا هذا اصطدمت باعتراف أكبر مؤسسة اشتراكية دولية في العالم وهي هيئة الأمم المتحدة التي تعمل الى حسم قضية الصحراء الغربية ،الى غاية اليوم من خلال طرح خيار الاستفتاء الذي تحاول المغرب اجهاضه ، هذه الهيئة التي اعتبرت القرار الجزائري عين الصواب من خلال الموقف المبدئي مع حق الشعوب في تقرير مصيرها ، وأكدت ذات الهيئة ان ما قامت به منظمة الوحدة الافريقية هو عين الصواب ، بحكم انها صادقت على قرارها بعد الأخذ بعين الاعتبار إرادة شعب هذا الإقليم الافريقي ، ومن باب الحفاظ على السلم وأمن افريقيا وسلامتها واحتراما لحق تقرير الشعوب لمصيرها والتصرف في شؤونها وعدم المساس بالحدود الموروثة عن العهد الاستعماري التي تعتبر من الأركان الأساسية في اصدار القرارات وهو المبدأ الذي اقرته في ميثاق المنظمة

الافريقية ضمن التمهيد في الفقرة السابعة، والذي طبقوه بكل حزم خلال اجتماع منظمة الوحدة الافريقية بالقاهرة سنة 1964 وهو القرار الذي صادق عليه رؤساء الدول في اجتماعه خلال سنة 1965.

وفي الجانب التاريخي فقد غدت محكمة العدل الدولية وبناء على طلب الجمعية العامة للأمم المتحدة خلال جلساتها ال20 المنعقدة للنظر في قضية الصحراء الغربية في الفترة الممتدة ما بين 25 جوان و30 جويلية موقف الجزائر ، وفندت رؤى كل من موريتانيا والمغرب السيادية على الإقليم الصحراوي من خلال الوقوف على انه مستعمرة اسبانية منذ 1884 واجابت عن أسئلة التبعية لها بالنفي وصادقت على 1960/12/14 الذي يحمل الإعلان حول منح الاستقلال للبلاد والشعوب الرازخة تحت الاستعمار بعد خروجه والعمل على تطبيق حق تقرير المصير، واعتبرت أن جباية الضرائب لفائدة سلطان المغرب من سكان منطقة الصحراء الغربية غير كاف لأخذه كدليل يضمن تبعية إقليم الصحراء للمغرب ولا لموريتانيا بحكم ان الشيخ ماء العينين كان يعمل بإقليم الساقية الحمراء تحت امارة السلطان.

#### 3. دور الجز ائر في تراجع موريتانيا عن تقسيم الصحراء الغربية ودعم الجوار للقضية:

لعبت الدولة الجزائرية وعلى رأسها الرئيس الراحل هواري بومدين دورا فعالا في الغاء اتفاقية مدريد وتراجع موريتانيا وعلى رأسها المختار ولد دادة عن أطماعهم في ارض الصحراء الغربية ، هذا وكانت موريتانيا قد اختلفت مع الجزائر خلال صيف سنة 1975 فارتمت في أحضان المغرب وراحت تصادق على قبول تقسيم الصحراء الغربية مع المغرب بوساطة اسبانية التي تحاول السيطرة على المنطقة في مجال الصيد وتحافظ على مكانتها الاقتصادية ، هذا الاختلاف ظهرت بوادره بقوة في لقاء بنواحي بشار الذي لم يعامل فيه هواري بومدين المختار ولد دادة كرئيس ، بل ان الجزائر قامت بحجز طائرة المختار ولد دادة مقابل ديون موريتانيا ما جعل الأمور الموريتانية تتعقد خاصة في ظل وقف الدعم الجزائري . و1

امام هذا الوضع لم يجد المختار ولد دادة غير الاتصال بالزعيم معمر القافي شارحا له الظروف التي تنتظر موريتانيا في المستقبل القريب، الذي وعد بدعمه خاصة بعدما استعمل الرئيس الموريتاني الخديعة مدعيا ان المغرب يحاول اقتحام حدوده والسيطرة على أجزاء من ترابه، ليضمن الحصول على شحنة من الأسلحة لدخول الصحراء الغربية، هذا التصرف الذي قلب الموازين السياسية بالمنطقة وخلق تحركات اجتماعية كادت ان تعصف بكيان موريتانيا من الحركة الشعبية الداخلية التي قادها الزنوج (السكان الاصليون لموريتانيا

)<sup>20</sup>الذين يرفضون كل اشكال التعايش مع مواطني الصحراء الغربية أو ما يعرفون بسكان الساقية الحمراء ووادي الذهب لأنها تهدد كيانهم وتقلب موازين القوة في البلاد ، خصوصا وان سكان الساقية الحمراء اكثر عدد وبالتالي سيسيطرون على الحكم في موريتانيا.

هذا وكانت هذه الحركية الاجتماعية سببا في تهديد العلاقات ما بين موريتانيا والمغرب من خلال واقعة البساط الأحمر في مطار بموريتانيا <sup>12</sup>التي اعتبرا الحسن الثاني إهانة له رغم تأكيد حاكم نواديبو الزنجي انه كان في التنظيف ، الا القضية كانت مفتعلة في لقاء كان من المفروض انه يدرس قضية تقسيم الصحراء الغربية ما بين موريتانيا والمغرب بوساطة إسبانية ، هذه الحادثة غيرت سير القضية خاصة وان اللقاء لم يدم اكثر من نصف ساعة ولم يسمح فيه لممثل الصحراوين بالدخول للاجتماع وحضوره ولا حتي تفويض من ينوب عنه وتقديم مذكرة.

هذا ويتضع من خلال اللقاء الموريتاني المغربي الأخير الطموح المغربي في ابتلاع الصحراء الغربية ، حيث تؤكد بعض الكتابات ان المغرب كان وراء حركة الزنوج الموريتانيين لقطع الطريق امام نواكشط في الطموح بالصحراء الغربية خاصة وان كل منهما كانت تدعي ضمها من اجل الحفاظ على الوحدة الإقليمية ما خلق كيانا جديدا كشف دوافع الطرفين واطماعهما التي تحولت الى صراع غير معلن وسرعان ما تم إعلانه من قبل المغرب ،

من جانب أخر فقد كلف دعم موريتانيا للمسيرة الخضراء تدهور الأوضاع الداخلية لموريتانيا ما أدى الى انقلاب 1978/07/15 الذي أطاح بنظام المختار ولد دادة و تكلل بوقف العمليات الصحراوية بالأراضي الموريتانية وانتهى بتنازل موريتانيا عن اطماعها في الصحراء الغربية من خلال اجتماع منظمة الوحدة الافريقية بمنروفيا عام 1979 ووقعوا اتفاق السلام في الجزائر خلال نفس السنة. 22

هذا الاتفاق جعل موريتانيا تنسحب من المخطط وتشجع الصحراويين على المحافظة على وجودهم والاعتماد على جماعية الشيوخ الصحراويين الذين أقاموا لقاءا في منطقة" القلتة"<sup>23</sup> وجمع أكثر من 60 شيخا ورئيسا للقبائل وتخلله تأسيس مجلس للجماعة الصحراوية يتكون من حوالي 100 عضو واصدروا خلاله بيانا تاريخيا تمسكوا به باستقلالهم عن كل من موريتانيا والمغرب واكدوا التفافهم حول جهة البوليساريو وتشكيل المجلس الوطني الصحراوي المؤقت.<sup>24</sup>

هذا التحول من قبل الجناح الموربتاني الذي رجع الى علاقاته مع الجزائر التي لعبت دورا فعالا في المنطقة من خلال جمع المواقف العربية أتجاه القضية فكان اللقاء الأول مع الزعيم الليبي معمر القذافي سنة 1975 بمنطقة حاسى مسعود والذي خلص الى دعم منظمة البوليساريو ، كما أقامت ليبيا علاقات معها تخص الدعم المادي والعسكري وتحولت طرابلس الى قاعدة أساسية لجهة الساقية الحمراء ووادى الذهب ، حيث تمكن الصحراويين من بث اول برنامج أداعي من طرابلس بعنوان "الساقية الحمراء ووادى الذهب في طريق التحرير" والذي ترك اثارا كبيرة بالمنطقة واحتج بشأنه المغرب احتجاجا كبيرا .25 هذا وقد ظلت ليبيا صاحب اهم موقع دعم للقضية الصحراوبة بمعية الجزائر طيلة عشرية من الزمن الي غاية أواخر 1983 اين بدأت تجنح ليبيا نحو الحياد ،من جهها لعب مصر دورا كبيرا في دعم حق تقرير مصير الشعب الصحراوي وكانت مصر بصفتها الصديقة التقليدية للجزائر فكانت تؤبد أفكار التحرر وطالبت سنة 1981 بضرورة تنظيم استفتاء في الصحراء الغربية حول تقرير المصير تشرف عليه هيئة الأمم المتحدة أو أي هيئة دولية ، من جانب اخر أيدت دول المشرق العربي اتفاق مدربد وطالبت اسبانيا بقبول طلب المغرب لتقسيم الصحراء وقد تزعمت هذه الفكرة اغلب دول المشرق العربي وعلى رأسهم الكوبت التي دعمت المغرب بقوة .26 من جهتها منظمة التحرير الفلسطينية اخدت موقفا الى جانب المغرب من خلال رسالة ياسر عرفات الى الملك الحسن الثاني في 1975/11/11، ورغم ان منظمة التحرير الفلسطينية كانت في غنى عن اقحام نفسها في هذا الملف لكي لا تخسر الاجنحة المدعمة لاستقلال الصحراء الغربية في دعم القضية الفلسطينية لكن ياسر عرفات تدخلت لكسب دعم الرباط وجاء ضد قرارات هيئة الأمم المتحدة التي تعتبر إقليم الصحراء الغربية اقليما متنازع عليه ، هذا وقد كان للجزائر دورا كبيرا في التحول الدولي لدعم الصحراء الغربية التي أصبحت اليوم بأجماع دولي على انها قضية تصفية استعمار.

#### الخلاصة:

ان المتفحص لمسيرة الجزائر في دعم قضية الصحراء الغربية كقضية تصفية استعمار يقف أن الموقف الجزائر لم يتغير ولم يتزحزح رغم ان الخصم في القضية دولة شقيقة مجاورة وهي المغرب التي كان لها دور وعلاقات تاريخية قديمة في مجال دعم الثورة وكذا تقرير المصير، ما يشير ان القضية مستمدة من مبدأ أساسي ووثيقة دستورية التي بنيت علها الثورة التحريرية وهي بيان أول نوفمبر الذي حددت فقراته السياسة الخارجية للجزائر الداعمة للدول

المستعمرة لتحقيق استقلالها ، ورغم ما دفعته الجزائر من خسائر بشربة وعسكرية وسياسية في سبيل التخلي عن دعم هذه القضية على غرار أحداث حرب الرمال 1963.. معارك مقالا سنة 1976 لكن الموقف الجزائري لم يتزعزع كما انه يدعم كافة المنظمات التحريرية في العالم على غرار القضية الفلسطينية.

هذا ورغم التحول السياسي والفتور في العلاقات الذي يشهده الواقع السياسي مع المغرب طيلة عقدين من الزمن ورغم عودة العلاقات من خلال فتح الحدود البرية ما بين الجزائر خلال أواخر الثمانينات وعودة العلاقات الديبلوماسية ما بين البلدين الا ان الموقف لم يتغير رغم المحاولات، لتشهد المنطقة إعادة اغلاق الحدود في 1994/08/24 بعد أحداث فندق افني بمراش لكن ذلك أيضا لم يغير من الموقف ما يؤكد أن الديبلوماسية الجزائرية تعتمد على المواقف وليس على المتغيرات لأنها منبثقة من تاريخ عريق وثابتة على قواعد متينة ومبادئ لا تستوجب التراجع الا بزوال الاستعمار

#### قائمة المصادر والمراجع:

- صالح فركوس ،تاريخ الجزائر من ما قبل التاريخ إلى غاية الاستقلال ، دار العلوم للنشر، الجزائر، 2005
- . طاهر مسعود ،نزاع الصحراء الغربية بين المغرب والبوليساريو ، دار المختار ،دمشق ، سوريا ،1997
- . محمد بادي ، مصطفى الكتاب ،النزاع على الصحراء الغربية بين القوة وقوة الحق ،مكتبة الأسد ،دمشق ، سوريا 1998
- . محمد المجدوب ، التنظيم الدولي ، النظرية والمنظمات العالمية والإقليمية المتخصصة ، ط-07، منشورات الحلى الحقوقية ، بيروت لبنان، 2002
- . الدكتورعلي حسن الشبكشي محلل اقتصادي سعودي من مواليد 1964/05/17 شغل عضو شركة عكاظ للصحافة والنشر مشهور بكتابه " قراءة في كف افريقيا الذي طبعه سنة 1998
- . عبد الوهاب بن منصور ،ملف الصحراء المغربية الغربية ، أمام مؤتمر القمة العشرين لمنظمة الوحدة الافريقية المنعقد باديس ابابا12 نوفمبر 1984، المطبعة الملكية الرباط، المغرب 1984،
  - .على حسن شبكشي ، قراءة في كف افريقيا ، دار النهار ، دم ،1998 ،

- . مذكرة خاصة حول الصحراء الغربية ، الجمهورية الجزائرية الديموقراطية الشعبية
- . محمد سعيد القشاط: الاسراب الجانحة ، دار العلوم العربية ، بيروت لبنان ،1989
- . نبيه الاصفهاني ،محور الصراع في الصحراء الغربية ، مجلة السياسة الدولية ، العدد،1975/01/29،
- ميلود بن غربي ، موقف الجزائر من نزاع الصحراء الغربية في اطار المتغيرات الإقليمية والتحديات الوطنية ، كنوز الحكمة ، الجزار، 2011
- . ميلود بن غربي ،الصحراء الغربية والحل المفقود ، مقال صحفي بجريدة الاخبار اللبنانية ، 2007/01/13
  - . مجلة السياسة الدولية المصرية ، العدد 44 ، ابريل 1976 الهوامش

1- صالح فركوس ،تاريخ الجزائر من ما قبل التاريخ إلى غاية الاستقلال ، دار العلوم للنشر ، الجزائر ،
 2005 م 433

2- مجلة السياسة الدولية المصربة ، العدد 44 ، ابربل 1976 ص 220،221

3- ميلود بن غربي ، موقف الجزائر من نزاع الصحراء الغربية في اطار المتغيرات الإقليمية والتحديات الوطنية
 ، كنوز الحكمة ، الجزار ، 2011 ص74

4. حرب الرمال هي حرب اندلعت ما بين الجزائر والمغرب في شهر أكتوبر من سنة 1963 غاية واستمرت الى غاية 1964/02/20 وذلك بعد زحف الجيوش المغربية على منطقة تندوف وحاسي بيضة بدعم من فرنسا
 ينظر "Ottaway1970P166"

أ- واقعة أمقالا هي معركة اندلعت ما بين 03 الوية من الجيش الجزائري وعناصر من البوليساريو في يناير من سنة 1976 بعد اعتراض الجيش المغربي لقافلة مؤن جزائرية كانت في طريقها الى البوليساريو ما تسبب في مقتل ما يقل عن 400 قتيل و 106 سجين وانتهت في 15 فبراير 1976 ينظر " MOURICE BARBIER.LE ...
CONFLIT DU SAHARA OOCCIDENTAL.PARIS.1982 P185

6. ميلود بن غربي ، المرجع السابق ص 75.

7. محمد بادي ، مصطفى الكتاب ، النزاع على الصحراء الغربية بين القوة وقوة الحق ، مكتبة الأسد ، دمشق ، سوريا 1998، ص ص 82،83

8. ميلود بن غربي ، مرجع سابق ص75

9. محمد بادى ومصطفى الكتاب، مرجع سابق، ص 63

- 10. طاهر مسعود ، نزاع الصحراء الغربية بين المغرب والبوليساريو ، دار المختار ، دمشق ، سوريا ، 1997، ص
- 11. هو اتفاق عقد في مدينة مدريد بتاريخ:14 نوفمبر 1975 جمع 03 دول موريتانيا ، اسبانيا والمغرب ، ينظر ميلود بن غربي ص64<sup>11</sup>
- 12. محمد المجدوب، التنظيم الدولي، النظرية والمنظمات العالمية والإقليمية المتخصصة، ط-07، منشورات العلي الحقوقية، بيروت لبنان، 2002 ص 282
  - <sup>1313</sup>. مبلود بن غربی، مرجع سابق، ص ص<sup>77،78</sup>
- 14الدكتورعلي حسن الشبكشي محلل اقتصادي سعودي من مواليد 1964/05/17 شغل عضو شركة عكاظ للصحافة والنشر مشهور بكتابه " قراءة في كف افريقيا الذي طبعه سنة 1998
  - 15. ميثاق الدار البيضاء ، انبثق عن لقاء جرى سنة 1961 بالمغرب برئاسة محمد الخامس وحضرته وفود مصر ، سوريا ليبيا ، غانا ، مالى والحكومة المؤقتة الجزائرية
  - 16. عبد الوهاب بن منصور ،ملف الصحراء المغربية الغربية ، أمام مؤتمر القمة العشرين لمنظمة الوحدة الافريقية المنعقد باديس ابابا12 نوفمبر 1984، المطبعة الملكية الرباط، المغرب 1984، ص ص 170،171
    17. على حسن شبكشى ، قراءة في كف افريقيا ، دار النهار ،د م ،1998 ، ص ص 344،345
  - 18. مذكرة خاصة حول الصحراء الغربية ، الجمهورية الجزائرية الديموقراطية الشعبية ، دن ، دت ، ص37 47.46.45.
    - 19. ميلود بن غربي ، مرجع سابق ص ص 66 67
    - 20. محمد سعيد القشاط: الاسراب الجانحة ، دار العلوم العربية ، بيروت لبنان ، 1989 ص 341
  - 21- جرت هذه الحادثة في مطار بموريتانيا بعدما رفض حاكم نواديبو فرش البساط الأحمر الذي يعد من الإجراءات الديبلوماسية تحت اقدام الحسن الثاني الذي حضر للحوار حول تقسيم الصحراء ينظر ميلود غربى ص69
    - 22:نبيه الاصفهاني ،محور الصراع في الصحراء الغربية ، مجلة السياسة الدولية ،
      - 975/01/39،29، م
    - 22. القلته ، هي بلدة صغيرة تقع بالجنوب الشرقي للصحراء الغربية على الحدود مع الجزائر .
      - 23. محمد بادي ومصطفى الكتاب ،مرجع سابق ص 82
        - 24- ميلود بن غربي ، مرجع سابق ص 71
- 25. ميلود بن غربي ، الصحراء الغربية والحل المفقود ، مقال صحفي بجربدة الاخبار اللبنانية ، 2007/01/13

عنوان المقال: معاهدة وادي عربة "جذور و أفاق"

د. عبد الله احمد حسن عبد الله المؤسسة: جامعة فيلادلفيا الأردن

#### البريد الالكتروني: abdalla200585@yahoo.com.

تاريخ الإرسال: 2020/12/24 تاريخ القبول: 2020/02/12 تاريخ النشر: 2020/03/31 معاهدة وادى عربة "جذور و آفاق"

#### الملخص:

جاءت هذه الدراسة لتسلط الضوء على معاهدة وادي عربة التي تعتبر هي "معاهدة السلام الأردنية الإسرائيلية" بحد ذاتها، وسوف تتطرق هذه الدراسة إلى جذور تلك الاتفاقية والى أهم الدوافع التي دفعت الجانب الأردني لتوقيع تلك الاتفاقية عام 1994م مع الجانب الإسرائيلي، وأيضاً ستسلط هذه الدراسة الضوء على أهم المؤتمرات السياسية الدولية التي ساهمت في دفع مسيرة السلام بين الجانبين، ابتداء بمؤتمر مدريد للسلام عام 1991م، الذي كان بمبادرة أمريكية، وصولا إلى مؤتمر واشنطن عام 1993م حتى إعلان اتفاقية وادي عربية عام 1994م، التي تنص على تحقيق سلام عادل بين الجانبيين، وجاء التوقيع على تلك الاتفاقية بسبب الظروف الصعبة التي كان يمر بها الأردن من النواجي السياسية والاقتصادية والعسكرية، حيث كان عقد معاهدة السلام خياراً استراتيجياً لضمان عدم خسارة الأردن مزيداً من أراضي المملكة، وبموجب تلك الاتفاقية استطاع الاردن استرداد الاراضي الاردنية التي احتلتها اسرائيل وبخاصة منطقتي "الباقورة والغمر"، وايضاً استرد الاردن مياه نهر الاردن التي قامت اسرائيل بتحويلها الى المستوطنات الاسرائيلية وارواء اراضي النقب.

كلمات مفتاحية: معاهده وادي عربة، مسيرة السلام، اسرائيل، دوافع السلام

### Summary of English: Wadi Arabah Treaty: Roots and Prospects

This study sheds light on the Wadi Arabah Treaty, which is considered the Jordanian-Israeli peace treaty in itself. This study will address the roots of that agreement and the most key motives behind the Jordanian side's decision to sign that agreement in 1994 with the Israeli side. Also, this study will explore the most significant

international political conferences that contributed to advancing the peace process between the two sides, starting with the Madrid Peace Conference in 1991, which was an American initiative, and the Washington Conference in 1993, leading to the declaration of the Wadi Arabah Agreement in 1994. Of note, this said agreement provides for achieving a fair peace between the two sides. The signing of that agreement was because of the difficult circumstances that Jordan was going through in terms of political, economic and military aspects, where the completion of the peace treaty was a strategic option to ensure that Jordan does not lose more of its lands. According to the said agreement, Jordan was able to restore the Jordanian lands occupied by Israel, especially "Baqoura, Ghumar" regions, along with the waters of the Jordan River that Israel had converted into Israeli settlements beyond the Naqab lands.

Key words: Wadi Araba Treaty, Peace Process, Israel, Peace Motives

#### مقدمة

لم يكن هناك اي معاهدة اردنية اسرائيلية قبل سنوات التسعينيات من القرن العشرين بسبب قيام اليهود باحتلال الاراضي الفلسطينية واقامة دولة اسرائيل على ارض فلسطين العربية عام 1948م، فضلا عن الاعتداءات الاسرائيلية على مياه نهر الاردن وتحويلها للمستوطنات اليهودية وانشاء مشاريع زراعية وصناعية تحتاج لكميات كبيرة من المياه تخدم المشروع الاسرائيلي. وكذلك قامت اسرائيل بالاعتداء على سكان قرى الضفة الغربية التي كانت تابعة الى الأردن بموجب وحدة الضفتين عام 1950م، ومن ثم جاءت حرب حزيران عام 1967م، وبموجبها احتلت اسرائيل الضفة الغربية التابعة للأردن وهذا الشي ادى الى توتر العلاقات بين الجانبين حتى ظهور المبادرات الامريكية مرة اخرى بعد انهاء حرب الخليج عام 1991م، التي تدعو الدول العربية لإقامة سلام مع اسرائيل من اجل انهاء حالة الحروب مع الدول العربية والتوجه نعو السلام والاستقرار في المنطقة العربية . وبوجب ذلك بدأت اتفاقية السلام الاردنية الاسرائيلية تلوح في الافق ورأى الاردن ضرورة التوجه الى السلام من اجل التخلص من اغلب المشاكل التي تلوح في الافق ورأى الاردن ضرورة التوجه الى السلام من اجل التخلص عن اغلب المشاكل التي تلوح في الافق ورأى الاردن ضرورة التوجه الى السلام الودية وخصوصا عندما خرج الاردن

بخسائر اقتصادية بعد تلك الحرب، واغتنمت الحكومة الاردنية الفرصة التي قدمتها الولايات المتحدة الامريكية تحت اسم " مبادرة السلام " القائمة على قراري مجلس الامن الدولي 242 و338 وعلى الارض مقابل السلام، وإعادة الحقوق المشروعة للفلسطينيين.

#### اولاً: دو افع السلام.

قبل التطرق لتفاصيل المفاوضات الأردنية الإسرائيلية خلال سنوات التسعينات، لابد من معرفة الدوافع التي دفعت الجانب الاردني لإجراء مفاوضات تهدف إلى الوصول إلى اتفاق موثق ومعترف به يحمل اسم معاهدة السلام:

## دو افع الجانب الأردني:

1- فك الارتباط القانوني بين الضفتين:

بعد سبعة وثلاثين عاماً من الاتفاق والوحدة والارتباط بين الضفة الغربية والضفة الشرقية، جاء قرار فك الارتباط وكان في 1988/7/31م. في ذلك اليوم أعلن الملك الحسين قرار الأردن فك العلاقة القانونية والإدارية بين الضفتين الشرقية والغربية ومنح السلطة الفلسطينية الإدارة المباشرة لرعاياها بدل من الإدارة الأردنية<sup>(1)</sup>.

وعندما جاء قرار فك الارتباط لقد تم إلغاء برامج خطط التنمية في الضفة الغربية، وقامت الحكومة أيضاً بالدعوة إلى إبراز الهوية الفلسطينية، لكي تتولى منظمة التحرير جميع الأعمال بالضفة الغربية<sup>(2)</sup>.

ويبدو أن هذا الدافع دفع الأردن إلى إجراء محادثات مع إسرائيل في سنوات التسعينات من القرن الماضي، والتوقيع على معاهدة السلام الأردنية الإسرائيلية، ولابد الحديث

إلى أن الأردن في معظم محادثاته مع إسرائيل كان يطالب بإعادة الضفة الغريبة التي انتهكتها إسرائيل في حرب 1967م، وكان هذا السبب عائقاً أمام إجراء محادثات سلام بين الدولتين، لكن نتيجة لقرار فك الارتباط القانوني بين الضفة الغربية والشرقية، لقد سقط هذا المطلب من المطالب الأردنية خلال محادثاته مع إسرائيل، وأصبح يطالب بالسلام الحقيقي منذ ذلك التاريخ.

# 2- الدافع الاقتصادي:

نتيجة لقيام أزمة الكويت وحرب الخليج عامي 1990-1991م، وقف الأردن بجانب الشعب العراقي، ونتيجة لذلك تم إقفال جميع منافذه البرية والبحرية على الخليج العربي، وأغلق الخليج أسواقه في وجه الأردن<sup>(3)</sup>.

وقد أسفرت تلك الأزمة عن تكبد الأردن خسارة بنحو ملياري دولار، كما نشأ عنها ارتفاع في نسبة البطالة وخاصة في قطاع النقل<sup>(4)،</sup> وازدادت نسبة الفقر وغلاء المعيشة، وتوقف المساعدات الخارجية وتراكم الديون<sup>(5).</sup>

ونتيجة لهذه الخسائر أدرك الأردن أنه يجب إقامة معاهدة سلام مع إسرائيل من أجل تعويض خسارته التي تكبدها نتيجة لحرب الخليج<sup>(6)</sup>.

ويرى المسؤولون الأردنيون أن فتح الأجواء الإسرائيلية أمام الطائرات الأردنية، وإمكانيته استخدام الموانئ الإسرائيلية على البحر المتوسط، سيؤمن للمملكة الأردنية منفذاً ثميناً يؤدي إلى تحسين الاقتصاد<sup>(7)</sup>.

واعتقد الأردن أن السلام مع إسرائيل هو طريق لفك الحصار على ميناء العقبة، والحصول على المساعدات الاقتصادية، وقد تبين للأردن أن الذي سيفتح طريقه إلى إقامة علاقات مع بعض الدول العربية الغاضبة أو فك الحصار عن ميناء العقبة أو زيادة المساعدات الاقتصادية هو إظهار استجابة حقيقية للشروط الصهيونية الأمربكية<sup>(8)</sup>.

3- انهيار المعسكر الشيوعي الاتحاد السوفياتي عام 1989م كقوة لها وزنها ودورها، مما أدى إلى نهاية الحرب الباردة، وهذا جعل الولايات المتحدة الأمريكية أن تتبنى عملية السلام في منطقة الشرق الأوسط بهدف حماية مصالحها في المنطقة (9).

في ذلك الوقت أرادت الولايات المتحدة أن تظهر دورها السياسي في محاولة التوصل لإنهاء الصراع العربي- الإسرائيلي، كان الدافع العام لهذه المحاولة هو تغير سياسيتها الشرق أوسطية وخاصة أن لها حلفاء جدد أكثر نشاطاً، مما دفعها إلى القيام بمحاولة إحلال السلام، والعمل على جعل دول المنطقة تعيش بأمن واستقرار (10).

ولابد الإشارة إلى أن زعيم هذه المحاولة كان الرئيس جورج بوش الذي طرح المبادرة على أربعة مبادئ أساسية:

- 1- مقايضة الأرض بالسلام.
- 2- عقد اتفاقيات أمنية مشتركة.

- 3- الاعتراف بإسرائيل.
- 4- حفظ الحقوق السياسية للفلسطينيين.

هذه المبادئ الأربعة هي مستمدة من قراري مجلس الأمن الدولي 242-338(11).

يرى الباحث، أنه بسبب الدعم الأمريكي لعملية السلام، وافقت الأردن على إجراء مفاوضات مع إسرائيل من أجل التوصل إلى عقد اتفاقية سلام مستندة لقرارات مجلس الأمن .338-242

5- تقدم الوفود الفلسطينية والسورية واللبنانية لإجراء محادثات مع إسرائيل، لإعادة حقوقها من أجل السلام ، وهذا ما حصل في مؤتمري مدريد وواشطن، وأن تقدم الدول العربية في مفاوضاتها مع إسرائيل دفع الأردن لتوقيع معاهدة السلام (12).

## ثانياً: انعقاد المؤتمر الوطني الأردني:

نتيجة لنشوب حرب الخليج عام 1991، التي سببت للأردن أزمة اقتصادية خانقة، وارتفاع في مستوى البطالة، والآثار السلبية الأخرى التي سببها الحرب<sup>(13)</sup>.

أدرك الملك حسين أنه يجب الخوض في مسيرة سلام مع إسرائيل من أجل القضاء على الحروب والمشاكل الناتجة عنها، بدأ الملك حسين بهذه المسيرة بتاريخ 1991/10/12م،

عندما قام بإلقاء خطاب في قصر الثقافة بمدنية الحسين للشباب على أعضاء المؤتمر الوطني العام، حيث وجه الملك خلال المؤتمر خطاباً قوميا شاملاً إلى أبناء الأسرة الأردنية الواحدة (14).

وحضر المؤتمر ممثلو كافة التيارات السياسية والحزبية والعشائرية، وبرعاية الملك حسين بن طلال حيث وفق على اعتبار خيار السلام الأردني هو الخيار الاستراتيجي ولا يخرج عن المسار العربي، وإن الأردن سيشارك في مؤتمر مدريد للسلام (15).

وإن مؤتمر السلام سيعمل على استرجاع الأرض من إسرائيل والحديث حول الأمن الإقليمي والسلام بين دول المنطقة وحل مشكلات البيئة والمياه والتنمية الاقتصادية وغيرها.

وأن السلام لا يمكن أن يتحقق إلا عن طريق المفاوضات مع إسرائيل من أجل حل جميع المشاكل المشتركة(16)

وبعد ذلك تحدث الملك حسين عن الأسس التي ستتبع في مؤتمر السلام وكانت كالتالي:

# 1- ستجري مفاوضات السلام في مسارين:

- أ- مسار فلسطيني- إسرائيلي.
- ب- مسار عربي إسرائيلي، وذلك من خلال لجان ثنائيه تشكل لهذه الغاية،إذ سيكون هناك لجنة سورية إسرائيلية ولجنة لبنانية إسرائيلية، ولجنة أردنية فلسطينية مشتركة إسرائيلية.
- 2- بحث قضايا إقليمية ذات اهتمام مشترك لدول المنطقة في لجنة ثالثه موسعة تشارك فها، بالإضافة إلى أطراف المفاوضات الثنائية، وكذلك دول مجلس التعاون الخليجي وهذه القضايا: حل مشكلات البيئة والمياه وتقليص الدمار الشامل وتحقيق التوازن الاقتصادي والاجتماعي بين شعوب المنطقة من خلال برامج تنمية مشتركة شاملة (17).
- 3- سيكون قرارا مجلس الأمن 242-338، هما الأساس الذي سيعقد عليه المؤتمر والأساس الذي ستجري عليه المفاوضات، وسينعقد المؤتمر برعاية الولايات المتحدة والاتحاد السوفياتي، وستمثل فيه الأمم المتحدة بمندوب عن الأمين العام وسيقوم الاتحاد السوفياتي والولايات المتحدة باطلاع الأمين العام للأمم المتحدة على سير المفاوضات.
  - 4- ما يتوصل إليه المتفاوضون من اتفاقيات ترد في النهاية إلى الأمم المتحدة.
- 5- يتدارس الوفد الأردني الفلسطيني المشترك أردني، غير أن الفريق الأردني في الوفد هو الذي يبحث في البعد الأردني، بينما يقوم الفريق الفلسطيني في الوفد ببحث البعد الفلسطيني وستوفر المحادثات الثنائية لكل من الفريقين فرصة طرح كل القضايا المركزية التي تشكل موضوع اهتمام كل منها.
- 6- ستتاح للأردنيين والفلسطينيين، كما لسائر الأطراف فرصة قيام كل فريق بالإدلاء ببيان واف يتضمن آراءه ومواقفه.
- 7- البعد الفلسطيني في المفاوضات هو الوحيد الذي سيبحث في مرحلتين: الأولى مرحلة الاتفاق على عناصر المرحلة الانتقالية، والثانية مرحلة الاتفاق على الحل النهائي وهناك ترابط بين المرحلتين يتمثل ببدء المفاوضات على المرحلة الثانية في السنة الثالثة من تنفيذ المرحلة الأولى، وستمثل مفاوضات الحل النهائي موضوع القدس العربية التي ينطبق عليها قرار مجلس الأمن 242 انطباقه على الضفة الغربية المجتلة (81).
- 8- إن الإطار المرجعي لإجراء مفاوضات المرحلة الأولى لن يؤثر أو يحكم مسبقاً على الطريقة التي ستتبع لحل الممكلات ذات الصلة بالمرحلة اللاحقة إلى مرحلة الحل النهائي وهذا مبدأ أساسي.

9- قرار 242 كما تفهمه الولايات المتحدة والاتحاد السوفياتي والعالم ينطبق على سائر الأراضي العربية التي احتلت في حرب 1967م بما فيها القدس العربية.

10- أكدت الولايات المتحدة للأردن بأنها ستبذل وسعها لإنهاء المفاوضات المتعلقة بالفترة الانتقالية خلال عام واحد، وهذا يعني أنه ليس من المستبعد أن تشهد بعد عام واحد من بداية المفاوضات بداية إنهاء الاحتلال الإسرائيلي في الوقت الذي يبدأ فيه الأخوة الفلسطينيون في الضفة الغربية وقطاع غزة ممارسة مسؤولياتهم في الحكم على أنفسهم (19).

وبعد نهاية المؤتمر الوطني بستة أيام وجهت الولايات المتحدة والاتحاد السوفياتي للعرب وإسرائيل المشاركة في مؤتمر مدريد الذي سيعقد في 30 تشرين الأول 1991 خارج إطار الأمم المتحدة، وحمل هذا المؤتمر اسم مؤتمر " سلام الشرق الأوسط" الذي ورد ذكره في رسالة التطمينات الأمريكية لإسرائيل يوم 1991/10/18م، وشارك في المؤتمر أطراف النزاع بحضور مراقبين (20).

وبعد اختيار الأردن للمشاركة في المفاوضات مع إسرائيل، وجه جلالة الملك حسين رسالة ملكية بتكليف الدكتور عبد السلام المجالي، لكي يرأس الجانب الأردني في مؤتمر مدريد للسلام بتاريخ 26 تشرين أول 1991م (21).

وفي 27 تشرين الأول رد عبد السلام المجالي على رسالة الملك بقبوله بالتكليف بأن يرأس الوفد الأردني والحديث عن السلام في المنطقة (22).

### ثالثاً: مشاركة الأردن في مؤتمر مدريد للسلام:

بدأت المفاوضات العربية الإسرائيلية في 30 تشرين أول 1991، في العاصمة الإسبانية مدريد، حيث دارت المحادثات بين جميع الأطراف المشاركة، والحديث عن المشاكل السابقة ويجب إيجاد حلول لهذه المشاكل عن طريق تفعيل السلام في المنطقة (23).

وكان المؤتمر تحت رعاية الولايات المتحدة الأمريكية والاتحاد السوفياتي برئاسة جورج بوش الرئيس الأمريكي وميخائيل غور اتشوف، حيث افتتح الرئيسان المؤتمر بإلقاء

كلمتان عن مشاكل الشرق الأوسط، ويجب البدء بالمفاوضات بين العرب وإسرائيل، من أجل تحقيق السلام في المنطقة (24).

وحضر المؤتمر الوفد الأردني الفلسطيني برئاسة الدكتور كامل أبو جابر وزير الخارجية، وترأس الجانب الأردني الدكتور عبد السلام المجالي، وترأس الوفد السوري فاروق الشرع، وترأس

الوفد المصري عمرو موسى وزير الخارجية، ترأس الوفد الفلسطيني الدكتور حيدر عبد الشافي، وترأس الوفد اللبناني فارس بوبز وزير، وأما عن الجانب الإسرائيلي ترأس الوفد رئيس إسحاق شامير (25).

وحضر المؤتمر ممثلون عن المجموعة الأوروبية ومثلتها هولندا برأسه هانس بروك، ومثل مجلس التعاون الخليجي الأمين العام للمجلس عبد الله بشارة، فضلاً عن مشاركة اتحاد المغرب العربي ومثله الأمين العام للاتحاد محمد عمامو (26).

وانتهت جميع هذه المفاوضات بتوقيع الجانب الفلسطيني على اتفاق غزة وأربحا الذي يمنح للفلسطينيين إقامة حكم ذاتي بموجب القرار (27).

وخلال المؤتمر تحدث الدكتور كامل أبو جابر عن السلام، وإن السلام لا يتحقق إلا عن طريق المفاوضات بين العرب وإسرائيل، استناداً إلى قراري 242-338، وتحدث عن التنمية الاقتصادية والاجتماعية والسياسية التي لا تتحقق إلا عن طريق الأمن والاستقرار في المنطقة (28)

وأما المطالب الإسرائيلية فقد كانت تتجه نحو التشدد والتعصب ومطالبة العرب الاعتراف كليا بوجود إسرائيل، ووقف الانتفاضة، وإجراء مفاوضات مباشره منفردة مع إسرائيل (29).

أما بخصوص المرحلة الثانية من الاتفاقية كانت في يوم 1991/11/3 م، حيث عقدت جلسة بين الوفد الأردني والوفد الإسرائيلي الذي كان يترأسه ( روبشتان) وكان رئيس الوفد الأردني الدكتور المجالي، وأيضاً عقدت جلسات ثنائيه بين الوفود العربية والوفد الإسرائيلي، وخلصت هذه الجولة بوجود مصاعب جمة وتكون كما يلى:

- 1- تمسك الوفد الإسرائيلي بأن تكون الجولان جزءا لا يتجزأ من إسرائيل.
  - 2- اعتبار نهر الأردن الحدود الشرقية لدولة إسرائيل.
  - 3- استمرار إسرائيل في بناء المستوطنات في الأراضي العربية.

وعلى أثر تمسك إسرائيل بهذه المبادئ لقد انقطعت المفاوضات العربية الإسرائيلية، لكن تدخلت الولايات المتحدة الأمريكية (30)، لدفع مسيرة المفاوضات إلى الأمام، وفي 1992/1/13 استأنفت المفاوضات الأردنية الإسرائيلية، حيث تم الاتفاق على مسارين واحد أردني والآخر

فلسطيني، وبعد ذلك تم عقد المؤتمر في موسكو وحضر المؤتمر مندوبون عن 40 دولة، وتم تشكيل مجموعة من لجان التنمية والمياه والاقتصاد والتسليح ومشكلة اللاجئين<sup>(11)</sup>.

وبعد تولي حكومة حزب العمل في إسرائيل برئاسة اسحاق رابين استأنفت جميع الأطراف محادثاتها في واشنطن يوم 1992/8/24م، ونتيجة لذلك استطاع الوفد الأردني والوفد الإسرائيلي إلى وضع جدول أعمال مشترك يرضي جميع الأطراف مستمد من القرارات الشرعية لمجلس الأمم، وكان هدف الطرفان من استمرارية المفاوضات تحقيق الأمور الآتية:

- 1- إعادة ترسيم الحدود بين الأردن واسرائيل.
  - 2- إبعاد فكرة الوطن البديل عن الأردن.
  - 3- ضمان أمن وسلامة الوطن والمواطنين.
- الحصول على الحقوق المائية وتقسيم مياه نهر الأردن وبحيرة طبريا ونهر اليرموك وبناء
   السدود.
  - 5- استرداد أراضي محتلة تقارب مساحتها من 381كم2.
  - 6- التقارب والتمثيل السياسي والعيش بأمن وسلام (32).

ويبدو أن مؤتمر مدريد يعتبر انطلاقة جديدة في مستقبل العلاقات العربية الإسرائيلية بشكل عام والعلاقات الأردنية الإسرائيلية بشكل خاص، وإن المؤتمر رسم آفاقاً مستقبلية حول الحديث عن المشاكل الأردنية المعلقة مع إسرائيل.

وظهرت نتائج مؤتمر مدريد إلى حيز الوجود في المحادثات التي جرت في واشنطن خلال عامى 1993-1994.

## رابعاً: المفاوضات الأردنية الإسرائيلية في واشنطن:

نتيجة لانعقاد مؤتمر مدريد لقد بدأت اللقاءات الأردنية الإسرائيلية تظهر إلى حيز الوجود، حيث بدأت الجولة الثانية من المفاوضات في 10 كانون الأول 1991م من محادثات السلام الأردنية الإسرائيلية، واستمرت على فترات متقطعة خلال عامي 1991-1992 حيث اشتملت على (11) جولة تفاوضية بين الوفدين، ونتج عن هذه المفاوضات الاتفاق على جدول الأردني الإسرائيلي الذي تم توقيعه في 3 أيلول 1993.

وبعد أن كلف الملك الحسين الدكتور عبد السلام المجالي بتشكيل الحكومة بتاريخ 1993/5/29م، أسندت رئاسة الوفد الأردني إلى الدكتور فايز الطراونة السفير الأردني في واشنطن، الذي رئس الجانب الأردني في المفاوضات مع الجانب الإسرائيلي حتى توقيع المعاهدة الأردنية الإسرائيلية في 26 تشرين أول 1994 <sup>(34)</sup>.

وفي 14 أيلول لقد تم التوقيع على الاتفاق المبدئي بين الجانب الأردني برئاسة الدكتور فايز الطروانة وعن الجانب الإسرائيلي إلياكمرو بنشتان رئيس الوفد الإسرائيلي (35).

وفيما يلي النص الكامل لجدول الأعمال المشترك في المسار الأردني الإسرائيلي في مفاوضات السلام (36):

### 1- الهدف:

- أ- تحقيق السلام العادل والدائم والشامل بين الدول العربية والفلسطينيين وإسرائيل وفقاً
   لما تقرر في دعوة مدربد.
  - ب- العناصر الأساسية لمفاوضات السلام بين الأردن واسرائيل:
- البحث عن خطوات للوصول إلى حالة سلام تستند إلى قراري مجلس الأمن 242 و338 بجميع جوانها.

#### 2- الأمن:

- أ- الإحجام عن أعمال أو نشاطات من أي طرف، وقد تؤثر عكسياً على أمن الطرف الأخر أو تحكم مسبقاً على النتيجة النهائية للمفاوضات.
  - ب- تهديدات تمس الأمن، ناتجة عن جميع أنواع الإرهاب.

#### ج- تعهد:

- -الالتزام المتبادل بأن لا يهدد أي طرف الآخر عن طريق استخدام القوة وعدم استخدام الأسلحة من جانب أي طرف ضد الطرف الأخر بما في ذلك أسلحة الدمار الشامل التقليدية وغير التقليدية (37).
- تعهد متبادل، وبأسرع ما يمكن وقبل أي شيء آخر، العمل نحو جعل الشرق الأوسط خالياً
   من أسلحة الدمار الشامل، والأسلحة التقليدية، وينبغي تحقيق هذا الهدف في سياق سلام شامل ودائم ومستقر يتسم ببند استخدام القوة والوفاق والانفتاح.

ملحوظة: من الممكن تنقيح الفقرة (ج-2) الواردة أعلاه وفقاً للاتفاقيات المتعلقة بذلك والتي سيتم التوصل إليها من قبل مجموعة العمل المتعددة الأطراف الخاصة بالحد من التسلح والأمن الإقليمي.

- يتم الاتفاق المتبادل على ترتيبات آمنة وتدابير بناء الثقة والأمن.
  - 3- الماه:
  - أ- ضمان حق كل طرف في حصصه من المياه.
    - ب- البحث عن طرق لتلافي نقص المياه.
- 4- اللاجئون والمهجرون: الوصول إلى حل عادل ومتفق عليه للجوانب الثنائية لمشكلة اللاجئين والمهجرين وفقاً للقانون الدولى.
- 5- الحدود ومسائل الأراضي: تسوية مسائل الأراضي وتعين وترسيم علامات حدودية متفق علما للحدود الدولية بين الأردن وإسرائيل، وذلك بالرجوع إلى تعريف الحدود تحت الانتداب وذلك دون الإضرار بوضع أي من الأراضي التي أصبحت تحت سيطرة الحكومة العسكرية الإسرائيلية عام 1967م وعلى كل من الجانبين أن يحترم ويلتزم بالحدود الدولية المذكورة أعلاه (هذ).
- 6- البحث في إمكانية التعاون الثنائي المستقبلي في إطار إقليمي حينما كان ذلك مناسباً وذلك في المجالات التالية:
  - أ- الموارد الطبيعية: المياه، الطاقة، البيئة، تطوير وادى الأردن.
  - ب- الموارد البشرية: العمل والعمال، الصحة والتعليم، السيطرة على المخدرات.
    - ج- البنية التحتية: النقل براً وجواً، الاتصالات.
    - د- المجالات الاقتصادية بما في ذلك السياحة.
- 7- وضع مراحل للنقاشات والاتفاق وتنفيذ البنود الواردة سابقاً، بما فيها الآليات المناسبة
   للمفاوضات حول مجالات معينة.
- 8- مناقشة المسائل المتعلقة بكلا المسارين حسبما يتم إقرارها بشكل مشترك من قبل المسارين.
   9- ومن المؤمل في نهاية المطاف وبعد التوصل إلى حلول مرضية للطرفين بالنسبة لعناصر هذه الأجندة أن تتوج هذه المحاولة باتفاقية سلام (39).

وبعد الحديث عن عناصر المفاوضات بين الدولتين، لقد ازدادت الاجتماعات الأردنية الإسرائيلية في واشنطن، حيث عقدت اجتماعات أردنية إسرائيلية، اشترك فها الجانب الأردني برئاسة الأمير الحسن بن طلال، وعن الجانب الإسرائيلي شمعون بيبرس رئيس ووزير خارجية دولة إسرائيل، وكان اللقاء الأول في 1 تشرين أول 1993، حين تحدث الأمير حسن عن الثوابت

الأردنية التي لن يتخلى عنها الأردن مثل إعادة حقوق الشعب الفلسطيني تمشياً مع القرارات الشرعية الدولية المتمثلة بقرارى 242-338 (40).

وكان اللقاء الثاني بتاريخ 3 تشرين الأول 1994م، وعلى أثر اللقاء تم إقرار البيان الأردني الإسرائيلي الأمريكي المشترك، الذي يتطرق بصورة تفصيلية للحديث عن أسس السلام والعلاقات السياسية والاقتصادية بين الدولتين (41).

ونتيجة لاستمرارية المحادثات الأردنية الإسرائيلية، لقد اتفق الطرفان على تحديث البيان السابق بتطوير العلاقات بين الدولتين، حيث أقرالملك الحسين ورئيس الوزراء الإسرائيلي اسحاق رابين وبحضور الرئيس الأمريكي بل كلينتون، نص إعلان واشنطن بتاريخ25 تموز 1994م، وفيما يلى نص الإعلان (42):

- 1- أكد الطرفان على وضع حد لإراقة الدماء والأحزان عن طريق التوصل إلى إقامة سلام عادل ودائم وشامل بين الدول العربية والفلسطينيين واسرائيل.
- 2- سيواصل البلدان مفاوضاتهما لإحلال السلام بين دولة إسرائيل وجيرانها العرب على أساس قرارى مجلس الأمن الدولي 242-338.
- 3- تحترم إسرائيل الدور الحالي والتاريخي الخاص للملكة الأردنية الهاشمية في الأماكن المقدسة الإسلامية في القدس.
- 4- اعتراف البلدان بحقهما والتزامهما بسلام مع بعضهما البعض، وكذلك مع باقي الدول ضمن حدود أمنة ومعترف بها، ويؤكدان على اعترافهما بسيادة كل دول المنطقة ووحدة أراضها واستقلالها السياسي.
- 5- يرغب البلدان بتطوير علاقات حسن الجوار والتعاون بينهما وصولاً لتحقيق الأمن الدائم ولتفادى الهديدات واستخدام القوة بينهما<sup>(43)</sup>.
- وأيضاً تحدث الملك الحسين واسحاق رابين، عن كيفية تطوير ترابط العلاقات بين الدولتين، لكي يتم تجاوز الحواجز النفسية والابتعاد عن الحرب، وأكد الطرفان أنه لا يتم تجاوز تلك الأمور إلا عن طريق مايلي:
- 1- التعاون في مجال الاتصالات عن طريق ربط خطوط الهواتف بين الأردن وإسرائيل بشكل مباشر. (44)

- 2- التعاون في المجال الاقتصادي عن طريق تسهيل عبور البضائع بين الدولتين بإنشاء نقطتي عبور جديدتين واحدة في الشمال والثانية في الجنوب(العقبة- ايلات).
  - 3- التعاون المشترك في إنشاء شبكات كهربائية للربط بين الدولتين.
    - 4- إعطاء حربة المرور بين الأردن واسرائيل للسواح.
  - استئناف المفاوضات وتسريعها من أجل فتح ممر جوي بين الدولتين.
- التعاون الأمني بن الدولتين من أجل مكافحة الجرائم والتهريب وستشترك الولايات المتحدة في هذا العمل.
- تستمر المفاوضات المتعلقة بالشؤون الاقتصادية تمهيداً للتعاون الثنائي المستقبلي بما ذلك إلغاء سائر أنواع المقاطعة الاقتصادية (45).

حيث تميزت النصوص التي تضمنها إعلان واشنطن، بأنها نصوص تقريرية، حيث لا يمكن تنفيذها بصورة فورية ولكنها تحتاج إلى تحديد وتفصيل لكثير من النقاط وتوضيحها

بجانب تحليل للأسس والمبادئ ووضعها موضع التنفيذ في الواقع، وقد أكد الإعلان هذا المفهوم من خلال نصوصه التي أكدت على أن هناك عدة مفاوضات للوصول إلى صيغة نهائية في اتفاق السلام، وبالتالي يعتبر إعلان واشنطن من طبعة اتفاقيات السلام ويتضح هذا في الآتي (46).

- 1- جاء بإعلان واشنطن نصوص تعتبر أساساً يقوم عليه التفاوض لعقد اتفاق سلام نهائي، حيث اعتبرت قراري مجلس الأمن الدولي 242-338 في سائر اتفاق جوانها أساس المفاوضات التي تحقق اتفاق سلام، وفقاً للاحترام والاعتراف الكامل بسيادة كل دول المنطقة ووحدة أراضها واستقلالها السياسي.
- 2- احتوى اتفاق إعلان واشنطن على نصوص توضح طبيعته كاتفاق مبدئي تعقبه مفاوضات واجتماعيات للأطراف الأردنية والإسرائيلية، حيث نص على أن يواصل البلدان بشكل حثيث مفاوضاتهما للوصول إلى حالة سلام كما نصت الفقرة الأولى على أن الأردن وإسرائيل " يسعيان إلى معاهدة سلام بين البلدين" (47).

## خامساً: المفاوضات الأردنية الإسر ائيلية في وادي عربة:

في 1994/7/18م، بدأت في منطقة الحدود الأردنية الإسرائيلية على بعد 13كيلو مترا شمال مدينة العقبة المفاوضات الثنائية الأردنية الإسرائيلية لبحث عدد من القضايا الرئيسية في جدول الأعمال المشترك لاستعادة الحقوق الأردنية وتحقيق السلام العادل والشامل في المنطقة وتتناول المفاوضات قضايا المياه والطاقة وترسيم الحدود والبيئة والأمن (48). وخلال المؤتمر ألقى رئيس الوفد الأردني الدكتور فايز الطراونه كلمة على الحضور، تعطى تصور كامل لعملية السلام وحلولاً للمشاكل التي تشترك بين العرب واسرائيل (49).

وفي 1994/7/20 أعلن الدكتور فايز الطراونة البيان الختامي المشترك لمفاوضات وادي عربة، وجاء في البيان أن المفاوضات الأردنية الإسرائيلية ستعقد باستمرارية وبالتناوب مرة تلو الأخرى، وأكد أيضاً أن المفاوضات في الجلسة المقبلة ستكون في منطقة مصانع البوتاس الأردنية التي تقع جنوب البحر الميت (50).

وأضاف البيان أن الجانبين أكدا على مواصلة أعمال اللجان الفرعية التي تم تشكيلها من قبل، وهي لجان الحدود والأمن والبيئة والمياه والقضايا المتعلقة بها كالطاقة وجداول الأعمال الفرعية الخاصة بكل لجنة، والتي وقعت في واشنطن في السابع من شهر حزيران الماضي وجاء في البيان أنه تم تقسيم العمل إلى ثلاث لجان فرعية رئيسية هي لجنة الحدود والأمن والمياه والبيئة وقضايا الطاقة وقد اتفق الجانبان على مايلى:

1- استئناف المفاوضات في 1994/8/8م، بحيث تعقد الاجتماعات على شكل لقاء افتتاحي يتبعه اجتماع اللجنة العامة ثم اجتماعات اللجان الفرعية وأية مجموعات أخرى يتم الاتفاق عليها.

وستجري المفاوضات القادمة بين الجانبين بالتناوب في منطقة البحر الميت من الجانب الإسرائيلي وفي موقع شركة البوتاس الأردنية بحيث تكون أولى الجلسات القادمة في الجانب الإسرائيلي، وفيما يتعلق بلجنة الحدود فإن اجتماعها القادم سيعقد في موقع المفاوضات الحالي في وادى عربة.

2- تبدأ لجنة الحدود وأعمالها بمناقشة خرائط مشتركة ومواد إضافية أخرى أعدها فريق خبراء مشترك وفق مذكرة تم إعدادها لهذه الغاية، وقد تم الانهاء من الإجراءات التفصيلية المتعلقة بإنتاج الخرائط الخاصة بالحدود الأردنية الإسرائيلية.

وسيطلق على اللجان الفرعية للحدود اسم لجنة المحافظة على الحدود وإدارتها/ بعد أن تتوج المفاوضات بمعاهدة سلام كما نصت على ذلك الأجندة المشتركة. 3- الأمن: ركزت المناقشات التفصيلية للفريقين الأردني والإسرائيلي في لجنة الأمن على مراجعة المضامين العملية للعناصر التي تشكل بنود الأجندة الفرعية للأمن كما أقرت في واشنطن في السابع من حزيران حيث أن المراجعة الدقيقة لهذه المضامين تشير هناك تفهماً واسعاً لهذه المسائل.

ووافق الجانبان على مواصلة مناقشاتهم في الجلسة الثنائية المقبلة بغية الوصول إلى اتفاق حول المفاوضات المدرجة على جدول الأعمال الفرعية للجنة الأمن.

وأعرب الجانبان عن ارتياحهما الكامل للروح البناءة الرائعة التي سادت جو المناقشات،الأمر الذي كان له الأثر في تسهيل إحراز تقدم في هذه المسألة المهمة.

4- المياه: وبندرج تحت هذا البند ما يلى:

أ- وافقت اللجنة الفرعية للمياه والطاقة والبيئة بعد مداولاتها على الاعتراف المتبادل بالحصص الحقيقية لكلا الجانبين من مياه نهري الأردن والبرموك.

وأن يلتزم الجانبان ويحترمان بشكل كامل الحصص الحقيقية التي يتم التفاوض بشأنها وفقاً للمبادئ التي تم قبولها من الجانبين.

ب- التأكيد على أهمية الحد من هدر مصادر المياه إلى أدنى مستوى من خلال سلسلة من الإجراءات المتعلقة باستعمالات المياه.

ج- التأكيد على أهمية توفير مصادر مياه إضافية للاستعمال في أسرع وقت ممكن.

د- الاتفاق على تبادل المعلومات المتوفرة حول مصادر المياه وتطويرها.

ه- اتفق الجانبان على مبدأ معالجة المياه على طول الحدود بالكامل بشكل شمولي وكلي كما في ذلك إمكانية نقل المياه عبر الحدود.

و- القبول بمبدأ الكف عن إلحاق الضرر من أي الجانبين بمصادر مياه الجانب الآخر.

5- البيئة: يقر كل من الأردن وإسرائيل بأهمية بيئة المنطقة وحساسيتها البيئية العالية والحاجة لحماية البيئة ودرء الخطر عن صحة سكانها كما يقر الجانبان بأهمية المصادر الطبيعية وحماية تنوع الحياة البيئية وضرورة تحقيق نمو اقتصادى بيئ بين المبادئ التنمية المستخدمة.

وفي ضوء ما ورد ذكره، فإن الجانبان يتفقان على التعاون في القضايا المتعلقة بحماية البيئة بشكل عام والقضايا التي يمكن أن تؤثر علها وقد تم تحديد مجالات التعاون هذه والتي

يجب أن تعكس تفهما متبادلاً يفضي إلى إجراء استفتاء للاتفاق في الوقت المناسب على النشاطات والمشروعات وفقاً لإبعادها الجغرافية.

6-الطاقة: ناقش الطرفان قضايا الطاقة ضمن إطار تعاون مستقبلي ثنائي، يشمل توليد الطاقة الشمسية كمصادر للطاقة بالإضافة إلى الربط الكهربائي المشترك وأخيراً اتفق الطرفان على استمرار المفاوضات حول القضايا الاقتصادية من أجل الإعداد لتعاون ثنائي مستقبلي.

وفي 8 أب 1994 جرى افتتاح المعبر البري بين الأردن وإسرائيل في وادي عربة الذي يربط العقبة بايلات ليكون بذلك أول تطبيق عملى لإعلان واشنطن التاريخي.

وقد تم افتتاح هذا المعبر بمشاركة سمو الأمير الحسن ولي العهد ممثلاً عن الملك حسين واسحاق رابين رئيس الوزراء الإسرائيلي ووارنكريستفو وزير الخارجية الأمريكي<sup>(51)</sup>.

وفي 16 تشرين أول 1994 تم استئناف المفاوضات الأردنية الإسرائيلية حيث التقى الملك حسين باسحاق رابين في عمان، بحضور سمو الأمير الحسن ولي العهد ورئيس الوزراء الأردني عبد السلام المجالي وعدد من المسؤولين الأردنيين والإسرائيليين للحديث عن مسيرة المفاوضات الأردنية الإسرائيلية في إطار إعلان واشنطن.

وفي اليوم التالي وقع الدكتور المجالي رئيس الوزراء والسيد اسحاق رابين الأحرف الأولى لمعاهدة السلام الأردنية الإسرائيلية، بحضور الملك حسين وسمو الأمير الحسن وشمعون بيبرس وزير خارجية إسرائيل. (52)

وعلى أثر ذلك ألقى الملك حسين خطاباً على الجموع فقال فيه" أرجو أن تكون هذه المعاهدة الهدية التي أعبر فيها عن عرفاني لكل الأردنيين شيباً وشباباً...نساءً ورجالاً، ولكل أعضاء هذه الأسرة الحبيبة التي اعتز ماحييت بانتقائي لها".(53)

وفي 26 تشرين أول 1994م جرى توقيع معاهدة السلام بين المملكة الأردنية الهاشمية ودولة إسرائيل في احتفال رسمي على المعبر الجنوبي شمال مدينة العقبة، وحضر الملك الحسين وسمو الأمير الحسن والرئيس الأمريكي وليم كلنتون والرئيس الإسرائيلي عيزر وايزمان ووزير الخارجية الأمريكي وارن كريستوفر، ووزير الخارجية الإسرائيلي شمعون بيبرس، ووزير الخارجية الرومى أندربه كوزاريف وعدد من المدعون من كبار المسؤولين في الدول العربية (54).

ووقع الاتفاقية عن المملكة الأردنية الهاشمية دولة رئيس الوزراء عبد السلام المجالي، وعن الجانب الإسرائيلي السيد اسحاق رابين رئيس وزرائها (65).

وتضمنت المعاهدة مقدمة، وثلاثين مادة، وخمسة ملاحق تعالج قضايا الحدود والأراضي والأمن والبيئة والمخدرات والمياه وغيرها وأربع محاضر متفق علها بين الطرفين، وتعتبر المواد والملاحق والمحاضر أجزاء رسمية من المعاهدة تحمل الإلزامية ذاتها (66).

## مضامين معاهدة وادى عربة:

وفيما يلي تحليل لإبراز مضامين معاهدة السلام الأردنية الإسرائيلية وتكون المضامين على النحو الآتى:

- 1- المضامين السياسية.
- 2- المضامين المتعلقة بالعلاقات الطبيعية بين الأردن وإسرائيل.
  - 3- المضامين القانونية.

#### 1- المضامين السياسية:

خلال تتبع معاهدة السلام الأردنية الإسرائيلية، نجد أن المعاهدة احتوت على الكثير من المضامين السياسية التي تهدف بصورة أساسية إلى إنهاء حالة الحرب بين الدولتين وإحلال السلام في المنطقة ومن هذه المضامين:-

## 1- الاعتراف(إنهاء الصراع العربي الإسرائيلي)

في البداية لقد أكد الجانبان الأردني والإسرائيلي على ضرورة تحديد الهدف المشترك بين الدولتين لتحقيق السلام العادل والشامل المبني على أساس قراري مجلس الأمن الدولي 242-338، كما جاء في المادة رقم (1) من اتفاقية السلام، جاء تفسير الهدف تحت المادة رقم (2) والتي تعرف (بالمبادئ العامة) والتي تنص على ما مايلي:

- أن يحترم الطرفان سيادة كل منهما وسلامته الإقليمية واستقلاله السياسي.
  - الاعتراف بحق العيش بسلام وأمان ضمن حدود أمنة ومعترف بها.
    - تنمية علاقات حسن الجوار والتعاون بينهما لضمان أمن دائم.
      - الابتعاد عن القوة التي لا تفسر عن آية نتائج كانت<sup>(57)</sup>.
  - 2- الأمن: الامتناع عن استخدام القوة واللجوء إلى الطرق السليمة.

نصت المادة رقم (4) على التعاون الأمني بين الدولتين من أجل تعزيز أمن المنطقة والتعاون في تطوير المصالح المشتركة للرقي بها إلى أعلى المستويات، ضمن أقامة أهداف مشتركة على الصعيد الإقليمي لتحقيق السلام المشترك (58).

وأيضاً أكد الطرفان على الالتزام بإقامة مؤتمر الأمن والتعاون في الشرق الأوسط على غرار مؤتمر هلسنكي، الذي نفذ بنجاح لتحقيق الآمن ولاستقرار في المنطقة (<sup>59)</sup>.

# 3- ترسيم الحدود الدولية:

من الجدير بالذكر أنه لم تكن هنالك حدود بين الأردن وفلسطين أبان الحكم العثماني، وبعد سقوط الدولة العثمانية على أيدي دول الحلفاء عام 1917، قامت بربطانيا بإعطاء وجود لليهود من خلال وعد بلفور، الذي ينص على أقامة وطن قومي لليهود في فلسطين، غير أن المغفور له الملك المؤسس عبد الله بن الحسين أصر على انقاذ شرق الأردن من وعد بلفور، واقنع بربطانيا بذلك، فجاء نص المادة (25) من قانون صك الانتداب مستثنياً شرق الأردن من وعد بلفور عام 1922م (60).

وبموجب هذه المادة تم تحديد حدود الأردن بخط من نقطة واقعة على خليج العقبة، بمسافة تبعد ميلين إلى الغرب من مدينة العقبة، ماراً بوادي عربة، بمنتصف البحر الميت نحو الحمة شمالاً حتى التقائه مع منتصف نهر اليرموك فالحدود السورية (61).

وبموجب اتفاقية الهدنة عام 1949، تم اقتطاع منطقة الباقورة بمسافة 830 دونم من الأراضي الأردنية، وفي عام 1950 قامت إسرائيل بالاستيلاء على أراضي الباقورة (62).

ونتيجة للمفاوضات الأردنية الإسرائيلية تم تحديد الحدود الدولية بين الدولتين وترسيمها ووضع خرائط لها كما جاء في المادة رقم (3)، وكذلك الملحق (1-أ)\*(63).

وخلال المفاوضات أصر الجانب الأردني على عودة جميع أراضيه المحتلة ومنها منطقة المباقورة/ نهاريم( בהרים) إلى السيادة الأردنية، وأما بخصوص نهري الأردن واليرموك أكد الطرفان على الأخذ بعين الاعتبار بأن يكون خط الحدود المجرى الرئيسي لتدفق كل من نهري الأردن واليرموك<sup>(64)</sup>.

وتنطبق هذه الحالة على البحر الميت ايضاً، وأما بخصوص وادي عربة- منطقة الغمر- قامت إسرائيل باحتلالها سنة 1970، ولم يستطع الأردن استعادتها إلا عن طريق المفاوضات مع اسرائل بشكل رسمي وعلني عام 1994، حيث استطاع الأردن أن يستعيد هذه المنطقة بموجب الملحق رقم (1-1)- ج حيث تم ترسيم الحدود المبينة في خرائط الصور الجوية (65).

4-النصوص التي تتعرض لصوره العلاقات بين الأردن وفلسطين.

ويتضمن هذا البند كل من:

## • مشكلة اللاجئين والنازحين.

وتم الاستنتاج من خلال مفاوضات السلام أن إسرائيل لا تريد إرجاع اللاجئين إلى أراضيهم التي احتلتا عام 1948 وكذلك النازحون عام 1967، إذ أصر الجانب الإسرائيلي على عقد مفاوضات بشأن هذه القضية من أجل تثبيت الفلسطينيين المهجرين في الأراضي التي هجروا إليها أثناء الحروب، عن طريق إعطائهم تعويضات مادية مقابل التخلى عن أراضهم.

## • الأماكن الدينية.

وأكدت المادة التاسعة على أهمية الأماكن المقدسة وأن (تحترم إسرائيل الدور الخاص للملكة الأردنية الهاشمية في الأماكن الإسلامية المقدسة في القدس) (66).

وسيمنح كل طرف لطرف الآخر حربة الوصول للأماكن ذات الأهمية الدينية، وسيقوم الطرفان بالعمل على تعزيز حوار الأديان بهدف العمل على تفاهم ديني، وحربة العبادة والتسامح والسلام (67).

يرى الباحث أن اهتمام الأردن بالأماكن المقدسة في القدس كان من زمن طويل وأصر الجانب الأردني خلال مفاوضاته مع إسرائيل في مختلف الأوقات على التمسك بالقدس وضمها إلى الأردن وعدم تركها بيد إسرائيل، وأكد الجانب الأردني أنه لم يبرم سلام مع إسرائيل قبل أن تحل مشكلة القدس، وكذلك مشكلة اللاجئين الفلسطينيين التي اعتبرت من الثوابت الأردنية أثناء مفاوضاته مع إسرائيل وخلال محادثات السلام عام 1994م تغيرت الأوضاع، حيث تم استثناء القدس من المفاوضات، واكد اسحاق رابين انه يجب ان يتم تأجيل مشكلة القدس إلى إشعار آخر.

### 7- المياه:

بدأت محاولات اليهود في استغلال مياه نهر الأردن في عهد الإمارة منذ عام 1926، على يد المهندس اليهودي بنجاسروتبرغ الذي منح امتياز تأسيس شركة توليد الكهرباء عند ملتقى نهري اليرموك والأردن، وبما أن معظم أرض المشروع تقع في منطقة التقاء النهرين شرق الأردن طلب صاحب الامتياز استغلال نحو 50.000 دونم من أراضي شرق الأردن للمشروع، واستمر المشروع الذي بدء تشغيله عام 1936 حتى عام 1948، حيث دمرته الحرب التي أسفرت عن قيام دولة إسرائيل على أرض فلسطين (68).

وفي الخمسينات والستينات من القرن الماضي، استمرت إسرائيل في نقل مياه نهر الأردن إلى المستوطنات الهودية والى صحراء النقب، عن طريق شبكة من الأنابيب الناقلة للمياه (69).

وهذه الانتهاكات الإسرائيلية سببت للأردن أزمة مائية خانقة، وأدرك الجانب الأردني أن الحل هو التحاور مع إسرائيل لكي يتم استرداد حقوقه من المياه وهذا ما حصل في معاهدة السلام الأردنية الإسرائيلية.

وجاء في المادة السادسة في اتفاقية السلام الأردنية الإسرائيلية، أنه يجب تحقيق تسوية شاملة ودائمة لكافة مشاكل المياه القادمة بين الطرفين، بموجب هذه المادة لقد استعاد الأردن نصيبه من مياه نهري اليرموك والأردن (70).

حيث أن الأردن لم يأخذ شيئاً من مياه نهر الأردن قبل معاهدة السلام فبعد المعاهدة لقد تغيرت الأوضاع إلى الأفضل حيث حصل الأردن على 10 مليون متر مكعب سنوياً "من مياه تحلية من ينابيع مالحة في حوضه، وحصل على 60 مليون متر مكعب من مياه الفيضانات والسدود بما في ذلك فيضانات نهر الأردن، وسيأخذ الأردن من نهر الأردن 70مليون متر مكعب سنوياً بعد المعاهدة (71).

وأيضاً جاء في المادة السادسة تحت ملحق (2)الخاص بالأمور المتعلقة بالمياه، حصول الأردن على مياه إضافية عن طريق التعاون الأردني الإسرائيلي لإيجاد مصادر لتزويد الأردن بكميات إضافية مقدارها 50 مليون متر مكعب (72).

أما بخصوص نهر اليرموك، كان نصيب الأردن من مياه النهر قبل معاهدة السلام 120 مليون متر مكعب فبعد المعاهدة تغيرت الأوضاع إلى الأفضل فحصل الأردن على مجموع 215 مليون متر مكعب من المياه.

وبموجب الفقرة (3) من المادة السادسة، أكد الطرفان على انه يجب البحث عن وسائل وطرق جديدة لمواجهة شح المياه والأزمة الناتجة عنها، وفيما يلي الأمور التي تباحث بها الجانبان (73)

- تنمية الموارد المائية الموجودة منها والجديدة، والعمل على زيادة وفرة كميات المياه بما في ذلك تحقيق التعاون على المستوى الإقليمي، كما هو ملائم، وجعل ما يهدر من الموارد المائية الحد الأدنى وذلك من خلال مراحل استخدامها.
  - منع تلوث المياه

- التعاون المتبادل في مجال التخفيف من حدة النقص في كميات المياه.
- نقل المعلومات والقيام بنشاطات البحوث والتطوير المشتركة في المواضيع المتعلقة بالمياه،
   فضلاً عن استعراض إمكانات تعزيز عملية تنمية الموارد المائية واستخدامها(74).

وجاء تفصيل المادة السادسة في الملحق رقم (2) من اتفاقية السلام المتعلق بأمور المياه، حيث تباحث الطرفان حول تشغيل وصيانة الأنظمة وكيفية التخزين حماية مصادر المياه من التلوث، وأيضاً اتفق الطرفان على حماية المياه الجوفية وكيفية توزيع مياهها (75.)

يرى الباحث أن مشكلة المياه بين الأردن وإسرائيل هي مشكلة سياسية قديمة، حيث تطرق الطرفان في كافة الاجتماعات والحوارات بينهم حول مشكلة المياه وربطها بالأمور السياسية لأن معظم الصراعات بين العرب والهود كان حول المياه، وأصر الجانب الأردني في مختلف الأوقات بالمطالبة بإعادة مياهه التي انتهكتها إسرائيل.

ويمكن أن تكون أيضاً مشكلة المياه مشكلة اقتصادية واجهت الأردن منذ أمد طويل حيث تعطلت الزراعة في غور الأردن بسبب انتهاك إسرائيل للمياه، فبعد توقيع المعاهدة اخذ الأردن حصته من المياه، فنتج عن ذلك ازدهار في الزراعة التي أدت إلى الزبادة في الاقتصاد.

## 2- العلاقات الطبيعية بين الأردن واسر ائيل

ورد في معاهدة السلام عدة مواد تشمل إقامة علاقات طبيعية بين الدولتين من أجل تقوية الاقتصاد والحد من مشكلة البطالة وأكد الطرفان على ما يلى:

## 1- إقامة علاقات اقتصادية:

جاء في المادة السابعة من معاهدة السلام الأردنية الإسرائيلية ذكر التنمية الاقتصادية والرفاهية باعتبارها دعامتين للسلام والأمن والعلاقات المنسجمة بين الدول والشعوب، وأكد الجانبان أنه يجب تعزيز التعاون الاقتصادي بينهما على المستوى الإقليمي (<sup>76)</sup>.

## ولتحقيق هذه الأهداف يتفق الجانبان على ما يلي:

- أ- إزالة كافة أوجه التميز التي تعتبر حواجز في وجه إقامة علاقات اقتصادية طبيعية.
  - ب- إنهاء المقاطعات الاقتصادية
- ج- أن يقوم الطرفين بعقد اتفاقيات تتعلق بالتعاون الاقتصادي وبما في ذلك التجارة واقامة مناطق تجارة حرة والاستثمار والعمل المصرفي، والتعاون الصناعي والعمالة، وذلك لأغراض ترويج علاقات اقتصادية مفيدة تقوم على مبادئ يتم الاتفاق حولها.

- د- التعاون ثنائياً في المحافل المتعددة الأطراف من أجل تعزيز ودعم الاقتصاد (77).
   ومن خلال التطرق للعلاقات الاقتصادية بين الأردن واسرائيل ظهرت مجالات التعاون بين الدولتين بما يلى:
- أ- التعاون الزراعي: ورد في نص المادة (22) في اتفاقية السلام الأردنية الإسرائيلية (التعاون في المجال الزراعي بما في ذلك الخدمات البيطرية، وحماية النباتات، والتقنية العيوية والتسويق، وسيقومان بالتفاوض بهدف التوصل إلى اتفاق في غضون 6 أشهر من تاريخ تبادل الوثائق"(78).

ويذكر مركز التعاون الدولي أنه تم افتتاح مزرعة أردنية إسرائيلية في شهر تشرين الأول 1998 في منطقة الكرك، لتربية مواشي ( اواسي) وفي إطار ذلك، سلمت إسرائيل للأردن (220) ماشية لإنتاج وتصنيع الحليب بشكل مكثف علماً بأن مواشي (اواسي) تعطي كمية تعادل أربعة أضعاف الكمية التي تنتجها المواشي المحلية. (79).

## ب- التعاون البيئي والصحي:

أوضحت المادة الثامنة عشر على التعاون البيئي بين الأردن وإسرائيل، عن طريق المحافظة على الطبيعة، ومحاربة التلوث وجاء في الملحق رقم (4) من اتفاقية السلام، تفصيلاً لصورة الاتفاق البيئي (80).

وبعد توقيع المعاهدة لقد تطور التعاون في المجال البيئي ليشمل التعاون في مكافحة الذباب المنزلي ( سوسة الكف الحمراء وذبابة الفاكهة الأوسطية) في شمالي منطقة البحر الميت (81).

وأما بخصوص التعاون الصعي، أوضحت المادة (21) على التعاون في هذا المجال، وأكدت هذه المادة أن سيتم التعاون في المجال الصعي بعد انتهاء المفاوضات أي بعد تسعة أشهر من الاتفاق (82).

## ه- التعاون في مجالات الطاقة:

وكذلك أكدت المادة التاسعة عشر من معاهدة السلام الأردنية الإسرائيلية، على ضرورة التعاون في مجال استغلال الطاقة الشمسية والربط الكهربائي بين البدلين عند التوقيع على معاهدة السلام، وأيضاً سيتم التوصل إلى اتفاقيات ذات علاقة في مجال الطاقة خلال 6 أشهر من تاريخ تبادل الوثائق.

## د- تنمية أخدود وادي الأردن:

أوضحت المادة العشرين على تعهد الطرفان بتنمية أخدود وادي الأردن، وتطويره وإنشاء مشاريع مشتركة في المجالات الاقتصادية والبيئية، والمشاريع المرتبطة بالطاقة والسياحة، ضمن اللجنة الاقتصادية الثلاثيه الأردنية- الإسرائيلية الأمريكية بهدف التوصل إلى خطط إستراتيجية لتنمية الأخدود(83)..

#### ه- السياحة:

أن يعمل الطرفان على تشجيع السياحة المتبادلة والسياحة من الدول الأخرى وفق ما جاء في المادة السابعة عشرة (<sup>84)</sup>.

#### 2- النقل والطرق والمواصلات:

شهدت العلاقات الأردنية الإسرائيلية الاهتمام بعملية النقل البري والجوي بين البلدين، والاهتمام بإنشاء الطرق لتسهيل العبور من والى الطرف الأخر، وأوضحت المادة (13) باعتراف الطرفان بالاهتمام المتبادل بإقامة علاقات حسنة في مجال النقل، وفتح وإقامة طرق ونقاط عبور بين بلديهما، وسيأخذان بالاعتبار إقامة اتصالات برية واتصالات بالسكك الحديدية، وأكد الطرفان على إقامة طريق سريع يربط الأردن ومصر وإسرائيل بالقرب من ايلات وصيانته، وتنفذ هذه الاتفاقية بعد 6 أشهر من تبادل الوثائق (85).

## ومن خلال هذا البند تتضح أمور المواصلات بما يلى:

# أ- الطيران المدني:

نصت المادة الخامسة عشر على اتفاق البلدين على الطيران المدني كونهما طرفين في اتفاقية خدمات المرور الجوي الدولي (ترانزليت) واتفاقية الطيران الدولي لعام 1944 (اتفاقية شيكاغو). (86)

وبعد عقد اتفاقية السلام الأردنية الإسرائيلية، لقد بقيت مجربات المفاوضات بين الدولتين مفتوحة وتوصل الطرفان إلى تفعيل الخطوط الجوية في العاشر من آذار 1995م (67)

ب- حربة الملاحة والوصول إلى الموانئ:

أوضحت المادة الرابعة عشر على اعتراف كل طرف بحق سفن الطرف الآخر بالمرور البري في مياهه الإقليمية وفقاً لأحكام القانون الدولي، وسيمنح كل طرف السفن الأخرى أن يكون

لها منفذاً في موانئه، وكذلك للسفن والبضائع المتجهة إلى الطرف الآخر وبالعكس. ويعتبر الطرفان مضيق تيران وخليج العقبة ممرات مائية دولية مفتوحة لكل الأمم للملاحة فها والطيران فوقها بدون إعاقة أو توقف<sup>(88)</sup>.

## 3- العلاقات الثقافية والعلمية:

نصت المادة العاشرة على اعتراف الطرفين بإقامة تبادل ثقافي وعلمي في كافة الحقول، ويتفقان على إقامة علاقات ثقافية طبيعية بينهما، وأن هذا التبادل يقود الطرفين إلى إنهاء حالات التوتر في مسيرة السلام (89).

## 4- التفاهم المتبادل وعلاقات حسن الجوار لتحقيق السلام:

وجاءت معاهدة السلام الأردنية الإسرائيلية، لتوضح طبيعة العلاقات تحت بند التفاهم المتبادل وعلاقات حسن الجوار، حيث أكد الطرفان بتفعيل هذا البند بعد ثلاثة أشهر من تاريخ التصديق على هذه المعاهدة (90).

وأكد الطرفان على الحد من سباق التسلح، وإيجاد منطقة خالية من التحالفات والائتلافات العدوانية في الشرق الأوسط، وإيجاد منطقة خالية من أسلحة الدمار الشامل سواء منها التقليدية أو غير التقليدية في الشرق الأوسط ضمن سلام شامل ودائم (91).

## 3<u>- المضامين القانونية:</u>

خلال محادثات السلام الأردنية الإسرائيلية لقد تم الاتفاق على النصوص القانونية التي تثبت شرعية المعاهدة بين الدولتين، وتكمن المضامين القانونية الاساسية بما يلي:

- 1- التشريعات: أوضحت المادة (26) على تعهد الطرفين خلال ثلاثة أشهر من تبادل وثائق التصديق على هذه المعاهدة بتبني التشريعات الضرورية لتنفيذ المعاهدة، ولإنهاء أي التزامات دولية والغاء أي تشريعات تتناقض مع هذه المعاهدة.
- 2- التصديق: أكد الطرفان التصديق على المعاهدة ضمن المصلحة والإجراءات الوطنية، ويتم المتصديق بعد تبادل الوثائق، مع اعتبار جميع الملاحق والذيول والمرفقات في المعاهدة جزءا منها.

وتم كتابة نصوص المعاهدة في اللغة العربية والانجليزية والعبرية متساوية في المضامين، وإذا ظهر أي خلاف في تفسير النصوص يتم الرجوع إلى النص الانجليزي الذي يعتبر النص الفاصل بين النصوص.

وبعد الإقرار على هذه المعاهدة قام السيد رئيس الوزراء الأردني عبد السلام المجالي بالتوقيع على المعاهدة، وأما عن الجانب الإسرائيلي وقع رئيس الوزراء اسحاق رابين عليها وكان رئيس الولايات المتحدة الأمريكية بيل كلنتون على شاهدا هذه المعاهدة (92).

#### نتائج الدراسة

1- استطاعت الوفود الأردنية خلال مفاوضات السلام مع إسرائيل، أن تسترد حقوقها التي انتهكتها إسرائيل مثل الحقوق المائية، وقد استعاد الأردن السيادة الرسمية على منطقة الباقورة في 1995/2/9م، ومنطقة الغمر في 1995/1/3 كما تم تبادل بعض المناطق بين الجانبين، حيث تم مبادلة خمسة كيلومترات مربعة جنوب البحر الميت تقع بالقرب من مشروع البوتاس الفلسطيني، كانت إسرائيل احتلتها عام 1948 وتستغلها من خلال بناء ملاحات تابعة لشركة أملاح البحر الميت الإسرائيلية بأرض إسرائيلية مساحتها (7.5) كم تقع غرب خط الانتداب (9.9).

ويجدر بالذكر أن أفراد إسرائيليين كانوا يملكون (6000) دونم مجاورة للباقورة موضوعة تحت بند حراسة أملاك العدو في دائرة الأراضي والمساحة في الأردن، وقد سمح لمواطنين أردنيين باستثمار حوالي (5000) دونم منها وبقي (1000) دونم في منطقة حرام الملاصقة للباقورة، مزروعة بألغام قد أصبحت ملكاً للأردن (94).

- 2- استطاع الأردن من خلال مفاوضات السلام أن يثبت الحدود الأردنية بشكل رسمي، والحد من الطموحات التي تستهدف وجود الأردن وكيانه.
- وأيضاً استطاع الأردن إنهاء الحصار الذي ترتب عليه أثناء حرب الخليج، وشطب الديون الأمريكية التي تراكمت عليه على مر سنوات من الزمن (95).

بالرغم من الإيجابيات التي حققتها معاهدة السلام الأردنية الإسر ائيلية لقد ظهرت سلبيات المعاهدة بعد عشرة سنوات من توقيعها حسب ما ذكر كامل أبو جابر رئيس الوفد الأردني الفلسطيني المفاوض عام 1994.

"وبرغم الأهداف الأمالة لاتفاقية وادي عربة إلا أنه بات واضحاً أن الحقوق الأردنية لم تسترد بعد، فالمياه ما زالت منهوبة ولم يصل الأردن منها إلا الملوث، والبيئة الأردنية تلوثت بإشعاعات مفاعل ديمونة، والمصانع الإسرائيلية على أرض الأردن والأسرى الأردنيون ما زالوا يقبعون في سجون الاحتلال، دون أن تجد مطالب الخارجية الأردنية بشأنهم أية استجابة، والأوضاع الاقتصادية زادت تردياً، والبطالة والفقر ما زالا مشكلتين رئيسيتين يعاني منها الأردن"(96).

وقال كامل أبو جابر " أن معاهدة السلام ما هي إلا هدنة طوبلة المدى مع الجانب الإسرائيلي موقع عليها بشكل رسمي" وذكر أيضاً لم يحقق الأردن والوطن العربي أي هدف استراتيجي أو اقتصادي أو اجتماعي كما هي باقي المعاهدات الموقعة مع إسرائيل"، مؤكداً أن أوضاع الصراع العربي الإسرائيلي لم تزال كما كانت عليه قبل عام 1994 وربما أسوأ بكثير نتيجة لتدهور الأوضاع في الأراضي الفلسطينية (٥٦)

## هوامش الدراسة:

- (1) سليمان الصمادي، الأردن مائة عام من التحدي والعطاء ( اربد: مؤسسة حمادة، 2002) ص110
- (2) سليمان الموسى، تاريخ الأردن في القرن العشرين ج 2 ( عمان: مكتب المحتسب، 1996) ص503-503
- (3) جريدة الدستور، العدد 9761 (25 تشرين أول 1994) الثلاثاء، انظر: ممدوح نوفل، الانقلاب- أسرار مفاوضات المسار الفلسطيني الإسرائيلي "مدريد- واشنطن" (عمان: دار الشروق للنشر والتوزيع، 1996) ص 50.
  - (4) جريدة الرأي، العدد 7766 ( 8 تشرين الثاني 1991) الجمعة.
- (<sup>5</sup>) نظام عساف، الأحزاب السياسية الأردنية 1992-1994 قضايا ومواقف ( عمان: مركز الربادة للمعلومات والدراسات، 1998) ص195
  - (<sup>6</sup>) جريدة الرأي، العدد 7766 ( 8 تشرين الثاني 1991).
  - (7) جريدة الدستور، العدد 9761 (25 تشرين أول 1994) الثلاثاء.
    - (8) عساف، مرجع سابق، ص159.
      - (°) عايش، مرجع سابق ص 85.
        - (10) الصمادي، مرجع سابق.
  - (11) المرجع نفسه، ص 122-123 وانظر: نوفل، مرجع سابق، ص 40.

- (12) مقابلة مع مسؤول الدراسات الإسرائيلية ( محمد الشبار) في وزارة الخارجية الأردنية بتاريخ 2007/7/2م، الساعة 11 صباحاً.
- $(^{13})$  יוסי ביליין ، יגעת בשלום (תל- אביב : ידיעות אחרונות ספרי חמד ، 1997 ) עמ" 48. وانظر : جريدة الراي، العدد 7766 ( $^{77}$  تشرين الثاني 1991). وانظر : جريدة الدستور، العدد 26)9762 تشرين اول 1994).
- (1ª) صدقي الضاهر، وثائق عربية- وثائق يارنغ السرية ( عمان: مطابع الدستور التجارية، 1997، وانظر: جريدة الرأي، العدد 7740 (12 تشرين أول 1991) لمزيد من التفضل انظر: سميع المعايطة، التسوية السياسية للصراع العربي الصهيوني ( عمان: دار البشير للنشر والتوزيع 1993) ص73.
  - (15) البدارين، اتفاقية السلام الأردنية مع إسرائيل، ص92
- (16) خطاب جلالة الملك حسين أمام المؤتمر الوطني الأردني في تاريخ 1991/10/12م انظر: الطاهر، وثائق عربية، ص 23-25.
  - (17) المصدر نفسه.
  - (18) جريدة الدستور، العدد 9762، (26 تشرين الأول 1994) الأربعاء.
  - (19). الظاهر، وثائق عربية، ص13-25، وانظر: جريدة الدستور العدد 9762، (26 تشرين أول 1994).
- (<sup>20</sup>) كلمة الدكتور أحمد صدقي الدجاني حول الصراع العربي الإسرائيلي طبيعته ومستقبله انظر: التصور العربي للسلام، بحوث ومناقشات الندوة الفكرية التي عقدها منتدى الفكر العربي/ عمان، اللجنة المصرية للتضامن في القاهرة شهر آذار 1997، ص152. وانظر:جريدة الرأي، العدد 7757(29 تشرين أول 1991)
- (<sup>21</sup>) جريدة الرأي، العدد 7754، (26 تشرين أول 1991م) وانظر: جريدة الدستور العدد 9762 (26 تشرين أول 1994).
- (<sup>22</sup>) جريدة الدستور، العدد 9763، (27 تشرين أول 1994) وانظر:عبدالله المجالي ومحمد العبادي، مسيرة السلام الاردنية- الإسرائيلية 1991-1994( عمان: المؤلف، 1994)، ص 21-22.
- (<sup>23</sup>) جريدة الرأي، العدد 7747 (19 تشرين أول 1991). وانظر: معاهدة السلام بين المملكة الأردنية الهاشمية ودولة إسرائيل 26 تشرين الأول 1994 ، مصدر سابق ، ص25.وانظر:علي الدن هلال، الجامعة العربية والسلام العربي الاسرائيلي، مجلة عالم الفكر، العدد 25 ،1997، ص15.
- (<sup>24</sup>) جريدة الرأي العدد 7757 ( 29 تشرين أول 1991)، لمزيد من التفصيل انظر: نص كلمة الرئيس الأمريكي، جورج بوش، في افتتاح مؤتمر مدريد 1991/10/30، وكذلك نص كلمة الرئيس السوفياتي غورباتشوف في افتتاح المؤتمر، خليل حسين، المفاوضات العربية الإسرائيلية وقائع ووثائق، ص 242-252،240.

- (<sup>25</sup>) جريدة الرأي، العدد 7755 (27 تشرين أول 1991)، جريدة الدستور، العدد 9762 (26 تشرين الأول 1994) لمزيد من التفصيل انظر: عدنان السيد حسين، التسوية الصعبة- دراسة في الاتفاقيات العربية الإسرائيلية ( بيروت: مركز الدراسات الاستراتيجية والبحوث والتوثيق، 1998م) ص75.
  - (26) المجالي والعبادي، مرجع سابق، ص 20.
  - (27) البدارين، اتفاقية السلام الأردنية الإسرائيلية، ص76.
- (<sup>28</sup>) جريدة الرأي، العدد 7766، (7 تشرين الثاني 1991) وانظر: نص كلمة وزير الخارجية الأردني كامل أبو جابر في افتتاح مؤتمر مدريد بتاريخ 31 تشرين الأول 1991م، وانظر: خليل حسين، المفاوضات العربية الإسرائيلية وقائع ووثائق، ص 270-277.
  - <sup>(29</sup>) الصمادي، مرجع سابق، ص 125.
  - (30) جريدة الرأى العدد 7762، ( 3 تشرين الثاني 1991).
    - (31) الصمادي، مرجع سابق، ص 125-126.
      - (32) المرجع نفسه.
    - (33) المجالي والعبادي، مرجع سابق، ص35.
  - (34) المرجع نفسه، وانظر: جريدة الدستور، 9762، 26 تشرين أول 1994).
    - (35) جريدة الدستور، العدد 9762 (26 تشرين أول 1994).
- (36) اللجنة الإعلامية الأردنية، معاهدة السلام بين المملكة الأردنية الهاشمية ودولة إسرائيل ، مصدر سابق ، ص 107-108.
- (<sup>37</sup>) مجلة الدراسات الفلسطينية- جدول الأعمال الأردني الإسرائيلي، مجموعة وثائق مفاوضات السلام، العدد (16) سنة 1993.
  - (38) دار الناس للصحافة والنشر، صانع السلام ( عمان: دار الناس للصحافة والنشر، 1996)، ص56-57.
- (<sup>99</sup>) النص الكامل لجدول أعمال المفاوضات على المسار الأردني- الإسرائيلي، انظر: دائرة المطبوعات والنشر، معركة السلام وثائق أردنية -المسار الأردني الإسرائيلي من مؤتمر مدريد إلى إعلان واشنطن، ج1 ( عمان: منشورات دائرة المطبوعات والنشر، 1994م) ص 27-28.
  - $^{(40)}$  ملحق جريدة الدستور، العدد 9762 (26 تشرين أول 1994م).
    - (41) المصدر نفسه.
  - .86-85 دائرة المطبوعات والنشر، معركة السلام- وثائق أردنية، ص $^{(42)}$ 
    - (43).دار الناس للصحافة والنشر، صانع السلام، ص74-75.
      - (44) الدستور، مصدر سابق، ص132-133.
        - (45) المرجع نفسه.
- (46) إيناس جابر أحمد، اتفاقيات السلام العربية الإسرائيلية في ضوء قواعد القانون الدولي، رسالة ماجستير
  - غير منشورة، جامعة الإسكندرية كلية الحقوق، 2004- ص 253.

- (<sup>47</sup>) المصدر نفسه.
- (48) دائرة المطبوعات والنشر، معركة السلام- وثائق أردنية، ص45.
- (<sup>49</sup>) كلمة الرئيس الوفد الأردني المفاوض الدكتور فايز الطروانة في محادثات وادى عربة، المصدر نفسه.
- (50) البيان الختامي لمفاوضات وادي عربة 1994/7/20، حول إعلان الدكتور فايز طروانة رئيس الوفد الأردني الختامي المشترك لمفاوضات وادى عربة، نقلاً عن الوثاق العربية، مصدر سابق، ص 68-69.
  - (51) جريدة الدستور، العدد 9762 (26 تشرين أول 1994) وانظر: صانع السلام، مرجع سابق، ص94.
    - (52) المجالي والعبادي، مرجع سابق، ص 72 وانظر: صانع السلام، مرجع سابق، ص73.
      - (<sup>53</sup>) انظر الملحق رقم ( 3 ).
- (<sup>54</sup>)הרב ישראל מאיר לאן ، אל תשלח ידך אל הנער ( ישראל : ידיעות אחרונות ספרי חמד، 2005 ) עמ" 256 . وانظر: محمد عايش، معاهدة وادي عربة دراسة تحليلية، ص 57.وانظر:حلال مرجع سابق، ص 19.
- \* وفي 25 تشرين أول لقد حصل اجتماع بين الملك حسين واسحاق رابين بحضور الملكة نو وتحدث رابين عن معاناة الهود في المنطقة وأنه يريد السلام . انظر: לאה רבין ، הולכת בדרכו ، שם ، עמ" 273-274.
  - (55) جريدة الدستور، العدد 9762، (26 تشرين أول 1994). وانظر: صانع السلام ، مرجع سابق، ص117.
- (<sup>56</sup>) اللجنة الإعلامية الأردنية، معاهدة السلام، مصدر سابق، ص7، وانظر: طلافحة والشرعة، مرجع سابق، ص114.
  - ملحق الجريدة الرسمية، العدد 4001 (10 تشرين الثاني 1994).
    - (58) المصدر نفسة.
- ( $^{59}$ ) عبد السلام المجالي، رحلة عمر- من بيت الشعر إلى سدة الحكم (بيروت: شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، 2003) ص  $^{25}$ -254.
  - (60) اللجنة الإعلامية الأردنية، معاهدة السلام بين المملكة الأردنية الهاشمية ودولة إسرائيل، ص 12.
  - .214 עמ" 214) אורי שגיא אורות בערפל (ישראל: ידיעות אחרונות ספרי חמד 1998, עמ" 214.
    - (62) שגיא ، שם ، עמ"216. وانظر: اللجنة الإعلامية الأردنية، مصدر سابق، ص 12.
      - \*الملحق(1-أ) يتضمن الحدود الدولية بين الأردن وإسرائيل ، وينص على مايلي :
- 1-تم الاتفاق بموجب المادة (3) من المعاهدة على ان الحدود الدولية بين الدولتين تشكل من القطاعات التالية:
   أ- نهرى الأردن والبرموك.
  - ب-البحر الميت والملاحات.
  - ج-وادي عربة/منطقة هاعرفا.
    - د- خليج العقبة.

- (64) انظر ملحق رقم (4) باللغة العبرية.
- (<sup>65</sup>) ملحق الجريدة الرسمية، العدد 4001 (10 تشرين الثاني 1992).
- \* أن منطقة الباقورة هي أراضي أردنية بموجب الحدود الدولية التي رسمت سنة 1952، وأيضاً يقول الجانب الإسرائيلي أن منطمة الباقورة هي أملاك إسرائيلية لأنه تم ضمها الإسرائيل بموجب معاهدة الهدنة سنة 1949، وأصبحت ملكاً إسرائيلياً، سنة 1950، انظر: שلانا ٨ . ש□ ، עמ"216.
  - (<sup>66</sup>) ملحق الجريدة الرسمية، العدد 4001 (10 تشرين الثاني 1994).
    - (<sup>67</sup>) المصدر نفسه.
    - (68) دويكات، مرجع سابق، ص 92.
    - (<sup>69</sup>) العكور، مرجع سابق، ص120-121.
    - (70) انظر ملحق رقم (4) باللغة العبرية.
  - (71) اللجنة الأعلامية الأردنية، معاهدة السلام بين المملكة الأردنية الهاشمية ودولة اسرائيل، ص 15-16.
    - (<sup>72</sup>) انظر ملحق رقم(2) الجريدة الرسمية، العدد 4001 (10 تشرين ثاني 1994).
      - (73) انظر ملحق رقم (4) باللغة العبرية.
        - (74) المصدر نفسه.
      - (<sup>75</sup>) ملحق الجريدة الرسمية، العدد 4001 (10 تشرين ثاني 1994).
        - -الملحق رقم(2) الخاص بأمور المياه.
        - (<sup>76</sup>) انظر المادة رقم (9) في ملحق رقم (4) باللغة العبرية.
        - (77) جريدة الدستور، العدد 9762 (26 تشرين أول 1994).
    - (78) نص المادة رقم (22) الخاصة بالزراعة من اتفاقية السلام الأردنية الإسرائيلية.
      - WWW. MFA. GOV.il(79)
      - (80) اللجنة الاعلامية الاردنية، معاهدة السلام ما هي، مصدر سابق، ص48.
        - WWW. MFA. GOV.il(81)
      - (82) الحباشنة، مرجع سابق، ص96. وانظر: ملحق رقم (5) الخاص بالصحة.
        - (83) انظر ملحق رقم (4) باللغة العبرية.

- (84) المصدر نفسه.
- (<sup>85</sup>) نص المادة (13) من اتفاقية السلام الأردنية الإسرائيلية انظر: جريدة الدستور، العدد 9762 (26 تشرين أول 1994م).
  - (86) نص المادة (15) من اتفاقية السلام الأردنية الإسرائيلية.
  - (<sup>87</sup>) ملحق الجريدة الرسمية، العدد 4106 ( 16 آذار 1996) ص 788.
  - (88) نص المادة (14) من اتفاقية السلام الأردنية الإسرائيلية- باللغة العبرية.
  - (89) نص المادة (10) من اتفاقية السلام الأردنية الإسرائيلية- باللغة العبرية.
- (90) أحمد القضاة، معركة السلام المعاهدة الأردنية الإسرائيلية وثائقها وأبعادها الإستراتجية، ( عمان: دائرة، المطبوعات والنشر، 1994) ص 302.
  - (<sup>91</sup>) ملحق جريدة الدستور، العدد 9762 (26 تشرين الأول 1994).
    - (92) المصدر نفسه،
- (93) محمد رجا ربابعة، اتجاهات معلمي إقليم جنوب الأردن نحو تغيرات متوقعة في محتوى مناهج مرحلة التعليم الأساسي نتيجة لتطبيق معاهدة السلام الأردنية- الإسرائيلية، مجلة دراسات العلوم التربوية، العدد (2) 2004م، ص 367.
  - (94) المصدر نفسه. وانظر: الخارطة.....
  - (<sup>95</sup>) جريدة الرأى، العدد 7766 8 تشرين الثاني، 1991).
    - www. Alahi @ ammannet. Net (96)
      - (<sup>97</sup>) المصدر نفسه

الكاتب: د/ بريك الله حبيب المركز الجامعي تندوف

عنوان المقال: صدقة من أحط الدين بماله "من نوازل الرحلة الحجازية للفقيه الولاتي الشنقيطي بتندوف ( 1912 م / 1330 هـ) تحقيق ودراسة

# البريد الالكتروني:habibo1980td@gmail.com

تاريخ الارسال: 04/03/2020 تاريخ القبول: 18/03/2020 تاريخ النشر: 2020/03/31 تاريخ النشر: 2020/03/31 "صدقة من أحط الدين بماله" من نوازل الرحلة الحجازية للفقيه الولاتي الشنقيطي بتندوف (1912 م/1330 هـ) تحقيق ودراسة

#### مقدمة:

الحمد لله رب العالمين القائل في كتابه الكريم: ﴿ قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنما يتذكر أولوا الألباب ﴾

والصلاة والسلام على سيد الخلق محمد عليه أفضل الصلاة والسلام وعلى آل بيته الطاهرين وأصحابه الكرام.

تأتي هاته الرحلة التي أقدمها في مجملها على نسق ما جاءت به الرحلات العلمية التي ألفها الحجاج المسلمون والعلماء الذين سبقوا الفقيه الولاتي، والتي كان لهم فها محطات علمية سواء من حيث الاهتمام بالمراكز العلمية التي يمرون بها، أو ينزلون فها للراحة والتعلم والتعرف من خلالها على رجالات العلم والفقه والفكر والساسة وتبادل العلوم والمعارف والكتب والتآليف في جميع المجالات.

وقد أقدمت على تحقيق هذا السفر من رحلة الولاتي لما له من أهمية علمية وتاريخية وأخرى تعليمية، وتبرز هاته المكانة التي كانت تحظى بها تندوف وما جاورها من البلاد الأخرى في القرن الرابع عشر الهجري في كلام المختار السوسي في كتابه سوس العالمة<sup>(1)</sup> حيث يقول. رحمه الله: «تقع هذه المدرسة. المدرسة الجكانية. في تندوف في التخوم السوسية الصحراوية، وكان آل بلعمش منذ أسسوا تلك المدينة على يد قومهم تاجاكانت رفعوا هناك راية التدريس، فدرس فيها كل من مرَّ بهم من فطاحلة الشناقطة كمحمد يحى الوَلاتي وأمثاله، بل قيل إن

محمود التركزي مصحح القاموس المحيط درس هناك أيضا حين سافر إلى الشرق».

وكما شجعني على نشر هاته المخطوطة كوني ابن هاته البلدة الطيبة. تندوف. وأحد قاطنها والتي عرفت منذ القدم بعلمها وعلمائها الذين حازوا من الفضل ما حازوا وجابوا البقاع طلبا للعلم والمعرفة وتحقيقا منهم لقوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ اطلبوا العلم ولو بالصين ﴾.

ولعل من بين الأسباب التي دفعتني أيضا إلى تحقيق ودراسة هذا الجزء من رحلة الولاتي هو ما تحويه من فوائد جمة في جميع جوانها التعليمية منها والتاريخية والدينية، وحتى الاقتصادية،ولنقل كذلك ماهية الأسباب والدوافع التي تركت الدكتور محمد حجي . رحمه الله . يتباطأ عن تحقيق هذا الجزء بعد ما كان حقق الجزء الأول منها .

ثم مساهمة مني في نشر تراثنا الإسلامي الذي يزخر بكنوز بين طيات مخطوطاتنا والتي لا يعرف قيمتها إلا من خاض غمار بحرها وأزال ظلمة جهلها.

و محاولتي إبراز ولو جانب من جوانب نبوغ الفقيه الولاتي في التأليف والإبداع، وكذلك محاولتي لإظهار العمق التعليمي والتاريخي لمنطقة تندوف التي كانت محط أنظار العلماء من كل حدب وصوب ومركز إشعاع ينير جهة الغرب، بدأ من أزواد بمالي مروراً بولاتة في موريتانيا فتندوف في الجزائر وصولا إلى سوس في المغرب، ومحاولتي إتمام ما أنجزه الدكتور محمد حجي رحمه الله. وإخراجه للناس في عمل متكامل مثله مثل الأعمال الأخرى المحققة كرحلة الوريكي وغيرهم . وقد يسر الله لي الوقوف على ثلاث نسخ، واحدة منهم كاملة واثنتين ناقصتين لا يوجد بهما الجزء الثاني من الرحلة موضوع البحث، أما الكاملة فهي نسخة عبد السلام ابن سودة المحفوظة بالخزانة الحسنية بالرباط تحت رقم:11039.

\*ويقع هذا الجزء الذي هو موضوع التحقيق في آخر المخطوطة وهذه النسخة الوحيدة الكاملة من الرحلة الحجازية، تقع في 73 لقطة (146) صفحة. بحيث تبتدئ بصفحة 481 كما هو مثبت في الصفحة الأولى وتنتهي بصفحة 627.

- \* خطها: مغربي واضح
- \* مسطرتها: عشرون سطرا في كل صفحة.
- \* عدد الكلمات في كل سطر يتراوح ما بين 10.07.
  - \* أما تاريخ نسخها: فلا أثر له.
  - \* ناسخها: محمد يحبي كما هو مثبت في آخرها.
    - \* توجد بها تعقيبة.

وقد كتب على هوامشها كلمة «صح» وهي علامة الصحة وكلمة «بلغ» و سيتعملها الناسخ عند انهائه من فقرة أو إجابة على مسألة جديدة.

أوراقها جيدة إذ لم يظهر على الصورة أي أثر للتآكل أو أي تخريب لها أو تأثير بعوائد الزمان، ما عدا بعض الأسطر المشطبة عليها في أول صفحة منها كما ستجده في النمادج المرفقة منها، خالية من التهميش، جيدة الخط ومقرؤة.

بدايتها:وَأَتحَفَنَا عَابِدِينبِجَمَلٍ فَحْلٍ ذَلُولٍ وحَنْبَلٍ جيِّدٍ، وَزَوَّدَنَا فَخَرَجنَا مِنهُ لِثمانِ لَيالٍ بَقِينَ مِن جُمَادَى الأَخِرة مِنَ العَامِ السَادِسِ عَشَر بَعدَ ثلاثمائة وألفٍ، قَاصِدين تِندُوف.

نهايتها: إِذَا وَقَعَ مِن صَبِي أَو مَجنُونٍ أَو نَائِمٍ أَو غَافِلٍ أَو مُكرَهٍ. والله أعلَم وصلى الله على سيدنا ومولانا مُحَمَّدٍ كُلَّمَا ذَكَرَهُ الذَّاكِرونَ وكُلَّمَا غَفَلَ عَنهُ الغَافِلُونَ وصلى الله على سيدنا ومولانا مُحَمَّدٍ كُلَّمَا ذَكَرَهُ الذَّاكِرونَ وكُلَّمَا غَفَلَ عَنهُ الغَافِلُونَ وحَسبُنَا الله ونِعمَ الوَكِيلِ ولا حَولَ ولا قُوَّةَ إِلاَ بالله العَلِي العَظِيم وآخِرُ دَعوَانَا أَنِ الحَمدُ لله رَبِّ العَالَمِين كَتَبَ هَذَا مِن نُسخَةِ المُؤَلِّف عُبَيدَ رَبِّهِ مُحَمَّد يَحيى انتَهى والحَمدُ لله رَبِّ العَالَمِينَ.

\*أما النسخة الثانية: في النسخة الموريتانية المحفوظة عند حفدة المؤلِف، وتقع في 343 ورقة (686) صفحة من القطع المتوسط.

<sup>\*</sup> خطها مغربي صحراوي مليح.

<sup>\*</sup> ناسخها: محمد الأمين بن سيدي باريك كما هو مثبت في آخر ها.

\* تاريخ نسخها: 11 ربيع الثاني عام 1342هـ

وكتب في النهاية: « هذا آخر الجزء الأول »، تقل به الأخطاء إلا صفحات مسودة في النسخة المصورة انطمست فيها كلمات أو سطور.

وقد ألحق بأول المخطوطة فهرس الرحلة في أربع صفحات بخط وضعه حفيد المؤلف مروان بن سيد محمد بتاريخ 17 ذي الحجة 1403هـ

\*أما النسخة الثالثة في نسخة دار الكتب القومية بمصر، المحفوظة برقم 1519 تاريخ تيمور عربي، وتقع في 55 ورقة (110) صفحة من القطع المتوسط. وقد جاء على الغلاف مايلي: رحلة محمد بن يحيى بن محمد المختار بن عبد الله النفاع بن أحمد.

- \* نوع الخط: نسخ.
- \* مقاسها:21 / 13.5سم.
- \* عدد الأسطر: 22 سطر.
  - \* لون المداد: أسود.
    - \* حالتها: سئية.
- \*أما ناسخها وتاريخ نسخها: فلا أثر لهما.

بدايها:بَعْدَ الحَمدُ لله وقَد خَرَجْنَا لِحَجِّ بَيْتِ الله الحَرَامِ واعتِمَادِ وزِيَارَةِ نَبيّنَا مُحَمَّدٍ عَلَيْ.

نهاينها: عَلَيهِ صَلاَة الله مَا رَاحَ بَارِقَةُ و... وَتَمَّ الرِّضَا عَن صَحْبِهِ الأَنْجُمِ... قَد يَنْتَهِى الجُودُ والمَجْدُ.

# منهجي في التحقيق:

اعتمدت في تحقيق هذا الكتاب على نسخة وحيدة مصورة عن أصل محفوظ بالخزانة الملكية بالرباط برقم11039.

# ترجمة الفقيه الولاتي<sup>(2)</sup> اسْمُهُ ونَسَيُه:

جاء تعريف الفقيه الوَلاَتِي في بعض كتبه، بقوله: « يقول أفقر العبيد إلى مولاه الغني به عمن سواه: محمد يحيى بن محمد المختار بن الطالب عبد الله، الوَلاَتِي وطنا، الداودي نسباً»<sup>(3)</sup>. فكتفى في ذكر نسبه . رحمه الله على جده الأول: الطالب عبد الله (4)، ثم أشار بعد ذلك إلى موطنه ونسبه الشريف<sup>(5)</sup>.

غير أننا نجد حفيده وبعض تلاميذه وغيرهم تجاوز في نسبه إلى جده الثاني، والبعض الآخر اقتصر على جده الأول غير أنه أضاف ذكره كنيته، ولقبه، فكان حاصل ما ذكروه بمجموعه مايلي<sup>(6)</sup>: هو: الفقيه أبو عبد الله محمد يحيى بن محمد المختار بن الطالب عبد الله النفاع بن أحمد حاج، الداودي ثم الجعفري، الحوضي ثم الوَلاَتِي.وزاد حفيده: وأولاده يكنونه: بابا، بتفخيم الباءين (7).

وهذا الإطلاق. الفقيه. يُظهرانتمائه للعلماء الأجلاء الموسوعيين الذين داع صيتهم في العلوم الشرعية<sup>(8)</sup>، وليس ببعيد عنه، إذ المتأمل لكتبه وتآليفه، المتنوعة في مختلف العلوم والفنون يدرك بأنه كان من أجمع علماء عصره للعلوم الشريعة.

أما اسمه «محمد يحيي»، وقع في شجرة النور<sup>(9)</sup>: محمد بن يحيى، وهو خطأ ظاهر، لأن أباه ليس يحيى، وإنما هو محمد المختار، وهو اسم مركب، وكذلك اسمه مركب هكذا:محمد يحيى، كما صرح بذلك هو بنفسه.

وهذا القدر من الاسم غالبا ما كان يكتفي الفقيه الوَلاَتِي به في توقيعاته وفتاويه، فتجده يقول بعد إنهاء الفتوى ونحو ذلك: أفتى به عبد ربه محمد يحيى بن محمد المختار، غفر الله له ولوالديه وللمسلمين جميع الأوزار، آمين<sup>(10)</sup>، ونحو ذلك.

## مولده ونشأته العلمية (<sup>11)</sup>:

ولد الفقيه محمد يحيى بن المختار الوَلاَتِي في ولاتة سنة 1259ه<sup>(12)</sup>، الموافق لسنة 1842م.

نشأ الولاتيفيبيت علم وفضل وشرف، فأكب على الطلب والتحصيل منذ صغره، وعرف منه الذكاء والفطنة وهو دون العشرين من عمره، ولا غرابة في ذلك، إذ أن أجداده كلهم كانوا علماء مشهورين في بلاده، وأبوه محمد المختار وعمه المرواني كانا عالمين جليلين.

في بلدته ولاته حَصَّل الفقيه علومه وظهر عليه حبه للعلم والتحصيل ،هذا إلى جانب هاته الهمة العالية التي جعلته حريص كل الحرص على الاستفادة والاستزادة كان كثير المطالعة والبحث.

فظهر كثيرا من الذكاء والحفظ، حيث أنه قام شرح العديد من المنظومات في شتى فنون العلم نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر ما يلي:

\* شرح منظومة السيوطي في البيان.

## رحلته:

تُعَدُّ رحلة الفقيه الوَلاَتِي الحجازية من أهم أحداث حياته التي كان لها بالغ الأثر في تكوينه الفكري، وصقل مواهبه، لما اشتملت عليه من أحداث ومناظرات ومحاورات علمية جليلة دارت بينه وبين علماء الأقطار التي مر بها في ذهابه وإيابه، كما أبرزت هذه الرحلة مكانة الفقيه الوَلاَتِي العلمية التي تبوأها عند علماء عصره، فحيثما حل ونزل لقى الحفاوة والإجلال والإكبار من أعيان تلك الديار.

والمتتبع لرحلة الفقيه يجد أحداثها ومراحلها تتسلسل تسلسلاً كرونولوجيا دقيقا ذهابا وإياباً (13): فقد خرج فقهنا من ولاتة (7 رجب 1311هـ، الموافق: 14أبريل 1894م) على الإبل قاصداً بيت الله الحرام وخلالها أنشد العلامة محمد المختار ابن نبالة عالم تشينت وفقيها البيتين التاليين:

لَئِن غَابَ عَن وَالاتَ يحيى فَإِنَّها تَغيَّبعنها نُورُهَا وشَبَابُهَا وغُيِّبَ عنهَا فَقْهُهَا وصَوَابُهَا وغُيِّبَ عنهَا فِقْهُهَا وصَوَابُهَا

وفي هذه المرحلة التي مَرَّ فها ببعض القرى والمدن كأَغْرِيجِيْت وتشيت وشنقيط وكلميم وتَزَرْوَالَتْ والصورة قام الفقيه الوَلاَتِي بتدريس بعض العلوم

وأخذ عليه أعيان تلك الديار، ونظم خلالها بعض القصائد، وألف بعض التآليف، وأجاب عن أسئلة المستفتين، من أهمها أسئلة الأدوزي.

محمد يحيى في الرباط،حيث التقى بسلطانها آنداك: عبد العزيز، الذي أحسن منزلته وأكرمه وأمده بزاده نحو الجحاز بعد مقام خمسة أشهر بها، وفي هذه الفترة أخذ عنه بعض العلماء علم البيان من تلخيص القزويني وبعض علم أصول الفقه، كما درسوا عليه تأليفه: «منبع الحق والتقى الهادي إلى سنة النبي المنتقى»، وغيره من مؤلفاته الأخرى.

محمد يحيى في البقاع المقدسة حيث أقام بها ستة أشهر، وأدى خلالها فريضة الحج التي أنشأ الرحلة من أجلها.

محمد يحيى بالمدينة المنورة حيث درس بها الموطأ وعقود الجمان في علم البيان للسيوطي والورقات في أصول الفقه، وذلك من خلال شروحه لهذه الكتب كشرحه ألفية السيوطي وشرحه نظم الورقات.

وقد أجاب على أسئلة كثيرة طرحت عليه آنذاك من بينها سؤال عن جواز الحكم بالضعيف من مذهب مالك للقاضي المالكي، وعن جواز حكمه أيضاً بغير قول إمامه كالحنفى مثلا للمالكي.

محمد يحيى بمصر حيث اجتمع بعلماء الإسكندرية، وناقش بعض علمائها في مختلف الفنون، وطرحوا عليه مختلف الأسئلة، أهدوا إليه كتبا كثيرة، وأخذ عنه بعض أولئك العلماء، من بينهم العالم حسن شحاتة الذي أجازه إجازة شاملة في جميع مروياته من الحديث والفقه والنحو والبيان والأصول، لعلمه بأهليته بذلك، كما هو مثبت في نص الإجازة (14).

محمد يحيى بتونس التقى خلالها بعدد كبير من علمائها وكبرائها، الذين شهدوا له بالفضل والتفوق، وخلال إقامته أجاب عن أسئلة كثيرة، وألف رسالته الموسومة بـ: «حسام العدل والإنصاف في إبطال شهادة رؤية النار وسماع صوت

المدفع وضرب التلغراف».

عودة الفقيه الولاتي إلى المغرب مارا بمرسيليا فطنجة منتهيا باجليميم فتندوف وهو الجزء الذي يهمنا في هذا التحقيق وبذلك تكون نهاية الرحلة برجوعه إلى بلدته ولاتة يوم: 6 شوال 1317هـ.

## مؤلفاته:

تعد الكتابة والتأليف أهم ظاهرة في حياة الولاتي، ودليلنا على ذلك وفرة تأليفه التي ناهزت المائة (15)، حيث طرق أبواب كل الفنون كتابة وتأليفا وإبداعا، فترك لنا خزانة عامرة ، كلها في غاية الحسن والإفادة، حيث اتسمت بوفرة تأليفها، وحسن صياغتها، واستقلالية آراءها، كما امتاز أسلوبه فها بالوضوح والسلاسة، وقرب الأفكار مع العمق وفصاحة اللغة، ويجد القارئ لكتابة الولاتي اضافة الى يجد إلى وفرة المادة العلمية الغزيرة متعة الأداء وجمال الأسلوب).

ومما تجدر الإشارة إليه أن الفقيه الوَلاَتِي .رحمه الله . غالبا ما يسمى كتبه، فإذا أراد الإعراب عن عنوان كتاب من كتبه . رحمه الله . صدر اسمه بقوله: وسميته بكذا، فمن ذلك قوله . رحمه الله . في ديباجة شرحه مراقي السعود: « أما بعد، فيقول أفقر العبيد على مولاه الغني عمن سواه محمد يحيى بن محمد المختار بن الطالب عبد الله الوَلاَتِي ... هذا تقييد مبين مفيد وضعته على ألفية سيدي عبد الله الوحيد المسماة: مراقي السعود لمبتغي الرقي والصعود... وسميته ب: فتح الودود بسلم الصعود إلى مراقي السعود...» (17).

واليك ما استطعت الوصول إليه من تأليف حسب فنونها:

\*القرآن وعلومه (18):

1. التيسير والتسهيل لمعرفة أحكام التنزيل.

\*الحديث وعلومه:

5. نور الحق الصبيح في شرح بعض أحاديث الجامع الصحيح.

\*الفقه:

10. منبع الحق والتقى الهادى إلى سنة النبي المنتقى (19).

- \*القواعد الفقهية:
- 14. البحر الطامى ذو اللجج على بستان فكر المهج.
  - \*أصول الفقه:
- 18. فتح الودود بسلم الصعود على مراقي السعود.

\*اللغة وعلومها:

30. نظم معاني الحروف من مغنى اللبيب<sup>(20)</sup>.

\*مجموعة تأليف رسائل وفتاوى وقصائد وردود وفنون مختلفة:

46. نظم مكفرات الذنوب(21).

\*وهذا سرد لبقية الرسائل والردود والفتاوى بحسب ترتيبها الهجائي(22):

ولعل هذه بعض تآليفه وفتاويه ورسائله التي وفقني الله للوصول إليها.

وقد خاض الفقيه الولاتي في غمار العلم: التأليف والشرح والتعليق والتقييدوالاختصاروالنظم ونحو ذلك، وقليل هم من وفقوا لمثل ذلك.

وتصانيفه . رحمه الله . كما هو واضح من عرضها. من حيث منهجها العام تنقسم إلى مؤلفات مستقلة وأخرى تبعية.

أما المؤلفات المستقلة، ونعني بها: التآليف التي كان هو المصمم فيها لمنهج التآليف تصورًا وترتيبًا، ثم إخراجًا وطريقًة، ككتاب: حسام العدل والإنصاف القاطع لكل مبتدع متبع الأعراف، ونحوه.

. وأما التبعة فالمراد بها: المؤلفات التي ارتبط فها بمن سبقه بحيث يكون دور الفقيه الوَلاَتِي فها الشرح والتعليق والإضافة والتكميل والتقييد والاستدلال والتنظير، فمنها: نور الحق الصبيح، والمواهب التليدة، والبحر الطامي وغيرها.

وهذه التأليف في الغالب هي شاملة لجميع الفنون والعلوم وهو دلالة على موسوعية علم الولاتي.

## وفاته:

حياة الفقيه الوَلاَتِي كانت حافلة بالإنجازات عامرة بالنشاط العلمي، لم يفتر ولم ينقطع عن دوره الربادي العلمي في بلدته ولاتة، وبقي على حاله يفرق ساعاته بين التدريس والقضاء احتسابا حتى أصابه شلل في أعضائه أخيرا، ولم يزل كذلك حتى توفي في شهر رمضان سنة ألف وثلاثمائة و ثلاثين هجرية الموافق للعام ألف وتسعمائة وإحدى عشرة ميلادي.

وهذا هو الصحيح المعتمد من الأقوال في تأريخ وفاته، وعليه نصّ بعض تلاميذه وحفيده وأغلب مترجميه (23).

وقيل: بأنه توفي في أواخر شعبان من السنة نفسها (24).

وقيل: في ذي الحجة من سنة ألف وثلاثمائة وتسع وعشرين هجري (25).

وغير هؤلاء كثر.

# [ جَوَابُ النازلة الثَّانِيَةِ ]

وَالَّمَّا السُّوَّالُ الثَّانِي فَجَوَابُهُ والله أَعلَم هُو أَنَّ مَنْ أَحَاطَ الدَّيْنُ بِمَالِهِ قَد اختَلَفَ الفُقَهَاءُ فِيهِ، هَل تُجُوزُ لُهُ مِنْ مَالِهِ صَدَقَةُ التَّطَوُّعِ أَو لاَ؟ فَذَهَبَ مَالِكُ وَالشَّافِعِيُّ فِي إِحدَى الرِّوَايَتَيْنِ عَنهُمَا أَنَّهَا تَجُوزُ لَهُ مُطلَقًا أَيْ قَلِيلَةً كَانَتْ أَم كَثيِرةً مَا لَمَ يَحْجُرْ عَليهِ الحَاكِمُ.

## [دَليلُ المَالكية]:

أَمَّا الرِّوَايَةُ عَن مَالِكٍ بِذَلِكَ فَقَد نَقَلَ الْمَازَرِيُّ (20) عَن مَالِكِ والشَّافِعِيِّ أَثَهُمَا قَالاً: «إِنَّ المَدِينَ الَّذِي أَحَاطَ الدَّيْنُ بِمَالِهِ لاَ يَمْنَعُهُ مِنَ التَّبُرُّعِ إِلاَ تَحْجِيرُ الحَاكِمِ، وَقَرَّرَ ذَلِكَ صَاحِب التَّكْمِلَةِ والشَّيخُسَالِم (27) وَنَقَلَهُ عَبدُ البَاقِي الزُّرْقَانِي في شَرحِهِ عَلى المُختَصَرِ عِندَ قَولِهِ: «لِلغَرِيم مَنْعُ مَنْ أَحَاطَ الدَّيْنُ بِمَالِهِ مِن تَبَرُّعِهِ وَنَصُّهُ ظَاهِر قَولَ المُصَنِّف لِلغَرِيمِ: مَنْعُ مَنْ أَحَاطَ الدَّيْنُ بِمَالِهِ مِن تَبَرُّعِهِ أَنَّ ذَلِكَ بِلاَ حَاكِمٍ وهُو قَلَ النَّيْنُ بِمَالِهِ مِن تَبَرُّعِهِ أَنَّ ذَلِكَ بِلاَ حَاكِمٍ وهُو الذِي في ابنِ عَرَفَة (20)(20) وَغَيْرِهِ، وَرَدَّ صَاحِبُ التَّكْمِلَةِ ذَلِكَ وَتَبِعَهُ الشَّيْخُ سَالِم بِقَولِ

الْمَازِرِيِّ: اتَّفَقَ مَالِكٌ وَالشَّافِعِيُّ عَلَى أَنَّ ذَلِكَ لِلحَاكِم فَقَط» (30). انتهى. وسَلَّمَهُ البَنَّانِي في حَاشِيَتِهِ.

# [جَوَازُالتَصَدُّقِ بِالقَلِيلِ]:

والرِّوَايَةُ المُقَابِلَةُ لِهَذِهِ الرِّوَايَة عَن مَالِكٍ: «أَنَّ مَنْ أَحَاطَ الدَّيْنُ بِمَالِهِ لاَ يَجُوزُ لَهُ مِنَ الصَّدَقَةِ إِلاَ القَلِيلُالذي جَرَت العَادَةُ بِهِ كَإِعطَاءِ كِسْرَةٍ وَنحوِهَا لِسَائِلٍ يَجُوزُ لَهُ مِنَ الصَّدَقَةِ إِلاَ القَلِيلِ لِلغَرِيم أَنْ يَمنَعَهُ مِنهُ بِلا حَاكِم إِذا كَانَ يُجْحِفُ (31) بِقَضَاءِ الدَّيْنِ عِندَ حُلُولِهِ وهُو الَّذِي فِي مُختَصَر ابنِ عَرَفَةَ وَغَيرِهِ».

# [جَوَازُالتَصَدُّقِ بِالكَثِيرِ]:

وَأَجَازَ بَعْضُ الْمَالِكِيَّةِ لَهُ أَنْ يَتَصَّدَقَ بِالكَثِيرِ مِن مَالِهِ الَّذِي يُجْحِفُ بِقَضَاءِ الدَّيْنِ إِذَا كَانَ يَرجُو حُصُولَ مِثلِ مَا تَبَرَّعَ بِه عِندَ حُلُولِ الدَّيْنِ أَو عِندَ قِيامِ رَبِّهِ بِطَلَبِهِ فَإِنْ تَصَّدَقَ بِمَا يُجْحِفُ بِقَضَاءِ الدَّيْنِ عِندَ حُلُولِهِ أَو عِندَ قِيامِ رَبِّهِ بِطَلَبِهِ وَهُو لاَ يَرجُو حُصُولَ مِثلِهِ عِندَ حُلُولِ الدَّيْنِ أَو عِندَ قِيامِرَبِّهِ كَانَ مَأْجُورًا مِن جِهَةٍ وَهُو لاَ يَرجُو حُصُولَ مِثلِهِ عِندَ حُلُولِ الدَّيْنِ أَو عِندَ قِيامِرَبِّهِ كَانَ مَأْجُورًا مِن جِهَةٍ وَقَيْمًا مِن جِهَةٍ بِنَاءً عَلى قَاعِدَةِ الشَّيءِ الوَاحِدِ بِالشَّخصِ الَّذِي لَهُ جِهَتَانِ كَالصَّلاَةِ فِي الدَّارِ المَعْصُوبَةِ ذَكَرَهُ الرَّهُونِيُّ (32) واستَظهَرَهُ. والله أعلم (33).

# [دَلِيلُ الشَّافِعِيَة]:

َواَّمًا الرِّوَايَةُ بِذَلِكَ عَن الإِمَامُ الشَّافِعِي فَقَد نَقَلَهَا أَصِحَابُ مَذَهَبِهِ.

فَفي فَتحِ البَارِي عَلى صَحِيحِ البُخَارِي لِلإِمَامِ ابنِ حَجَرٍ عِندَ قَولِ البُخَارِيّ: «بَابُ لاَ صَدَقَةَ إِلاَ عَن ظَهرِ غِنَى وَمَن تَصَّدَقَ وهُو مُحتَاجٌ أَو عَلَيهِ دَيْنٌ فَالدَّيْنُ أَحَقُ أَنْ يُقْضَى فِي الصَّدَقَةِ والعِتْقِ والهِبَةِ وَهُو رَدُّ عَلَيهِ لَيْسَ لَهُ أَنْ يُتْلِفَ أَمَوالَ النَّاسِ إِلَى آخِرهِ مَا نَصُّهُ، أَمَّا قَولُهُ وهُو رَدُّ عَليهِ فَمُقتَضَاهُ أَنَّ الدَّيْنَ المُستَغرِقَ لاَ يَصِحُّ مِنهُ التَّبَرُّعُ، لِكِن مَحَلُّ هَذَا عِندَ الفُقهَاءِ إِذا حَجَرَ عَليهِ الحَاكِمُ بِالفَلسِ، وَقَد نَقَلَ فِيهِ صَاحِبُ المُغْنِى وَغَيرُهُ الإِجمَاعِ عَليهِ فَي حُمْلُ إِطلاقُ المُصَنِّفِ أَيْ البُخَارِيُّ عَليهِ »(34). انتهى.

وَفِي إِرشَادِ السَّارِي لِلقَسْطَلاَّنِي عِندَ التَّرجَمَة المُذكُورَةِ مَا نَصُّهُ: «مُقتَضَى

قَولِهِ وَهُو رَدُّ عَليهِ أَنَّ الدَّيْنَ المُستَغرِقَ مَانِعٌ مِن صَحَّةِ التَّبَرُّعِ لِكِنَّ مَحَلَّهُ إِذا حَجَرَ عَليهِ الحَاكِمُ بِالفَلَسِ وقَد نَقَلَ صَاحِبُ المُغْنِى وَغَيرُهُ الإِجمَاعَ عَليهِ فَيُ حُمَلُ إِطلاقُ المُؤَلِّفِ يَعنِي البُخَارِيَّ عَليهِ» (35). انتهى.

# [جَوَازُالتَصَدُّقِ مَعَ الكَرَاهَةِ]:

وفي الفَتْحِ<sup>(36)</sup> أَيضًا في شَرْحِ حَدِيثِ لاَ صَدَقَةَ إِلاَ عَن ظَهرِ غِنَى مَا نَصُّهُ قَالَ النَوَويُّ: «مَدْهَبُنَا أَنَّ التَصَدُّقَ بِجَمِيعِ المَالِ مُستَحَبُّ لِمَنْ لاَ دَيْنَ عَليهِ ولاَ عِيَالَ لَهُ يَصْبِرُونَ وَيَكُونُ هُو مِمَّن يَصْبِرُ عَلَى الإِضَاقَةِ والفَقرِ، فَإِنْ لَم يَجمَعْ هَذِهِ الشُّرُوطَ فَهُو مَكرُوهٌ »(37). انتهى.

فَمَفْهُومُ كَلاَمِهِ أَنَّ تَصَدُّقَ المَدِينَ الَّذِي أَحَاطَ الدَّيْنُ بِمَالِهِ بِجَميعِ مَالِهِ أَو جُلِّهِ جَائِزٌ مَعَ الكَرَاهَةِ، والله أعلم.

وفي المِنهَاجِ لِلنَوَوِيُّ (38) في بَابِ صَدَقَةِ التَّطَوُّعِ مَا نَصُّهُ: «وَمَن عَليهِ دَيْنٌ أَو لَهُ مَن تَلزَمُهُ نَفَقَتُهُ يُستَحَبُ لَهُ أَنْ لاَ يَتَصِدَّقَ حَتَّى يُؤَّدِيَ مَا عَلَيهِ» (39). انتهى. فَمُقتَضَاهُ أَنَّهُ يَجُوزُ لَهُ التَصَّدُّقُ مَعَ الكَرَاهَةِ، والله أَعلَم.

أَفتَى بِه عَبدُ رَبِّهِ مُحَمَّدٌ يَحيَى بْنُ مَحَمَّدٍ المُحْتَارِ غَفَرَ الله لَهُ ولوالِدَيهِ جَمِيعَ الأُوزَارِ آمِين ، وَكَتَبَ نَاقِلاً مِن خَطِّهِ أَوَاسِطَ رَبِيعِ الثَّانِي مِن عَامِ 1312 هـ عَبْدُ رَبِّهِ الأَوزَارِ آمِين ، وَكَتَبَ نَاقِلاً مِن جَلَّهِ مَاللهِ الله تَعَالَى عِم والمُسلِمِينَ آمِين أَحمَد يكن بَنُ مُحَمَّدٍ المُحْتَارِ بَن بَلَّعمَش لَطَفَ الله تَعَالَى عِم والمُسلِمِينَ آمِين

## ملحق الصور

والعفنا عابر ربيل فعلوكول وخماء جيروزود زاجن جنا منرلتماه ليل بغيد مجمادى الاخ لا مالحلج السادس عش بعد ظلم تمائة والع فاصدين تتري مطفنا دونها انتوعش لالبلة بيهامفاع يؤمين ودخلنا هالاربع لبلا خلون من رجب العيد ونزلنا بدداراها العبرعنوعبوالله فإحسوالين لمانح احسان وانزلنا وارواسعتزاء خلنا بيهاعيالنا وعننا وتنروب عاما وسنهي العربي واحسان والماخ المنظل عالى وفرخالعر عداللا بوحنيعترواليتنا وع وعمر الخطاء وعلى وعثراله حدر عوب بغالوا لابيك العبداكن ما ننتيا فالدابوعي عبدالب MISLIA

## المصادر والمراجع المطبوعة

1. إتحاف المطالع بوفيات أعلام القرن الثالث عشر والرابع عشر لعبد السلام بن سودة، ومعه سل النصال للنضال بالأشياخ وأهل الكمال فهرس الشيوخ لابن سودة، من موسوعة أعلام المغرب.

- 2. إرشاد الساري للقسطلاني، دار الكتاب العربي، الطبعة السابعة، سنة الطبع 1323هـ
- 3. الإعلام بمن حل مراكش وأغمات من الأعلام للعباس بن ابراهيم الملالي قاضي مراكش، راجعه عبد الوهاب بن منصور، المطبعة الملكية، الرباط، المغرب، سنة الطبع 1977م.
- لأعلام للزركلي، دار العلم للملايين، الطبعة الثامنة، بيروت، لبنان، سنة الطبع 1989م.
- 5. تاريخ النحو العربي في المشرق والمغرب لمحمد المختار ولد أباه، المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة، دار التقريب بين المذاهب الإسلامية.
- 6. الرحلة الحجازية لمحمد يحيى بن محمد المختار ، تخريج وتعليق: د. محمد الحجي، دار الغرب الإسلامي بالإشتراك مع معهد الدراسات الإفريقية بالرباط، المغرب، الطبعة الأولى، سنة الطبع 1990م.
- 7. سير أعلام النبلاء للدهبي، تحقيق وإخراج شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، الطبعة الرابعة، بيروت لبنان، سنة الطبع 1986م.
- 8. شجرة النور الزكية في طبقات المالكية لمحمد مخلوف، دار الكتاب العربي،
   الطبعة الأولى سنة الطب 1349هـ
- 9. الضوء اللامع لأهل القرن التاسع للحافظ السخاوي، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، مصر.
- 10. لسان العرب لابن منظور، دار صادر، الطبعة الأولى، بيروت، لبنان. سنة الطبع 2000م.
- 11. المعسول لمحمد المختار السوسي، مطبعة النجاح، الدار البيضاء، المغرب. سنة الطبع 1382هـ
- 12. مكانة أصول الفقه في الثقافة المحظرية الموريتانية لمحمد محفوظ بن أحمد، المكتب العربي للخدمات الثقافية، الطبعة الأولى، سنة الطبع

1416هـ،1996م.

- 13. نيل السول شرح مرتقى الوصول للعلامة الولاتي، تقديم. العلامة محمد مايابي الشنقيطي، المطبعة المولوية، الطبعة الأولى، فاس، المغرب. سنة الطبع 1337هـ
  - 14. هدية العارفين للبغدادي، دار الفكر، بيروت، لبنان. سنة الطبع 1982م.
- 15. وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان لابن خلكان، دار صادر، بيروت، لبنان. سنة الطبع1972،1968.

المصادر المخطوطة

1. مختصر ابن عرفة. المحفوظة بالخزانة الوطنية بتونس

2. التكملة للمشدالي. المحفوظة بالخزانة العامة بالجزائر

العاصمة

3. الرحمة للصفدي.

الرا) سوس العالمة: 166، هذا الكتاب مطبوع قديما بالمغرب وهناك نسخة منه في المكتبة الوطنية بالجامة بالجزائر العاصمة برقم:5297/18.

<sup>(</sup>²)وقد اعتمدت في ترجمة الشيخ على ترجمة لنفس العلامة تحقيق الباحث الدكتور: مراد بوضاية.

<sup>(3)</sup>فتح الودود:2، وراجع الرحلة: 290، وغيرها من كتبه المطبوعة في ديباجته.

- (<sup>4</sup>) وعلى هذا اقتصر بعض مترجميه، انظر: ترجمة الوَلاَتِي للعلامة ابن مابابى: مقدمة فتح الودود، إتحاف المطالع بوفيات أعلام القرن الثالث عشر والرابع:8/ 2867 ، الأعلام للزركلي: 142/7، دليل مؤرخى المغرب لابن سودة: 397.396، معجم المؤلفين:769/3.
  - (5) وإلى هذا أشار المراكشي في الإعلام:180/7.
- (<sup>6</sup>) انظر المصادر السابقة، والمعسول:281/8، شجرة النور الزكية:435، ترجمة الوَلاَتِي لحفيده بابا محمد عبد الله، مكانة أصول الفقه في الثقافة المحظرية الموربتانية:195.
  - (7) ترجمة الوَلاَتِي لحفيده في مقدمة نيل السول.
    - (8) تاريخ النحو العربي: 613.
    - (°) شجرة النور الزكية: 435.
- (10) الرحلة الحجازية: 100، 110، 114، 185، 203 وغيرها، وانظر: نص إجازته لتلميذه حسن شحاتة في الأعلام: 142/7.
- (11) انظر: في الكلام عن نشأته العلمية: الرحلة الحجازية له، المعسول:281/8، ترجمة الوَلاَتِي لحفيده بابا محمد عبد الله في مقدمة نور الحق الصبيح، وفي مقدمة نيل السول،الأعلام: 142/7، في مكانة أصول الفقه في الثقافة المحظرية الموريتانية:195.
- ( $^{12}$ ) ترجمة الوَلاَتِي لحفيده بابا محمد عبد الله في مقدمة نور الحق الصبيح، وفي مقدمة نيل السول، بلاد شنقيط: 529.
- 13 من كتاب الفقيه الوَلاَتِي الرحلة الحجازية ومقدمة محققة، ومقال الأستاذ أحمد الأزمي: دور الرحلة الحجية المغربية، وترجمة الوَلاَتِي لحفيده.
  - (14) النص، صورة منه في الأعلام للزركلي:142/7.
- (15) انظر:مقدمة الرحلة الحجازية لمحمد حجي:9، المعسول:8/88، مقدمة فتح الودود لمحمد حبيب بن مابابي، تاريخ النحو العربي في المشرق والمغرب:613، سرد مؤلفات الوَلاَتِي لحفيده في آخر نيل السول.
  - (16) مكانة أصول الفقه في الثقافة المحظربة الموربتانية:195.
    - <sup>(17</sup>) فتح الودود: 3.2.
- (18) استقيت أسماء مؤلفاته في علوم القرآن من المعسول: 286/8، لائحة مؤلفات الوَلاَتِي لحفيده في آخر نيل السول، وبلاد شنقيط:205.

- (19) الرحلة:158، الإعلام للمراكشي:7/180، المعسول:285/8، لائحة مؤلفات الوَلاَتِي لحفيده في آخر نيل السول.
- (<sup>20</sup>) المعسول: 286/8، لائحة مؤلفات الوَلاَتِي لحفيده في آخر نيل السول، بلاد شنقيط: 624،604.
  - (21) المعسول: 286/8
- (<sup>22</sup>) انظر: هذه اللائحة في بلاد شنقيط:604 . 605، ومسرد كتب الوَلاَتِي لحفيده في آخر: نيل السول، وبعضها مستقى من كتاب الوَلاَتِي: الرحلة الحجازية.
- (<sup>23</sup>) المعسول: 285/8، ترجمة حفيده، إتحاف المطالع:8/ 2867 ، مكانة أصول الفقه: 190، بلاد شنقيط: 604، الأعلام الشرقية: 403/1، الأعلام للزركلي: 142/7.
  - (24) شجرة النور: 435، إتحاف المطالع لابن سودة 2867، الإعلام للمراكشي: 181/7.
    - (25) المعسول: 285/8، معجم المؤلفين: 769/3.
- (<sup>26</sup>) هو: أبو عبد الله محمد بن علي بن علي بن محمد التميمي، المازري المالكي، له شرح صحيح مسلم وسمًّاه: كتاب المعلم بفوائد مسلم وعليه بنى القاضي عياض كتاب الإكمال، ت: 536 هـ. وفيات الأعيان:585/4.
- (<sup>27</sup>)هو: سالم بن محمد بن محمد بن عز الدِّين بن ناصر الدِّين أبو النجا السهوري المصري الفقيه المالكي له شرح على مختصر خليل في الفقه، ت: 1015هـ طبقات المالكية:116.
- (28) هو: محمد بن محمد بن محمد بن عرفة أبو عبد الله الورغمي، المالكي، من تصانيفة: المختصر، والحدود، ت:803هـ.الضوء اللامع:242،240/10.
- (<sup>29</sup>) المختصر لابن عرفة لا يزال مخطوطة وقد بحثت عنه ولم أوفق في ايجاده، إلا أنه قد تم تحقيق الجزء الأول منه طبعة دار المدار الاسلامي، سنة 2003م، وسوف يتم تكملت تحقيقه الأجزاء المتبقية كما أشار إلى ذلك محققوه.
- (30) لعل الولاتي يقصد هنا بصاحب التكملة الفقيه: أبو عبد الله محمد بن أبي القاسم المُشدَّالَي وكتابه غير مطبوع.
- (31) جحف: ج، ح، ف. بمعنى االإضرار، ومنها أجحف بهم الدهر أي استأصلهم، ويقال جُحَافٌ أي شديد يذهب بكل شي ، والسنة المجحفة أي المضرة. لسان العرب لابن منظور:82/3.

- (33) إذا لم تكن صدقة التطوع تضر بمال المدين أو تذهب به كله فلا بأس بالقليل أو بالكثير منها إذا كان يرجو حصولها عند حلول الدَّيْنِ أو عند قيام ربه الدين بطلبه، أما إذا كان لا يُرْجَى حصولها سواء عند حلول الأجل أو قيام رب الدين بطلب دينه فإنها تجوز مع الكراهة كما جاء في النص ولعل هذا هو ما أراد الولاتي قوله في النص.
- ( $^{34}$ ) فتح الباري:346،345/3 ، وفيه: " وهو محتاج أو أهله محتاج "مكان" وهو محتاج أو عليه دين ".
  - (35) إرشاد الساري:29/3، باب وجوب الزكاة.والذي فيه: "الإجماع " مكان" الإجماع عليه ".
    - (36) يقصد هنا بالفتح فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني.
      - (37) فتح الباري:347/3، كتاب الزكاة. رقم الحديث (1426).
- (38) هو: محبى النِّين أبو زكريا يحبى بن شرف النووي، له تصانيف كثيرة منها: روضة الطالبين والمنهاء ، ت:676هـ سير أعلام النبلاء:321/17.
  - (39) المنهاج للنووي:135، كتاب قسم الصدقات، فصل صدقة التطوع.

عنوان المقال: دور الجغر افيا المغاربية في تصحيح معارف أوروبا حول إفريقيا: كتاب "وصف إفريقيا" للحسن الوزان الفاسى (Léon l'Africain) أنموذجا

الكاتب: د. عادل النفاتي كلية العلوم الانسانية والاجتماعية بتونس.

adel.nafeti@gmail.com البريد الالكتروني: 2019/09/07 تاريخ الإرسال: 2019/09/07 تاريخ القبول: 2019/12/12 تاريخ النشر: 2020/03/31

دور الجغر افيا المغاربية في تصحيح معارف أوروبا حول إفريقيا: كتاب "وصف إفريقيا" للحسن الوزان الفاسي (Léon l'Africain) أنموذجا

The role of Maghreb geography in adjusting Europe's knowledge about

Africa: "The description of Africa" book written by Hassan Wazzan al Fessi a

model.

### الملخص بالعربية:

صدر كتاب "وصف افريقيا" للحسن الوزان الفاسي في منتصف القرن السادس عشر بمدينة روما، والذي مثل آنذاك نقطة فارقة في تاريخ المعرفة العالمة الأوروبية. حيث حرر ذلك الأثر افريقيا من عُقال تمثلات أوروبا الكلاسيكية، التي صورتها كقارة جامعة لمتناقضات طبيعية وبشرية. فهي قطعة من جهنم بسبب اشتداد الحرّ فها، وحاضنة لمجوعات بشرية لم تبلغ مرحلة الآدمية بعد، ذلك ما فسر حسب ظنهم عدم تشكل حضارات عريقة كالتي ظهرت في آسيا وأوروبا. ولقد اخذت تلك التمثلات في التبدّل حال اطلاع الأوروبيين على مدونة الحسن الوزان الفاسي الذي بيّن استنادا إلى جملة من المصادر العربية، ومن خلال خبرته بأخبار القارة تهافت التمثلات الأوروبية، مبرزا رسوخ الظاهرة البشرية بإفريقيا، دارسا لمختلف أقاليمها ومواردها وخصائصها الطبيعية والثقافة المادية واللامادية، ما جعل الأوروبيين يعيدون النظر في صورة افريقيا والانكباب على دراستها من زاوبة جديدة.

كلمات مفتاحية: أدب الرحلة – افريقيا – البحر الأبيض المتوسط – الثقافة - الوصف.

#### Abstract:

"The description of Africa" book was published in the middle of the sixteen century in Rome; it represented a milestone in the history of European scholarly knowledge since that book contributed in liberating Africa from classic European representations that depicted it as continent full of natural and human contradictions. Africa was considered as a piece of hell because of its extreme heat and its incubation of groups of human beings that had not yet reached the stage of humanism.

In fact this is what explained why no genuine civilizations were as it happened in Asia and Europe.

The European representations had gradually changed since the European writers and geographers were exposed to al Hassan el Wazzan el Fessi's book, in which revealed, based on a number of Arab sources and his own knowledge of the continent's news. The unjustified European representations highlighting the rooted human phenomenon in Africa and studying its different regions, resources, cultural, natural, material and human characteristics. All this urged the Europeans to adjust the image of Africa and restudy it from a new angle.

**Key words**: travel literature — Africa — the Mediterranean Sea — the culture — the description.

#### مقدمة:

لم تكن إفريقيا المتاخمة لأوروبا غائبة عن اهتماماتها وعن علومها في كل مراحل تاريخها، فقد مثلت دوما احدى شواغلها المعرفية وبخاصة الجغرافية منذ بدايات تشكّل الرصيد المعرفي الأوروبي القديم. وارتقت المعطيات الجغرافية والبشرية الواردة فيه حول إفريقيا إلى مكانة الحقائق الثابتة، فنُظر إليها بكثير من الاحترام والتبجيل استمر لقرون

طويلة. فبدا المجال الإفريقي فها مجالا طرفيا عنيفا، قاحلا ومنغلقا، يصعب الولوج إليه بسبب ارتفاع حرارة مناخاته وصحاربه الممتدة وغلبة الجدب على الخصب. واستمر حضور تلك التمثلات في الآداب اليونانية وتسرب البعض منها إلى مؤلفات الرحلة والجغرافيا العربيتين إلى حين صدور كتاب "وصف إفريقيا" للجغرافي الغرناطي الأصل، المغربي المنشأ والتكوين: الحسن بن محمد الوزان الفاسي أو ليون الإفريقي Léon l'Africain كما لُقب في أوروبا، حيث أحدث مؤلفه حال صدوره في منتصف القرن السادس عشر ضجة كبرى في الأوساط الأوروبية، وشدّ انتباه العديدين من المهتمين بالشأن الجغرافي عامة والشأن الإفريقي خاصة.

وتزامن ظهور مؤلف الحسن الوزان الفاسي مع سياقات أوروبية مخصوصة، تميزت بتشوّف تلك القارة إلى معرفة بقية أجزاء العالم بطريقة جديدة ومغايرة لما تم توارثه من صور كلاسيكية قديمة، بعد أن بيّنت الكشوفات الحديثة محدوديها وضبابيها. فظهر اتجاه أوروبي قوي مقبل على تنويع مصادر المعرفة ومنفتح على دراسة المصادر الجغرافية والتاريخية غير الأوروبية وخصوصا منها المغاربية، بعد أن أثبت المغاربة نبوغهم في مجال الجغرافيا الوصفية من خلال مدوناتهم العديدة في مجالي الرحلة والجغرافيا. ورفعت الجغرافيا الأوروبية الحديثة عن نفسها حرج تقديس مؤلفات الجغرافيا الإغريقية والرومانية، واقتنع المهتمون بها والفاعلون فيها بضرورة مقارنة المعطيات التي تضمنتها مع مصادر أخرى مختلفة، خاصة وأن المعلومات التي كانت بحوزة الأوروبيين عن إفريقيا قبل صدور كتاب الوزان الفاسي لم تتعد الأجزاء الشمالية والساحلية، وهي متسمة بغلبة الطابع الانطباعي على الطابع العلمي الموضوعي. وما عدا ذلك فإن بقية مكونات الصورة عن دواخل القارة كانت غائمة اختلط فها الواقعي مع الخيالي، والحقيقي مع الأسطوري.

لقد استفاد الحسن الوزان الفاسي - وهو بإيطاليا على غرار المبدعين الأوروبيين - من ظرفية عصر النهضة الأوروبي الذي وفر مناخات معرفية ضرورية لتدوين مؤلف جغرافي يعنى بأحوال إفريقيا بمنأى عن كل ضغوطات قد يتعرض إليها لو كان مكان التدوين مكانا آخر. فقد كان الكاتب على دراية بمنافع النهضة الأوروبية التي أحسن توظيفها وملاءمتها مع مكتسباته المعرفية ومع تجاربه الذاتية ومغامراته في الفضاء الإفريقي، ما أكسب أثره "وصف إفريقيا" قيمة معرفية قصوى أهلته لأن يتُرجم إلى عدّة لغات، ومن ثمة شيوعه في أوساط الكتّاب

والمكتبات الأوروبية والذي حفّز على معاودة الاهتمام بموضوع إفريقيا والكتابة فيه من قبل الأوروبيين أنفسهم ولكن من وجهة نظر مخالفة لما تم توارثه.

ولدراسة تطوّر مدلول إفريقيا في مؤلفات الكتّاب الأوروبيين القدامى إلى حين صدور مؤلف "وصف افريقيا" وأثره في المعرفة العالمة الأوروبية الكلاسيكية، قسمنا ورقتنا إلى قسمين: تضمن القسم الأول مكانة إفريقيا في الموروث الجغرافي الكلاسيكي الإغريقي والروماني بالوقوف عند منتقيات من مؤلفات الجغرافيين والرحّالة الإغريق والرومان في الفترتين القديمة والوسيطة. ثم تطرقنا في القسم الثاني إلى مظاهر تجديد المعرفة الجغرافية حول إفريقيا في مؤلف "وصف إفريقيا" مع الوقوف عند مضامينه الطبيعية والبشرية وأهم المحطات التاريخية والسمات الثقافية للشعوب الإفريقية.

# ا - صورة إفريقيا في الموروث الجغرافي الإغريقي والروماني:

تطلّع الفكر الفلسفي الإغريقي الشغوف بالملاحظة والاستفهام منذ القرن السادس ق.م، إلى استيعاب وتدبّر حصاد مغامرات بعض المغامرين والرحّالة (العغريق وإلى كشف النقاب وتوسيع دائرة المعرفة الجغرافية في الكثير من أنحاء الأرض حول بلاد الإغريق. فكانت وجهتهم نحو أوطان الحضارات القديمة في آسيا وإفريقيا، ودونوا في شأنها عديد المؤلفات الواصفة لطبيعتها ولطبائع الأقوام وأهوائهم وعوائدهم. لذلك حفلت السرديات الإغريقية وفيما بعد الرومانية بشروح متنوعة لما شاهده المستكشفون الأوروبيون عامة وما عاشوه في تلك البقاع الغنيّة بمتناقضاتها (في خضم تلك السرديات مثلت مصر الاستثناء الإفريقي، إذ حظيت على خلاف بقية الأقاليم الأخرى - بمكانة مميزة، لا لانتمائها الجغرافي وموقعها المطل على المتوسط مهد تكوّن الحضارات القديمة وحسب، بل أيضا لاشعاعها الحضاري وعراقته، وخصوبة أراضها، وسيلان نيلها وسخائه، و"قداسة مياهه"، التي بلغ صداها ضفاف المتوسط الشمالية عندما زعمت المسيحية أن منابع الأنهار الكبرى تنطلق من الفردوس ألمتوسط الشمالية عندما زعمت المسيحية أن منابع الأنهار الكبرى تنطلق من الفردوس ألمتوسط الشمالية عندما زعمت المسيحية أن منابع الأنهار الكبرى تنطلق من الفردوس ألمتوسط الشمالية عندما زعمت المسيحية أن منابع الأنهار الكبرى تنطلق من الفردوس ألمتوسط الشمالية عندما زعمت المسيحية أن منابع الأنهار الكبرى تنطلق من الفردوس ألمي المتوسط الشمالية عندما زعمت المسيحية أن منابع الأنهار الكبرى تنطلق من الفردوس ألمي الميدية ألمية المياه الشمالية عندما زعمت المسيحية أن منابع الأمي الميدية ألمية الميدية الميقية الميدية ألمية الميدية ألمية الميدية الميدية الميدية ألمية الميدية الميدية ألمية الميدية ألمية الميدية الميدية الميدية ألمية الميدية المي

## 1 - الجغر افيا الطبيعية لإفريقيا: إفريقيا أرض المتناقضات

كانت المعلومات المتداولة ضمن المؤلفات الجغرافية الكلاسيكية حول الطبيعة الإفريقية شحيحة $^{6}$ ، بدعوى هامشية المجال: سكانا وطبيعة، بحيث لا يستحقان اهتماما بالغا. ما جعل إفريقيا دون القارتين الأخربين مكانة. فقد أبدى هيرودوت $^{7}$  Hérodote تعجبه

من "الناس الذين يوزعون الأرض إلى ثلاثة أقسام: ليبيا وآسيا وأوروبا، ويدققون حدودها، والحال أن الاختلافات بين هذه الأقسام الثلاثة ليست صغيرة. فمن ناحية الطول فأوروبا تعادل القارتين معا، لكن من ناحية العرض، فيبدو لي أنه لا يجب أن نقارن بيهما $^8$ ". ولقد دعم المؤرخ ايتكوس استير Ethicus Ister تعجب هيرودوت الذي بيّن فيه أنه من الخطأ اعتبار إفريقيا قارة منفصلة بذاتها شأنها شأن آسيا وأوروبا، بل هي امتداد طبيعي لجنوب أوروبا، لا تشكل وحدة طبيعية أو بشرية مستقلة. فأراضها فقيرة ورديئة ومناخها جاف ومجالاتها مجهولة وكل مجهول خطير $^{10}$ ، على عكس أوروبا وآسيا المشهورتين بحضارتهما وإنجابهما لأبطال ورموز خلدت اسم القارتين في التاريخ.

قسمت الجغرافيا الأوروبية القديمة المجال الإفريقي إلى قسمين: حوى القسم الأول مجالا شاسعا أطلق عليه الكتّاب الإغريق مصطلح "أثيوبيا"، وقد شمل كل المجالات الجغرافية الواقعة جنوب مصر. ولكن أحالت مفردة "الأثيوبيين" على عديد المعاني، وأثارت التباسا بين المؤرخين والجغرافيين القدامى. فالبنسبة إلى هيرودوت فإن الأثيوبيين هم مجموعات بشرية ذات بشرة سوداء من جراء أشعة الشمس المحرقة التي برر بها الكاتب سواد بشرة السكان المحليين<sup>12</sup>، وصنّفهم إلى: أثيوبيي الشرق ذوي الشعر الناعم، وأثيوبي الغرب ذوي الشعر. وهو تصنيف يشبه إلى حدّ ما تصنيف بلينوس الذي أكد أن نهر النيل هو الحدّ الفاصل بين أثيوبيا الشرقية وأثيوبيا الغربية. أما بطليموس Ptolémée<sup>13</sup> فقد قسم أثيوبيا إلى قسمين: أثيوبيا الشمالية الواقعة جنوب مصر، وعرفت باسم بلاد النوبة المعالى وأثيوبيا الجغرافيا القديمة عنها معطيات كبرى.

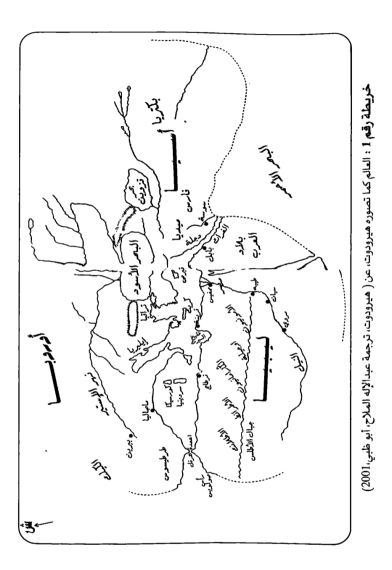
ومثلما أحال موقع اثيوبيا ومدلولها على خلافات في الآراء وعدم اتفاق بين الجغرافيين القدامى، فقد أحالت تلك المصادر ذاتها على أحكام متباينة حول ذلك الإقليم. فبالنسبة إلى سترابون Strabon فإن أثيوبيا بلد قاحل وفقير تسكنه مجموعات بشرية بائسة، وحسب بلينوس Pline L'Ancien فإن أثيوبيا مأهولة بكائنات أشبه بالوحوش. ورجح كتاب الفترة الوسيطة مثل بوميوس Boemus<sup>14</sup> ومانستر Munster وجود منطقتين من العالم سميتا بأثيوبيا: واحدة بإفريقيا وأخرى بآسيا، وهو ما يحيلنا على التداخل في أذهان الكاتبين بين الهند بآسيا وأثيوبيا بإفريقيا.

ووسمت المصادر نفسها المجال الجغرافي الافريقي الثاني بليبيا، وهو مجال شاسع امتد من رأس صوليوس Soloeis على السواحل الشمالية المغربية المطلة على المحيط الأطلسي غربا إلى الصحراء المصرية شرقا. وفيه ظهرت مجموعات بشرية أمازيغية متنوعة من ذوي البشرة البيضاء أطلق عليهم تسمية ليبو Lebou أو لوبيين حسب زعم هيرودوت أو بلاد وعلى خلاف الإقليم الأول تبدو المعطيات الواردة في المصادر المذكورة حول ليبيا أو بلاد الأمازيغ أكثر إسهابا، حيث فصّل بعضهم الحديث عن أقاليمها. فقد انفرد بطليموس بالحديث عن منطقة لوبيا الداخلية أنه والتي قسّمها إلى ثلاث مقاطعات وهي: لوبيا لقورينائية والمعالية المنافعة لوبيا الداخلية المارمريكية Libye Marmarique وحملت القورينائية الفترة الوسيطة مسميات جديدة، عندما استخدم ايتكوس Ethicus اسم طرابلس بداية الفترة الوسيطة مسميات جديدة، عندما استخدم ايتكوس Fripolitaine ألى حضور المدن الثلاث المشهورة أنه ولم يتم ذكره في جميع المصادر المعروفة. أما بالنسبة إلى بقية المجال فقد قسم بين الولايتين الرومانيتين المشهورتين: موريطانيا الطنجية وموريطانيا القيصرية وفق ما أورده كل من بلينوس وطليموس وصولان وكابيلاء Capella ومونستر Pumster.

وعلى خلاف مصر المعروفة بانفتاحها على بقية حضارات العالم القديم حدّ التأثير فها بفضل ما اكتسبته من رقيّ حضاري، فإن بقية مجالات إفريقيا وفق الرواية الاغريقية قد آثرت الانغلاق على ذاتها ورفضت التواصل مع محيطها وكأنها تخشى غزو الحضارات الأخرى الأقوى منها. فوجد قدماء الجغرافيين في ذلك الانغلاق خير مبرر لجهلهم بخاصيات تلك القارة إلى بدت لهم رافضة لاستقبال زوّارها. فقد استخدمت سلاح حرارة المناخ للاحتماء من فضول المستكشفين والرحّالة الطامحين في نقل مشاهداتهم إلى مواطنيهم. فإفريقيا من وجهة نظر إغريقية هي قطعة من جهنم، بسبب وجود الجبال البركانية ووجود نهر يسمى الليتون نظر إغريقية في تسميته نهر الليتي £4tho كنهر مستعر وفق الرواية المسيحية 4. وساهمت الحيوانات البرية في تقوية الستار الذي حجب إفريقيا عن العالم، فهي كائنات تهدد أمن جميع البشر الذين يقصدون القارة من الأجانب و من المحليين وفق ما ذهب إليه هيرودوت 25. فإفريقيا أرض منطوية على ذاتها بسبب اختفائها وراء سلاسل جبلية عالية، هيرودوت 1. الصحراء والبحيرات والسباخ على إحكام الغلق وقطع الطريق أمام ساندت مجهودات الصحراء والبحيرات والسباخ على إحكام الغلق وقطع الطريق أمام

الوافدين. واستطرد الكتّاب القدامى في ذكر مساوئ المجال الافريقي، فألمح مونستر إلى حيوية المجال، فهو متحرك غير مستقر مثلما هو الحال في خليج السرت، فرماله متحركة غير ثابتة بفعل حركة غير عادية للبحر، سرعان ما يتقدم لمسافات طويلة، وفي لمح البصر يتراجع لمسافات أطول، ويتغير عمقه بين يوم وآخر بسبب حركة الرياح والأمواج.

اتخذت إفريقيا في المصادر الإغريقية ملامح قارة المتناقضات والمتضادات العنيفة، فالقارة التي اتسمت بالجدب والقحولة والانغلاق وحرارة مناخها، وتحوي نقيض ذلك: مناطق خصبة ورطبة شبهة بما وجد في الجنة. فالحصول على غلال طيبة المذاق حسب بلينوس في مرتفعات الأطلس لا يستحق عناء القيام بأشغال فلاحية مرهقة. ففي تلك الجبال تنبت ثمار تلقائية ذات نوعية حسنة. وتدعّم هذا الرأي في الفترة الوسيطة عندما تحدث ميلا عن احتواء إفريقيا لجزر من الذهب شبهها بجنة الوثنيين. ووصف المؤرخ جاك سينو مونستر على وجود واحة خلابة بجوار معبد جوبيتار عمون في ليبيا بالقرب من سيرتا مونستر على وجود واحة خلابة بجوار معبد جوبيتار عمون في ليبيا بالقرب من سيرتا مونستر. عموما، ومن خلال ما تم عرضه من صور للجغرافيا الطبيعية كما وردت في المصادر الأوروبية القديمة، فإنه من اليسير تبيّن ضبابية معارفها وخلوها من الدقة العلمية، علاوة على اقتناع كتّابها بالإخلالات التي تضمنتها 2. والتي فسرها هيرودوت باشتداد الحرّ وامتداد الصحاري، الذي أوقعه في سرد أخبار غير دقيقة أو مجانبة للواقع. كما أغفلت ذات المصادر الحديث عن دينامية الحركات البشرية والمبادلات التجارية بين الأقاليم، فبدت إفريقيا مجالا العديث عن دينامية متفرقة تعيش منعزلة عن بعضها البعض، وهو تمثل سينفيه الوزان الفاسي في وصفه لإفريقيا.



2 – شعوب إفريقيا ليست كسائر شعوب العالم: فصّل هيرودوت القول في المجموعات البشرية التي سكنت إفريقيا، وتبيّن له أنها مختلفة عن بقية شعوب العالم، نتيجة تميزها بعدة خصائص لا توجد عند نظرائها من سكان أوروبا وآسيا. ففي كتابه الرابع

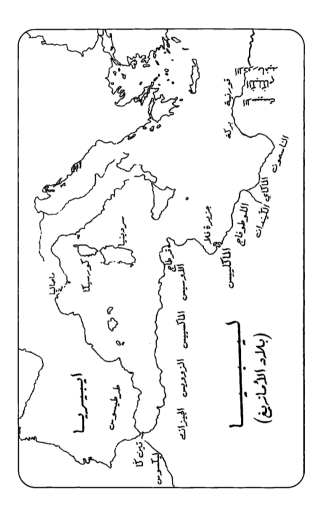
من مؤلفه "التواريخ" ذكر الكاتب عديد المجموعات النشرية التي استوطنت إفريقيا ومنها: الغيليغام Les Giligames والأوشين Les Auschises والأطلسيين Les Atlantes والبليميس Les Blemmyes والأجوليين Les Augiles والغامفاسانت les Gamphasantes والستريين Satyres والإيجبين les Aegypans واللوطوفاجيون Satyres جمعت بينها غرابة بنيتها الجسدية التي لا تشبه بقية البشر. فقد ذهب الخيال بهيرودوت إلى رسم صور غير مألوفة لسكان إفريقيا التي زارها وزعم لقاء عدد من سكانها. "فالبليميس لهم عيون في صدورهم، والهيمنتوبود لهم سيقان لينة مثل الثعابين، ومن الناس من لهم رؤوس كلاب، أو لا رؤوس لهم. عيونهم في صدورهم على الأقل حسب ما يقوله عنهم الليبيون، والرجال متوحشون والنساء متوحشات"29. وقد سار الكاتب على ما سار عليه الكتّاب الآخرون في تبرير وجود تلك المخلوقات. وقد أرجعوها إلى هيمنة الجفاف، وندرة الأمطار، وقلة منابع المياه إلى درجة اجتماع الحيوانات والبشر على نفس النبع المائي، وهو ما جعلهما يتعايشان إلى حدّ لا يمكن فيه الفصل بينهما. ولقد دفع ذلك الجوار إلى حدوث ألفة غرببة بين الحيوانات والبشر بلغت مرحلة غير معقولة وغير مسبوقة في تاربخ الإنسانية، ما تسبب في حدوث تزاوج غير طبيعي بين صنفي الكائنات، وظهور مخلوقات مشوّهة في شكل وحوش. يشتغل أغلها بالسحر والشعوذة، متخذين من المغارات والكهوف مساكن لهم وبقتاتون من أكل لحوم الثعابين والفيلة والنعام كتلك الكائنات التي كانت تعمر حسب ميلا منطقة برقة<sup>30</sup>.

لقد ظلت الشعوب الإفريقية وفق الرواية الإغريقية القديمة تراوح المرحلة البدائية من التاريخ الإنساني. فلم تواكب النسق التطوري، ولم تؤسس لغة واضحة الحروف والمقاطع والمعاني، لتكون قادرة على تأمين تواصل سليم فيما بينها ومع محيطها الخارجي. فما استخدمته شعوب الغارامانيون Les Garamantes والسنوتيفليان كلغة للتواصل هي مجرد غمغمات شبهة بأصوات الخفافيش وفق رأي هيرودوت 31. وتفتقد بعض القبائل الإفريقية الأخرى حسب ميلا Mela للأفواه مثل شعوب سكنة الكهوف 27roglodytes، وهو ما ألجأها إلى استخدام الإشارات.

كما عمت توصيفات عادات الأفارقة وسلوكاتهم الغريبة معظم المؤلفات الجغرافية القديمة، فبدت في معظمها مشينة تفتقد للقيم الإنسانية النبيلة. فقد استرعى المباح

الجنسي عند الأفارقة اهتمام هيرودوت الذي تحدث عن ميل نسائهن إلى البغاء العلني حتى وإن كانت الواحدة منهن في ليلة زفافها. فلم يكن في تلك المجتمعات أدنى انزعاج من وجود أطفال مجهولي النسب. فحياتهم الجنسية أشبه بعالم الحيوان وفق ما أورد الكاتب بقوله: "من عادات رجال الناسمونيين 3 أن يتخذ كل واحد منهم عددا كثيرا من الزوجات. وفي مجال العلاقات الجنسية، فقد كانت المرأة مشاعة عندهم مثل ما هو موجود لدى الماسجيت العلاقات الجنسية، فقد كانت المرأة مشاعة عندهم مثل ما هو موجود لدى الماسجيت يوجد فيه اشارة إلى رغبته في امرأة تشاركه الفراش. وعندما يتزوج شخص من الناسمونيين لأول مرة، فمن عادات القوم إقامة حفل خاص بذلك يتعاقب خلاله الضيوف واحدا تلو الآخر على العروس، وبعد مضاجعتها يقدمون لها هدايا أتوا بها من دورهم 35". ولقد أسهبت المؤلفات الجغرافية القديمة في إبراز عجيب عادات الأفارقة وغربها، ومنها ما تعلق بكيفية ابرام العقود والمواثيق بينهم، فيعقدونها بتبادل الشرب من أيدي بعضهم بعضا، وإذا لم يجدوا شرابا سائلا فإنهم يلتقطون بعض التراب من الأرض ويشفونه 6.

فمن خلال ما تقدم من أفكار، فإن آراء هيرودوت كغيره من كتاب الفترة القديمة كانت حاملة بدورها لمواقف مناهضة للأفارقة إلى حدّ التناقض، إذ ما حاجة شعوب لاتزال تعيش مرحلة الحياة الجنسية المشاعة والجماعية تنظيم علاقات اجتماعية وجنسية ضمن مؤسسة الزواج. ألا يحيل هذا التناقض على تلك النظرة الدونية التي حملتها الحضارة الإغريقية عن باقي الشعوب التي تعيش خارج الوعاء الحضاري الإغريقي؟



خريطة رقم 2 : توطين المجموعات البشرية الأمازيغية حسب هيرودوت (ورد بأحاديث هيرودوت عن الليبيين، ص 136) ا خريطة وقم 4: توطين المجموعات البشرية الأمازيفية حسب هيرودوت.

وفي نهاية هذا العرض، وفي سعينا لفهم أسس الصورة التي رسمها التراث الجغرافي الإغريقي والروماني في فترتيه القديمة والوسيطة إلى حدود القرن السادس عشر عن إفريقيا، نلحظ أنها صورة هلامية مليئة بالتشويهات والتوصيفات التي تتجاوز المعقول العلمي، ونعزو

ذلك إلى طبيعة المصادر التي استندت في تلفيق صورها إلى رحلات محدودة داخل المجالات الإفريقية والتي عرقلت مسيرتها جملة من التحديات الصعبة في البر والبحر. حيث واجه المستكشفون والرحّالة التحدي الصحراوي، الذي مثل سدا وحاجزا مانعا لتوغلهم في اتجاه دواخل القارة. وفي ظلّ غياب معطيات دقيقة وعوز اخباري ومتون قادرة على تأمين سرد تاريخي مسترسل ومترابط، لجأ المؤرخون والجغرافيون الإغريق ومن بعدهم الرومان إلى سد تلك الفجوات والثغرات بتركيب تمثلات من محض خيالهم أو من نسج خيال ممن استمعوا إليهم لتكون مكونات الصورة متكاملة وذات معنى، مؤسسة بذلك ما سمي بالتاريخ الأسطوري L'histoire mythique والكن أخذت الوقائع والمعطيات والأنساق الثقافية الأوروبية بالتغيّر منذ بداية القرن السادس عشر عندما بدأت تهب رياح النقد والمراجعات على تمثلات تلك الصورة المتوارثة والذي تزامن مع ظهور مؤلف "وصف إفريقيا" الذي قدم قراءة مجُدّدة لإفريقيا.

## II - المشاهد الطبيعية والبشربة والثقافية في "وصف إفريقيا"

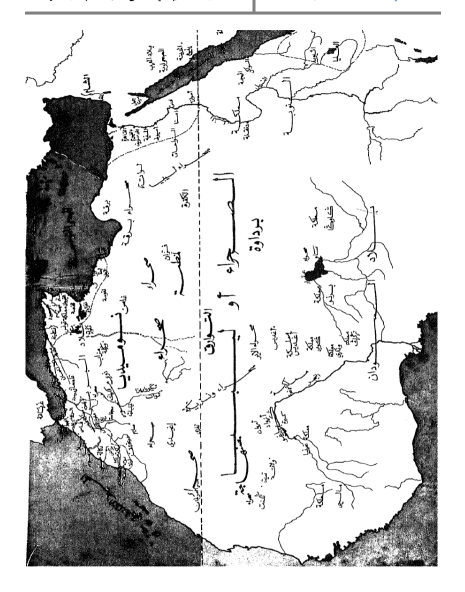
إن اختزال ما كتبه الفاسي(عاش حسب التقريب بين 1488 – 1554) حول المعطيات الطبيعية والبشرية والثقافية الإفريقية في عدد محدود من الصفحات لأمر صعب المنال، على اعتبار وفرة المادة وكثرة التفاصيل المفيدة لكل متعطش لمعرفة أحوال إفريقيا القرن السادس عشر في أدق تفاصيلها. ولكن نكتفي بإبراز بعض المعطيات التي بدت لنا فريدة عند مقارنتها بما سبق من توصيفات أوروبية أوردناها في القسم الأول من هذه الورقة.

## 1 - المشهد الطبيعي الإفريقي:

حرص الوزان الفاسي على تحديد أقسام إفريقيا الأربعة كما تمثلها من خلال علامات تضاريسية واضحة تحدد بداية كل قسم ومنتهاه، مُسهبا وبطريقة علمية في توصيف الخصائص الطبيعة لكل اقليم، متجنبا بذلك الأحكام العامة كالتي وجدناها في المؤلفات الأوروبية. ولقد اتبع الفاسي في تقسيمه لمجالات افريقيا تقسيما عموديا انطلق فيه بقسم بلاد البربر الذي يبتدئ:" شرقا من جبل مييس آخر قمم الأطلس على بعد نحو ثلاثمائة ميل من الاسكندرية. ويحدها شمالا البحر الأبيض المتوسط من جبل مييس إلى أعمدة هرقل، وتمتد غربا من هذا المضيق إلى آخر قمم الأطلس على طول ساحل المحيط، أي إلى أقصى

الجهة الغربية لهذه الجبال، حيث تقع مدينة ماسة وتنتهي جنوبا قرب الأطلس على السفوح المواجهة لبحر المتوسط<sup>37</sup>. ويعم تلك الأقاليم مناخ بارد في فصل الشتاء، على طول ساحل بلاد البربر إلى حدود الجبال الواقعة فيه، مع تساقط الثلوج في بعض الأوقات. وتنبت في جميع هذه الجبال الحبوب والفواكه، وخاصة الشعير، الذي يصنع منه الخبز في معظم أوقات السنة<sup>38</sup>.

ونجد بعد ذلك، إقليم بلاد الجريد الذي يتوافق مع التسمية الرومانية نوميديا، ويمتد على المجالات الواقعة جنوبي سلسلة الأطلس و"يبتدئ شرقا بالواحات، وهي مدينة تقع على بعد نحو مائة ميل من بلاد مصر، ويمتد غربا إلى نون على ساحل المحيط، ويصل شمالا إلى سفح الأطلس الجنوبي، ويطلق العرب نفس الاسم على جميع هذه البلاد المنتجة للتمر لأن موقعها واحد"39. وهي بلاد جافة وحارة، توجد بها أنهر قليلة تنبع أيضا من الأطلس وتجري نحو صحراء ليبيا حيث تختفي في الرمال، ويكوّن بعضها بحيرات. ليس بهذه البلاد سوى القليل من الأراضي التي يمكن زراعتها، لكن فيها كمية عظيمة من النخيل وبعض أشجار الفواكه.



ومن وراء بلاد الجريد يوجد إقليم الصحراء المترامي المعروف بليبيا ، ويطلق عليه بالعربية اسم الصحراء أي القفر وفق تعليل ليون الإفريقي، الذي "يبتدئ شرقا بتخوم الواحات، ويمتد غربا إلى المحيط. ويجاور نوميديا في الشمال بلاد النخيل، وفي الجنوب أرض السودان التي تبتدئ شرقا بمملكة ولاتة الواقعة على شاطئ المحيط" 4. وهي الأخرى بلاد كلها صحراء ورمال، لا نهر فها ولا ماء باستثناء بعض الآبار ذات الماء المالح الأجاج. وفي بعض النواحي لا يوجد الماء في طول مسافة سفر ستة أيام أو سبعة. وتكثر في الصحراء الحيوانات الضارة 4. ومن بعدها نجد أقاليم بلاد السودان الواقعة وراء الصحراء التي تمتد" شرقا بمملكة كاوكة ويمتد غربا إلى مملكة ولاتة، ويتاخم في الشمال صحراء ليبيا، وينتهي جنوبا إلى المحيط في مواقع لا نعرف عنها غير ما يرويه التجار الذين يأتون إلى مملكة تنبكتو، وهو كثير "43. والبلاد الواقعة في أرض السودان شديدة الحرارة، إلا أن بها شيئا من الرطوبة بسبب (نهر) النيجر، وكل الأقاليم المجاورة لهذا النهر تصلح جدا للزراعة، وتنمو فيها الحبوب بكثرة وتوجد بها من الماشية أعداد لا تحصي 44.

ورغم تشديد الكاتب على إفراد كل قسم بمجمل خصائصه الطبيعية والمناخية قبل الانتقال إلى بقية التفاصيل الأخرى، فإن الوزان الفاسي عاد في القسم الأخير من مؤلفه إلى الحديث بأكثر تفصيل عن بقية مكونات المشهد الطبيعي وخصائصه المناخية في عموم إفريقيا. فبين خصائص أنهارها وجبالها ووديانها وحيواناتها ونباتها. فبالنسبة إلى الأنهار فقد عدد الفاسي أبرزها وعرف بها مثل: نهر سبو وأم الربيع والملوية ودرعة ونهر النيجر والنيل وشلف ومجردة، محددا لمنابعها ومصباتها وأشكال استغلالها وأهم الأحداث التاريخية التي وقعت بالجوار منها، معرجا في بعض الأحيان على أصل التسميات. ثم ذكر أصنافا من حيوانات إفريقيا مركزا بالأساس على تلك التي لا توجد في أوروبا، فقام بتبويها إلى حيوانات برية: كالفيلة والأسود والزرافة والجمال والأبقار والخيول المختلفة دون أن يغفل عن ذكر الحيوانات الصغرى: كالغنم والماعز والقرود والأرانب وقطط الزباد وأصناف من الثعابين. وتعرض بالحديث عن الحيوانات المائية مهتما بالضخمة منها كسمك العنبر وفرس البحر وثور البحر والتمساح وما إلى ذلك من حيوانات وجدت في النهرين العظيمين النيجر والنيل. ثم استعرض خصائص أشهر الطيور بالقارة في الأقاليم المختلفة كالنعامة والنسر والباز والخفاش والبغاء. كما استعرض بعض معادن إفريقيا كالملح والكحل والفضة والذهب والخفاش والبغاء. كما استعرض بعض معادن إفريقيا كالملح والكحل والفضة والذهب

والنحاس وغيرها، وأشار إلى نباتات تستخرج منها مواد صناعية كالصمغ والقطران وإلى بعض الفواكه كالموز والترفاس والتمر والجميز أو التين المصري.

تعكس وفرة المعطيات الطبيعية والمناخية الواردة في "وصف إفريقيا" الاهتمام الشديد من قبل الأفارقة وخاصة المغاربة بالظوهر الطبيعية والمناخية والتي من خلالها وضعوا روزنامة أعمالهم. فقد كان المغاربة مولعين بتتبع روزنامة الفصول وما يصحبها من تقلبات جوية وذلك لحرصهم على ترتيب أنشطتهم الزراعية والبحرية التي مثلت مورد معاشهم الأول في ظل تهديدات المجاعات المتواترة. ولقد أبدوا نفس الانشغال بمناخات المناطق الجبلية وخاصة منها الأطلسية والمناطق الصحراوية لتحديد أزمنة عبور التجار عبرها نحو الصحراء لممارسة النشاط التجاري مع واحات الصحراء وأقاليم بلاد السودان<sup>45</sup>. كما عكس إصرار ليون الافريقي على ذكر تفاصيل الطبيعة الإفريقية وعيه بعديد الأخطاء العلمية التي كانت قد تسربت إلى المؤلفات الأوروبية، فوجد في تدوينه لمؤلفه فرصة لتصويها<sup>46</sup>.

## 2 – المشهد البشرى في إفريقيا:

قدم الكاتب في بداية مؤلفه قراءته التاريخية لتعمير المجال الإفريقي من قبل المجموعات البشرية الأولى ما يعكس التزامه بذلك الترابط المنهجي بين المعطيين التاريخي والجغرافي لدراسة المجال. فليون الإفريقي كان على علم مرة أخرى بالأخطاء الأوروبية التي طالت أيضا الجغرافيا البشرية الإفريقية. إذ كان الأوروبيون يزعمون " أن افريقيا في القديم كانت خالية من السكان باستثناء أرض السودان، ومن المؤكد لديهم أن بلاد البربر ونوميديا لم تكن كل منهما مسكونتين طوال عدة قرون، "4" وذلك لعدم توافق الشروط الطبيعية للاستقرار البشري مثلما سبق أن بينا. كما طالت بعض الأخطاء المؤلفات الجغرافية العربية على غرار ما ذكرته تلك المصادر حول خصائص اللغة الأمازيغية وأشكال التواصل بين مستخدمها بقول الكاتب "ويعرف سكانها البيض بالبربر، وهي كلمة مشتقة حسب رأي بعضهم من الفعل العربي بربر بمعنى همس لأن اللهجة الافريقية كانت عند العرب بمثابة أصوات الحيوانات العجموات 4".

فالبنسبة إلى المسألة الأولى حول أصل الظاهرة البشرية في المجال الافريقي وتاريخها، فإنها لاتزال إلى اليوم محل جدل بين الباحثين، إذ لم تتوصل البحوث العلمية بعد إلى حسم هذا الموضوع، وهو ما فتح الباب أمام الفرضيات المتعددة. ومنها ما طرحه الوزان الفاسي حول أصول "البربر" كتسمية رومانية واصل العرب اعتمدها لاحقا أو اللوبيين وفق التسمية الاغريقية. فالفرضية الأولى تحيل على كون السكان الأصليين لإفريقيا "ينتمون إلى الفلسطينيين الذين هاجروا إلى إفريقيا حين طردهم الآشوريون، فأقاموا بها لجودتها وخصها" وخصها النين الذين كانوا يعيشون في اليمن قبل أن يطردهم الآشوريون أو الأثيوبيون منها...أما الافارقة السود بمعنى الكلمة في اليمن قبل أن يطردهم الأشوريون أو الأثيوبيون منها...أما الافارقة السود بمعنى الكلمة فإنهم جميعا من نسل كوش بن حام بن نوح. ومهما اختلفت مظاهر الأفارقة البيض والسود فإنهم ينتمون تقريبا إلى نفس الأصل. 50". وبقطع النظر عن وجاهة رأي الحسن الوزان الفاسي حول أصول سكان قارته وما طرحه من نقاش بين باحثي عصره أو قبله، فإن تناوله للموضوع يتفق مع جمهور العلماء العرب ممن تناولوا ذلك الموضوع على غرار ابن الكلبي والجرجاني والطبري وابن خلدون، فلا غرو أن تناوله كان يحتكم إلى قدر كبير من الموضوعية العلمية بخلاف المصادر الإغريقية التي مالت الي استخدام الأساطير في ظل فقدانها للمعرفة الجغرافية والميدانية.

وبخصوص اللغة وأدوات التواصل عند الأفارقة، فقد فنّد الحسن الوزان الفاسي رواية غياب لغة خاصة بسكان شمال افريقيا مثلما زعمت المصادر الأوروبية القديمة وأيضا بعض المصادر العربية، بدعوى أن العرب الفاتحين عند حلولهم بالمنطقة لم يجدوا إلا الكتابة اللاتينية<sup>51</sup>، مبرزا اختفاء الأبجدية البربرية نتيجة لطمسها من قبل الرومان كما فعلوا مع الأبجدية الفينيقية حال انتصارهم على قرطاج، ووضعوا مكانها عناوينهم وحروفهم حتى يخلدوا وحدهم<sup>52</sup>. وهو أمر أثبتته الدراسات المعاصرة التي أكدت تواصل استخدام اللغة الأمازيغية القديمة عند بعض القبائل الصحراوية والتي تدعى بلغة تيفيناغ عند الطوارق<sup>53</sup>.

ومن خلال ما قدمه الوزان الفاسي من شروح حول المسألة السكانية في إفريقيا، فإنه يمكننا الوقوف عند جملة الاستنتاجات التالية وهي: أن قساوة المناخ والجفاف الذي تحدثت عنه المصادر الكلاسيكية وإليه أرجعت فقدان أشكال حياتية عادية، حائلة دون انتظام

حضارات عريقة كحضارة مصر والعالم الإغريقي، لم تكن في واقع الأمر حائلا لبناء صلات اقتصادية وحركات هجرية ضخمة بين الأقاليم الإفريقية الأربعة. لقد رسم الأفارقة منذ العهد البوني أو حتى قبله طرقا تجارية عديدة تربط بين الصحراء والموانئ المتوسطية. ودحض الفاسي فكرة خلاء المنطقة من السكان، فحتى الجبال وخاصة منها الأطلسية ورغم قسوة مناخها، فإنها كانت مناطق معمورة ذات كثافة سكانية عالية جاوزت أحيانا كثافة السهول المحاذية لها. واستقبلت السهول الخصبة بصنفها: الساحلية والداخلية، نشوء عديد القرى والبلدات والحواضر، وتشكيل كيانات سياسية متحضرة. وهوما يحيلنا على عراقة الظاهرة في إفريقيا استمرت عبر القرون ولم تنقطع حتى في أحلك أوقاتها على غرار تقلبات القرن السادس عشر، القرن العصيب الذي أثر في نسق الأحداث بشمال إفريقيا والمتوسط.

ولكن لم تكن الصورة ببلاد المغرب وبإفريقيا شديدة القتامة مثلما صورت ذلك عديد المصادر، فقد نسّب الحسن الوزان - الذي كان معايشا لتلك التقلبات - الأمور، مبينا في أكثر من موضع مدى ازدهار بعض الأقاليم والحواضر التي استفادت من أزمة أقاليم أخرى أو من حيوية نشاط القرصنة أو نتيجة لدور الزوايا المتنامي الذي واكب ازدهار التدّين الشعبي وإسهاماته في نشر مناخات آمنة في تلك الأقاليم، وما رافقه من ازدهار للمبادلات التجاربة بين حواضر بلاد المغارب ومدن الصحراء وبلاد السودان.

إن صورة إفريقيا البشرية كما قدمها الكاتب كانت حاملة لكثير من التجديد إذا ما قارناها بما أوردناه حول مضامين الصورة الأوروبية القديمة، إلا أن ذلك لا يجعلنا نغفل عن تبنيه لبعض الأحكام الدونية على سكان إفريقيا جنوب الصحراء. فقد نعت سكان منطقة بورنو على سبيل المثال ب" أنهم يعيشون كالهائم لأنهم لا يعتقدون في أي واحدة من الديانات السماوية "54. وهو أمر لا يثير كثيرا من الغرابة في رأينا على اعتبار تواتره في عدد غير قليل من مؤلفات الرحلة والجغرافيا المغاربية والأندلسية والعربية حول الشعوب الإفريقية من أمثال ابن حوقل وابن بطوطة والإدريسي عن سكان شرق إفريقيا وهي مؤلفات لم تخل من إبراز للمركزية المغاربية والعربية تجاه بقية الشعوب الأخرى وخاصة الشعوب الافريقية الواقعة جنوب الصحراء. وكذلك بسبب غياب التواصل المباشر بتلك المجالات النائية، فاكتفى فيها الكاتب بتكرار ما سمعه من التجار الذين التقى هم 55.

## 3 – مشاهد ثقافية من إفريقيا:

لم يكتف ليون الإفريقي أثناء دراسته لإفريقيا بتقديم بسطة تاريخية عامة حول تاريخ القارة وإرفاقها بدراسة جغرافية شاملة أتت على الجوانب الطبيعية والمناخية والنباتية والحيوانية وحسب، وتجاوز ذلك وغاص في مكونات المشهد الثقافي لساكني القارة بجميع مكوناته المادية وغير المادية 65.

## أ – الثقافة المادية

الثقافة المادية وفق تعريف فرناند برودال Fernand Braudel هي الناس والأدوات المستخدمة لأجل تحقيق الإنسان لوجوده الطبيعي<sup>57</sup>. أي كل ما ينتجه الإنسان من وسائل لتحقيق ذاته وضمان بقائه. ونظرا لوفرة المعطيات الواردة في مؤلف "وصف افريقيا" حول الثقافة المادية الإفريقية إرتأينا تصنيفها إلى ثلاثة مجالات.

\* طعام الأفارقة وغذاؤهم: تكفل ليون الافريقي بوضع تدقيقات جد مفيدة حول الأنظمة الغذائية للأفارقة وأطعمتهم وعوائدهم في الطبخ وطقوس الأكل عندهم، مبرزا تمايز الأطباق لدى الأعيان وعامة الناس والفقراء. وحملت سرديته إحالات عن مكونات الأطعمة الافريقية التي كانت في مجملها معتمدة على منتجات محلية وهي أساسا: القمح والشعير والزيتون والحليب والزبدة والتمر والتين، وزيت الزبتون وزيت الهرجان. ويتناول عامة الناس في بعض المناسبات، ووجهاء المدن في سائر الأيام أصناف عديدة من لحوم الأغنام والطيور والطرائد، ويقبل سكان المناطق الساحلية والمجاورة للأنهار الكبرى والبحيرات على استهلاك الأسماك. وفي العموم، فقد كانت جلّ الأغذية والأطعمة الإفريقية في شكل المجالات المنتجة للحبوب تعتمد بالأساس على تغلية أصناف مختلفة من الدقيق في شكل عصيدة والبازين، وعلى طبخ أصناف مختلفة من الخضروات في شكل مرق. وامتاز طعام الكسكسي بتوصيف مخصوص من قبل الرحّالة العربي بوصفه الطعام الأكثر تداولا وقد الكسكسي بتوصيف مخصوص من قبل الرحّالة العربي بوصفه الطعام الأكثر تداولا وقد فاقت شهرته مجالات المغارب لتصل إلى جزر المتوسط. وأما بالأقاليم الجافة والصحراوية التي تعتمد تربية الماشية فإن استهلاك اللبن الطازج ومشتقاته والتمور هو الملاذ الأول لأجل توفير حاجياتهم الغذائية.

\*مكونات اللباس: حظيت مكونات اللباس الإفريقي من غطاء الرأس إلى الساقين بعناية كبرى من قبل الوزان الفاسي، متوقفا في كثير من الأحيان عند إبراز الاختلاف بين مكونات اللباس اليومي في الفضاءات العمومية وملابس الفضاءات الخاصة، وألبسة المناسبات: كملابس صلاة الجمعة وملابس التنقل إلى الحمام خاصة لدى النسوة وملابس الأفراح والأعياد، وحتى ملابس الأتراح. كما عرج الكاتب على ذكر أنواع المنسوجات والأقمشة المستخدمة 58 في صناعة الملابس والحياكة.

ورغم تشابه أردية سكان المغارب، فإن الكاتب قد أغنى نصه ببعض المقارنات بين ألبسة سكان الحواضر الكبرى على غرار مدينتي فاس وتونس وتلمسان للوقوف عند عناصر التشابه والاختلاف فيها. وشدد كذلك على الفروق البارزة في الملبس بين سكان الحواضر وسكان المداشر والجبال الفقيرة والقبائل الصحراوية، واختصاص أهل العلم والتجارة والحرف والجند بأزيائهم المميزة دون بقية الناس. ومهما يكن من أمر فقد مثل اللباس عنوانا بارزا للانتماء الاجتماعي، فملابس أعيان المدن وأرديتهم تختلف عن لباس عامة الناس، خاصة بعد إقبال الأثرياء على اقتناء الملبوسات الوافدة من المدن الايطالية والإسبانية، مستفيدين من تكثف المبادلات التجارية بين ضفتي المتوسط منذ القرن الرابع عشر. ورغم الاختلاف الظاهر في المظهر الخارجي بين مختلف الأصناف الاجتماعية والحرف فقد مثل البرنس - الذي ينسج من الصوف أو وبر الجمال 50 - لباسا جامعا لسكان بلاد البربر: الفقراء والأغنياء على حدّ السواء، حيث يقوم بوظيفته حماية الجسم من البرد ويمثل عنوان الإنتماء إلى ثقافة مغاربية مخصوصة.

\* المنشآت المعمارية: استقطبت حواضر إفريقيا الكبرى مثل فاس ومراكش وتلمسان وتونس والقاهرة وتنبكتو منشآت معمارية قديمة عاكسة للإرث العمراني الذي تم تدعيمه بمنشآت حديثة تستجيب لحاجيات ساكنها. وفي ظل ظرفية أمنية مضطربة كالتي عايشتها المنطقة في القرن السادس عشر مثلت الأسوار الخارجية مركز اهتمام سكان المدن قصد حمايتهم من الأخطار الخارجية أو من أعمال الحرابة التي تشنها القبائل الثائرة بين الحين والآخر. كما حفل "وصف إفريقيا" بصفحات عديدة تبرز خصائص الفن المعماري والزخرف المغاربي والإفريقي لعدد من المنشآت المعمارية الشهيرة كالجوامع والمساجد والقصور السلطانية والحمامات والفنادق والمدارس والأسواق والدكاكين والطواحين والقصور السلطانية والحمامات والفنادق والمدارس والأسواق والدكاكين والطواحين

والمستشفيات وغيرها من البناءات. ولقد انهت تلك العروض إلى إبراز اختلاف المشهد العمراني بالقرى الجبلية مقارنة بما وجد في الحواضر، حيث كانت مساكن الجبليين تميل إلى بساطة التصميم، وخلوها من كل زخرفة أو فن معماري أصيل، إذ كانت غاية ساكنها لا تتجاوز الاستظلال والكين على حدّ تعبير ابن خلدون 60 فهي ملاجئ للاحتماء من أذى العوامل الطبيعية والحيوانات البرية، وأيضا من بطش الحكام وجامعي الضرائب. أما المجموعات القبلية الظّاعنة في الصحراء، فقد آثرت سكن الخيام تمسكا بعادة الأجداد. فتصنع تلك الخيام من نسيج أسود من الصوف وشعر الماعز وغيرهما وكذلك من نسيج سعف النخيل، ويكون كل ذلك مجموع هذا النسيج الخشن المتراص جدا، حيث يقاوم المطر وحرارة الشمس 61.

#### ب - الثقافة اللامادية

كانت مقاربة الحسن الوزان الفاسي شاملة مست جوانب متعددة من الثقافات الإفريقية، لم يهمل فيها الحديث عن جوانب مختلفة من الثقافة اللامادية: كالحياة الروحية والمنظومات القيمية التي يحتكم إليها سكان كل منطقة من القارة، والأشكال الاحتفالية والفرجوبة وطقوس الأفراح والأتراح وجوانب من الحياة الفكربة والعلمية بكبرى الحواضر.

فعلى المستوى العقائدي والروحي أسهب الحسن الوزان الفاسي في الحديث عن مسألة الولاية والصلاح والكرامات، وهذه الظاهرة تحيلنا علىالتصوف الشعبي أو التدّين الشعبي على حدّ توصيف الباحث لطفي عيسى، بوصفه تدّينا يمتزج فيه أداء الشعائر الدينية المألوفة عند عموم المسلمين مع طقوس أخرى تعود في كثير من الأحيان إلى أشكال تدّين قديمة سابقة لظهور الاسلام: كالإنشاد والرقص والشطح المصحوب في معظم الأحيان بالصراخ وتمزيق الثياب والغناء واستعمال بعض الآلات الموسيقية للتطريب مثل الربابة والشبابة والدف<sup>62</sup>. فلم يكتف الفاسي بوصف مدى انتشار تلك الظواهر في مجالات المغارب بل تجاوز ذلك إلى البحث في جذور تشكلها وخصائصها وأدوارها ودواعي انتشارها. باعتبار تمكن التدّين الشعبي في زمن الفاسي من فئات بشرية واسعة، فانتشر كفكر وكاعتقاد عند العامة والفئات المحرومة، وتحوّل عدد من الفقهاء والعلماء لسان دفاع عن معتنقي ذاك

الصنف من التدّين، ومباركة أصحاب القرار الذين استخدموا رموز الصلاح في فرض الطاعة لأولى الأمر 63.

ورصد الفاسي عادات الزواج في مدينة فاس ذاكرا تفاصيله، فكانت الاحتفالات تمتد لسبعة أيام تقام فيها الولائم والأفراح والسهرات والرقص والغناء بالتوازي بين داري أهل العروسة والعريس، وتوزع فيها اللحوم المشوية والفطائر والعسل. ومن جهة ثانية وصف الوزان الفاسي طقوس الموت في مدينته فاس كبيئة كان الموت فيها يحصد آلاف الأرواح نتيجة شيوع أشكال تطبيب تقليدية في ظل تواتر الأوبئة، وهو ما خلف وهنا ديمغرافيا في المنطقة تواصل إلى الفترة الاستعمارية. ففي ذلك المناخ الحزين يرتدي أهل الميت لباسا خشنا وتلطخ الوجوه بسواد القدور ويحضر مجموعة من المخنثين لضرب الدفوف وإنشاد مجموعة من المخنثين لضرب الدفوف وإنشاد مجموعة من الأنظمة الحزينة، وتتكفل النسوة بالعويل وخدش الصدور والخدود ونتف الشعور والنواح لمدة سبعة أيام وثلاثة ايام عند حلول الأربعين 64.

المدينة المغاربية هي ليست فضاء للعمل أو العبادة وحسب بل خصص ساكنوها فها أوقاتا وأفضية للتسلية للكسر مع النمطية اليومية، ولتستعيد النفوس الرغبة في العمل والتكسّب. فقد اهتم ليون الافريقي بطرق اللعب والتسلية والعروض الفرجوية التي تقام في ساحات المدينة أو بالتوازي مع انعقاد الأسواق الأسبوعية. وقام بتصنيفها إلى صنفين: صنف أول من الألعاب يشارك فها علية القوم واعتبرهم أناس "مهذبين من ذوي البيئات الحسنة" الذين يقبلون على لعبة الشطرنج في القصور والبلاطات، ومتابعة العروض الفرجوية التي ينظمها السلطان المغربي بالقصبة السلطانية. وصنف ثان هي ألعاب عامة الناس، ويغلب علها الطابع التنافسي العنيف كالمبارزة بالعصي والتراشق بالحجارة. وبعض العروض الشعبية كمشاهد يومية تعقد بصفة تلقائية بساحات الحواضر المغربية ورحباتها وعند أبواب المدن وفها ينشد المنشدون قصائد وأغنيات وهم يلعبون بالدف والربابة والقيتار وغيرها من الآلات 65.

#### خاتمة

تشكلت معارف الأوروبيين حول افريقيا طبيعة وسكانا، وتعقلوها من خلال ما نقلته الآداب اليونانية واللاتينية القديمة، التي لم تتطرق في واقع الأمر إلى موضوع افريقيا بصفة

مباشرة، بل كان في شكل فقرات متناثرة وردت بصفة عرضية أو من باب الاستطراد. كما لا ينبغي أن يغيب عن أذهاننا الصعوبات التي واجبها محبرو تلك الفقرات في استقاء معلوماتهم، وهو ما دفعهم إلى تكرار ما تم تداوله أو ما أنتجته المخيلة الأوروبية المتمترسة وراء مركزيتها المتعالية. فكان صوت الأفارقة وحديثهم عن قارتهم في تلك المصادر مغيبا، وكأنهم شخصيات ثانوبة تكتفى بالمتابعة والإنصات لمن يتحدث عنها بالنيابة.

ثم أخذت النظرة الأوروبية حيال افريقيا في التغيّر حال صدور مؤلف "وصف افريقيا"، الذي كتبه رحّالة عربي من أصول إفريقية، عُرف بسعة اطلاعه وإلمامه بمصادر المعرفة العالمة العربية والأوروبية، وهو ذو خبرة بأخبار القارة وتفاصيلها وتاريخها ما أهّله أن يكون أفضل المتحدثين عنها، وجعل الأوروبيين ينجذبون إلى روايته التي كتبها بأسلوب يستجيب للذائقة الأدبية والفكرية الأوروبية، ما فسر سرعة انتشار كتابه ورواجه في جميع أصقاع أوروبا، محققا تلحولات معرفية كبرى.

فمن تلك التحولات يمكن ذكر الدور الربادي للوزان الفاسي في تحرير مصطلح "إفريقيا" من عقال التمثلات الأوروبية المغلوطة التي التصقت بالأذهان حول الطبيعة والسكان مبرزا أن تلك القارة قد احتضنت حضارات ومجتمعات لا تقل قيمة عما وجد بأوروبا وآسيا. وحرر الكاتب أيضا مجال امتداد مصطلح "إفريقيا" من مجال جغرافي ضيق شمل في بداية ظهوره ما تبقى من الإرث المجالي القرطاجي، ثم تمدّد مدلوله مع مقدم العرب والمسلمين ليشمل أجزاء واسعة من "شمال إفريقيا المفتوحة" قبل ولادة مصطلح عربي وسم المنطقة ببلاد المغرب. وقد مدّد الحسن الوزان الفاسي مفردة افريقيا - رغم بعض الالتباس والتردد - على كامل افريقيا بدءا من بلاد البربر إلى ما وراء الصحراء أي إلى منتهى أفق رؤية الفاسي للمجالات الافريقية.

لقد عكس مؤلف "وصف إفريقيا" براعة صاحبه في دقة الوصف وتنويعاته الأسلوبية التي مكنته من تجاوز مجرد الإخبار بأحوال افريقيا إلى تقديم عروض مركبة شكّلها الكاتب في مشاهد ثقافية تحيل قارئها على خصوصيات المجتمعات وثقافتها، وتبرز مدى انصهار عدة أجناس بشرية بطريقة سلسة وسلمية وإنتاجها لأنماط ثقافية تراعي خصوصياتها المحلية. ولقد دفعت القراءة المميزة لإفريقيا من قبل الحسن الوزان الفاسى وسهولة ترجمته - رغم

بعض المآخذ الواردة فيه - الأوروبيين إلى إعادة الاهتمام بموضوع إفريقيا بعدما ذهب في ظهم أن كتّاب التاريخ والجغرافيا القدامي قد استوفوا مهمتهم.

وفي خضم ذلك، وبعد حوالي نصف قرن من كتابة "وصف إفريقيا" ظهر مؤلفا آخر عنى بأخبار القارة وسم ب"إفريقيا" 66 للكاتب الإسباني مارمول كاربخال 67 ومن المصادفة أن كاتبه ينحدر بدوره من مدينة غرناطة ولكن بعد تنصيرها من قبل ملوك إسبانيا، ما جعل مؤلفه يحمل رؤية أوروبية أخرى تتقاطع أحيانا مع عروض الوزان الفاسي وتختلف معها أحيانا أخرى. ولكنهما ظلا من أهم المصادر الجغرافية والتاريخية الأوروبية حول افريقيا إلى حين انطلاقة أوروبا نحو إفريقيا وميلها إلى تبني معارف جديدة تنبني على الزيارات الميدانية بتنظيم رحلات استكشافية برية وبحرية، وتأسيس جمعيات جغرافية وتوجيه الباحثين في العلوم الانسانية نحو مجتمعات إفريقيا لغايات استكشافية واستعمارية.

### الهوامش:

- 1- ظهر "وصف إفريقيا" سنة 1550 بروما ضمن موسوعة "الرّحلات والنصوص الجغرافية" بالبندقية والتي كانت تسمّى بالإيطالية «Dell navigationi et viaggi» تحت إشراف الإيطالي جون باتيستا راميزيو. وكان الهدف من وضعها تجديد معارف أوروبا والاستفادة من التحوّل المعرفي بفضل الاكتشافات الجديدة، التي كان لها صدى كبير وانطلاقة جديدة لعلم الجغرافيا عند الأوروبيين. ولقد سعى واضعها أن يكون مجدّدا وباعثا لجغرافيا حديثة قاطعة مع أخطاء القرون الماضية، وأقرب ما تكون إلى الواقع اعتمادا على مشاهدات الرّحالة ونتائج المكتشفين والملاّحة.
- 2 خاض عديد الباحثين في رسم سيرة ذاتية للحسن الوزان الفاسي منذ خروجه من غرناطة في صباه إلى حين أسره في البحر وانتقاله للعيش في إيطاليا، وللوقوف عند تفاصيل حياته التي شابها بعض الغموض يمكن العودة إلى المراجع التالية:
- \*- تقديم الكاتبين محمد حجي ومحمد الأخضر لكتاب وصف إفريقيا، ترجمه إلى العربية كل من محمد حجى ومحمد الأخضر، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1983.
- \* النفاتي(عادل)، المجتمع والجغر افيا الثقافية لبلاد المغارب، حفريات في أدب الرحلة، افريقيا الشرق، الدار البيضاء، 2015.
- \* خالد(الطاهر)، " مساهمة الحسن بن محمد الوزان في التأريخ لبلاد السودان من خلال كتاب وصف إفريقيا"، المجلة التاريخية الجزائرية، العدد04، الجزائر 2017.

- \* Zhiri(O), L'Afrique au miroir de l'Europe: Fortunes de Jean Léon l'Africain à la Renaissance. Ed. Librairie Droz, Genève, 1991.
- \* Massignon(L), Le Maroc dans les premiers années du XVI<sup>e</sup> siècle : tableau géographique d'après Léon L'Africain, Alger Jourdon. 1906.
- 3 نظم قدماء اليونان رحلات استكشافية بربة وبحربة إلى إفريقيا وتعتبر رحلة هيرودوت أشهرهم.
- $^{4}$  أعشى (مصطفى)، أحاديث هيرودوت عن الليبيين، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، 2009، ص  $^{2}$   $^{2}$  0.
- 5 حميدة(عبد الرحمان)، أعلام الجغر افيين العرب ومقتطفات من آثارهم، دار الفكر بدمشق، 1995، 62.
- 6 يعد وصف هيرودوت لسكان المغرب القديم من أقدم المصادر الكلاسيكية حيث تناولها بشيء من التفصيل خاصة فيما يتعلق بصفاتهم وبعض أنواع نشاطاتهم. فقد اشار في كتابه الثاني المتعلق بمصر أكثر من مرة إلى جيرانها بالغرب، ومال إلى مزيد التفصيل في كتابه الرابع الذي حوى ثلاثين فقرة حول الأفارقة.
  - <sup>7</sup> عاش بين 480 425 ق.م
- 8 هيرودوت، كتاب التواريخ، ترجمة عبد الإله الملاح، المجمع الثقافي أبو ظبي ، 2001. الكتاب الرابع، الفقرتان 42 و 43.
  - <sup>9</sup> عاش في القرن الثامن ميلادي وكان أحد رموز المعرفة التاريخية والجغرافية خلال الفترة الوسيطة. <sup>10</sup>- Zhiri(O*), L'Afrique au miroir de l'Europe: Fortunes de Jean Léon l'Africain à la Renaissance*, op Cit p 16.
    - 9- Ibid. P15.
  - <sup>12</sup> أزايكو(علي صدق)، تاريخ المغرب والتأويلات الممكنة، مركز طارق بن زياد، الرياط 2002. ص 10.
    - 13 عاش بين 63 م 161م
    - <sup>14</sup> عاش بين 1485 1535
    - <sup>15</sup> عاش بين 1488 1552
    - 16 هيرودوت، كتاب التواريخ، م س، الكتاب الرابع، الفقرة 168.
- 17 يطلق هيرودوت كلمة ليبيا في أغلب الأحيان للإشارة إلى الأمازيغ السكان الأصليين لشمال إفريقيا وأحيانا أخرى على كامل القارة. أنظر أعشى (مصطفى)، أحاديث هيرودوت عن الليبيين، م س، ص 27. العبيا أو ليبيا وهي تسمية اطلقت على منطقة شاسعة تمتد على طول المتوسط من مصر شرقا إلى رأس صولويس غربا، ويتكون من اسم الشعب الذي يسكن المنطقة، وفق ما دلت عليه الوثائق المصربة التي دونت في القرنين الثالث عشر والثاني عشر قبل الميلاد تحت اسم الليبو Lebou. ومن المحتمل أن الإغريق قد استعاروا واستخدموا نفس المفهوم.

- <sup>19</sup> اقليم برقة بشمال شرق لينيا اليوم.
- <sup>20</sup> هذا الإقليم غير مذكور بكثرة في الجغرافيا الكلاسيكية ما عدا بطليموس الذي تحدث عن بلاد المارمدين Les Marmarides والذي حدده بين ليبيا قورىنائية وين مصر، انظر:
  - Gibrat (J-B), Géographie ancienne, Sacrée et profane, tome IV. P 207.
    - 21 لبدة الكبرى، أوبا او طرابلس حاليا، و صبراتة.
- 22 هي مملكة أمازيغية بشمال إفريقيا امتدت على شرق الجزائر وغرب تونس، تأسست سنة 202 ق.م. ويبدو ان أصل الكلمة بربرية امتزج مع اللفظة الإغريقية نومادس التي تدل على الرعاة الرحالة، وسنلاحظ أيضا أن الحيز المجالي الذي تغطيه نوميديا وفق المصادر الأوروبية ليس هو ذاته عند ليون الإفريقي. فنوميديا كما حددها ليون الإفريقي تمتد أساسا على اقليم الجريد التونسي أي بداية الصحراء الإفريقية الكبرى بعكس ما حددته المصادر الأوروبية القديمة.
  - <sup>23</sup> عاش بين 360 428 م
  - <sup>24</sup> هيرودوت، كتاب التواريخ، م س، الكتاب الثاني، الفقرة 31.
  - <sup>25</sup> أعشى (مصطفى)، أحاديث هيرودوت عن الليبيين، م س، ص 85.
    - <sup>26</sup> وهو ما يقابل اليوم مجال البلاد التونسية.
      - 27 خليج السرت بليبيا اليوم.
- 28 فعند ركبوه للنيل تهيأ لهيرودوت أن مجراه ينبع من ليبيا أي بلاد الأمازيغ، فذكر: "عرفنا مجرى النيل على مدى رحلة امتدت أشهر سواء في ركوب النهر أو السير برا، وهو الزمن الذي تستغرقه الرحلة للنهاب من الإيليفانتين Eléphantines إلى بلاد الفارين Transfuges والشيء المؤكد أن نهر النيل يتجه من الغرب إلى الشرق إلا أنه خارج هذه المنطقة ليس هناك أي شخص يمكنه أن يقول شيئا مؤكد بسبب حرارة المنطقة الصحراوية." هيرودوت، التواريخ، مس، الكتاب الثاني، الفقرة 33.
  - 29- هيرودوت، كتاب التواريخ، م س، الكتاب الثاني، الفقرة 191.
    - 30- نفسه، الكتاب الثاني، الفقرة 33.
    - 31- نفسه ، الكتاب الرابع، الفقرة 183.
    - 32- نفسه، الكتاب الرابع ، الفقرة 174.
    - 33 شعب من الشعوب الأمازيغية، مزارعون ومربو ماشية.
  - 34 قبائل أوروبية رحل تتحرك في المجال الممتد بين بحر آرال وبحر قزوين.
    - 35 نفسه، الكتاب الرابع، الفقرة 173.
    - 36 نفسه، الكتاب الرابع، الفقرة 172.
    - <sup>37</sup> الوزان الفاسي (الحسن)، "وصف إفريقيا" م س، ج 1، ص 28.
      - 38 نفسه، ص 72.
      - 39 نفسه، ص 29.

- 40 نفسه، ص 75.
- <sup>41</sup> الوزان الفاسي (الحسن)، "وصف إفريقيا" م س. ص 75.
  - <sup>42</sup> نفسه، ص 76.
  - <sup>43</sup> نفسه ص 29.
  - <sup>44</sup> نفسه، ص 77.
- <sup>45</sup> النفاتي(عادل)، المجتمع والجغر افيا الثقافية لبلاد المغارب، حفريات في أدب الرحلة، م س، ص .51.
- 46 ومن تلك الأخطاء ذكر الرحّالة اختلاف الجغرافيين حول منبع نهر النيجر التي زعمت المصادر الأوروبية أنه: يشق أرض السودان ويخرج من فلاة تدعى ساوو نابعا من بحيرة عظيمة، وهو فرع من فروع النيل، يغيب تحت الأرض ثم يخرج منها ليكون هذه البحيرة. ويرى البعض أنه ينبع في جبال تقع إلى جهة الغرب، ثم يسيل نحو الشرق ليتحول إلى بحيرة، وهذا غير صحيح: فإننا سرنا في النهر شرقا من تمبكتو واتبعنا مجرى المياه إلى مملكة جني ومملكة مالي، وكلتاهما واقعتان غربي تمبكتو". الوزان الفاسي (الحسن)، "وصف إفريقيا"، م س ، ج1، ص 30.
  - <sup>47</sup> نفسه، ص 34.
  - 48 الوزان الفاسي (الحسن)، "وصف إفريقيا"، مس، 34.
    - <sup>49</sup> نفسه، ص 35.
    - 50 نفسه، ونفس الصفحة.
      - <sup>51</sup> نفسه، ص 69.
      - <sup>52</sup> نفسه، ص 117.
- 53 النفاتي(عادل)، المجتمع والجغر افيا الثقافية لبلاد المغارب، حفريات في أدب الرحلة، م س ، ص
  - <sup>54</sup> الوزان الفاسي (الحسن)، "وصف إفريقيا" م س، ج 2، ص 176.
    - 55 - الوزان الفاسي (الحسن)، "وصف إفريقيا"، ج1، ص 33.
- 56 اعتبر الباحث مايك كرانغ أن المشهد الثقافي هو تشكيل جماعي للأرض على مرّ الزمن، وهو ليس نتاج عمل فردي، بل هو مشترك جماعي يبنى على فترات زمنية طويلة يعكس معتقدات وممارسات وتقنيات مجتمع أو ثقافة ما. ومن هذا الباب يمكن قراءة المشاهد الثقافية كنصوص توضّح معتقدات الشعوب وتاريخها العام والمستويات الحضارية التي بلغتها. كرانغ(مايك)، الجغر افيا الثقافية، ترجمة سعيد منتاق، اصدارات عالم المعرفة، الكويت 2005، ص 14.
  - <sup>57</sup> Braudel(F), *Civilisation matérielle: économie et capitalisme*, Armand Colin, Paris, 1979.Tome I.P.115.

- 58 كانت صناعة المنسوجات رائجة في عديد المدن والأقاليم الإفريقية، فبالإضافة إلى ازدهارها بحواضر المغارب تحدث ليون الافريقي عن ازدهار صناعة النسيج في مدن بلاد السودان على غرار تنبكتو ومملكة كوبر وبلاد النوبة.
  - <sup>59</sup> الوزان الفاسي (الحسن)، "وصف إفريقيا" م س، ج1، ص 252.
  - 60 ابن خلدون، المقدمة، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، 2007. ص 135.
  - 61 مارمول كاربخال، إفريقيا، ترجمة محمد حجي وآخرون، الرباط 1984، ج 1، ص 100.
- 62 عيسى (لطفي)، مغرب المتصوفة، الانعكاسات السياسية والحراك الاجتماعي من القرن 10 م إلى القون 17 م، منشورات مركز النشر الجامعي بكلية العلوم الانسانية والاجتماعية بتونس 2005. ص 575.
- 63 النفاتي(عادل)، المجتمع والجغر افيا الثقافية لبلاد المغارب، حفريات في أدب الرحلة، م س، ص . 35.
  - 64 الوزان الفاسي (الحسن)، "وصف إفريقيا" م س، ج1، ص 232.
    - <sup>65</sup> نفسه، ص 276.
- 66 "إفريقيا" هو كتاب في ثلاثة أجزاء من تأليف الكاتب الإسباني "مارمول كاربخال"، انتهى من تأليفه فيما بين سنتي 1571 و1573، كُتب باللغة الإسبانية وطبع بأمر ملكي. نشر الجزء الأول والثاني بغرناطة سنة 1573 والجزء الثالث سنة 1599 بمالقة. وفي خصّوص ترجمة مؤلف "إفريقيا" إلى اللغات الأخرى، فقد أقدم "نيكولا بيير دي بلانكور —Nicolas Pierre de Blancore" على ترجمة هذا الكتاب إلى اللغة الفرنسية ونشره سنة 1667 في ثلاثة مجلدات.
- <sup>67</sup> كاتب غرناطي ولد فيما بين 1520 1524، شارك في حملة شارل الخامس على مدينة تونس سنة 1535، وأسر فيما بين أربعينات القرن 16 م وخمسيناته من قبل الوطاسيين ثم السعديين في المغرب الاقصى. للمزيد حول هذا الموضوع يمكن العودة إلى النفاتي(عادل)، المجتمع والجغر افيا الثقافية لبلاد المغارب، حفريات في أدب الرحلة، م س.

عنوان المقال: انتشار اللغة العربية في غرب افريقيا الكاتب: ل.م.د / أيوب شرقي جامعة البليدة 2

البريد الالكتروني: Ayoubchargui0@gmail.com

تاريخ الارسال:2020/01/25 تاريخ القبول: 14/02/2020 تاريخ النشر: 2020/03/31 تاريخ الارسال: 2020/03/31 انتشار اللغة العربية في غرب افريقيا

الملخص بالعربية: يعتبر إقليم السودان الغربي من أهم أقاليم الصحراء الكبرى ، وذلك لما يمتاز به وما يتوفر عليه من إمكانيات جعلته يختلف عن باقي الأقاليم الأخرى ، ويعد هذا الاقليم كذلك من بين أكبرها في افريقيا حيث يضم عدة ممالك وامبراطوريات ، هذا ما مكنه من ربط علاقات تجاربة

و اقتصادية مع دول الشمال، وقد أثمرت تلك العلاقات التي كانت في بداية القرن الثاني هجري ما يوافق الثامن ميلادي إلى انتشار الثقافة العربية على يد التجار في منطقة غرب إفريقيا، فبدخول الاسلام واللغة العربية أحدث منعرجا حاسما في تاريخ هذه المنطقة ، فبعدما كان المجتمع الإفريقي يعيش حياة بدائية تحكمها الوثنية إذ كان فكره منحصرا في طقوس معينة، وأصبح الفرد الإفريقي يسعى جاهدا من أجل النهوض إلى حياة يسودها العلم و المعرفة، وهذا بفضل تأثير الإسلام على فكرهم، وقد أبدى الأفارقة رغبتهم الشديدة من أجل تحصيل العلم والتعمق فيه ، وأصبحت ممالك غرب إفريقيا آنذاك تعج بالعلماء و الفقهاء و الأثمة و كذلك بالمدارس التعليمة التي تعقد فها حلقات الدروس ، وبذلك عرفت ممالك غرب إفريقيا ومدنها حركة علمية متطورة و بالتالي أمد هذا الإقليم للحضارة الإسلامية والعربية بعدا سودانيا ، لكن بظهور الاستعمار الاوروبي في المنطقة سعى الى تشتيت المسلمين الافارقة ، واحداث لكن بظهور الاستعمار الاوروبي في المنطقة سعى الى تشتيت المسلمين الافارقة ، واحداث القطيعة بين المسلمين العرب والأفارقة.

كلمات مفتاحية: افريقيا، ممالك، امبراطوريات، اللغة العربية، المسلمين

**Abstract:** The western Sudan region is considered one of the most important regions of the Sahara, due to its advantages and the possibilities it has that made it different from the rest of the other regions. This region is also among the largest in Africa, where it includes several kingdoms and empires, this enabled him to link commercial

And economic with the countries of the North, and those relations that were in the beginning the second century AH resulted What corresponds to the eighth century AD to the spread of Arab culture at the hands of merchants in the West African region. With the introduction of Islam and the Arabic language, it created a decisive turning point in the history of this region. After the African society lived a primitive life ruled by paganism, as its idea was restricted to certain rites, and the African individual sought Striving for the advancement of a life of knowledge and knowledge, thanks to the influence of Islam on their ideas, and Africans have expressed their strong desire to acquire knowledge and deepen in it, and the kingdoms of West Africa then became filled with scholars, jurists and imams, as well as educational schools where seminars are held. Drew Q: Thus, the kingdoms of West Africa and its cities knew a sophisticated scientific movement and thus this region provided the Islamic and Arab civilization with a Sudanese dimension, but the emergence of European colonialism in the region sought to disperse African Muslims, and the events of the rupture between Arab and African Muslims.

**Key Words:** Africa, kingdoms, empires, Arabic, Muslims.

#### المقدمة:

ان قارة افريقيا بشكل عام ومنطقة غرب افريقيا بشكل خاص تتميز بالعديد من اللهجات واللغات المحلية ، من بينها: لغة الهوسا والفولانية والماندينكية ، ايضا لغة الطوارق واليوروبا والولوف والتي تتجاوز 30 لغة حسب رأي بعض الباحثين وهي منتشرة في دول وممالك السودان الغربي ، حيث كان لبعض هذه اللغات تأثيرعربي منذ عهد الرسول صلى الله عليه وسلم ، ولكن مع دخول اللغة العربية في المنطقة واندماج المسلمين بالأفارقة ظهر تأثيرها أكبر على هاته اللغات المحلية في كلماتها وبعض مفرداتها، وقد وضعنا لهذه المقالة الإشكالية الأتية: كيف انتشرت اللغة العربية في السودان الغربي؟

أولا - عوامل وأسباب انتشار اللغة العربية في غرب إفريقيا

اللغة العربية واسعة الانتشار في قارة افريقيا ، وتعتبر لغة أم لعدد كبير من الشعوب الافريقية وكما تعتبر أيضا لغة اتصال وتواصل بين العديد من القبائل الأفريقية التي لازالت تحتفظ بلغتها الخاصة بها أ .

#### 1- العوامل:

لقد ساهمت عدة عوامل مختلفة أدت الى انتشار الثقافة العربية في منطقة غرب أفريقيا ، ويمكننا أبرازها في ما يلي :

### أ- التجارة:

لقد أدرك التجار المسلمون أنه من واجب المسلمين أن ينشروا الاسلام في كل زمان ومكان، و لقد كان للقوافل التجارية العابرة للصحراء دورا مميزا في انجاز تلك المهمة ، خاصة وأن هذه التجارة ازدهرت بفضل دخول الإبل ، فلقد كانت القافلة السالكة لهذه الطريق الطويل

و الشاق تحمل دليلا يقود القافلة أو كما يذكره ابن بطوطة فيسميه التكشيف، الذي لا تسلك الصحراء بدونه ثم تنطلق القافلة فتقطع مسافات طويلة تتعرض فها القافلة إلى العديد من المخاطر مثل ندرة الماء، بالإضافة إلى الرباح والضياع وقطاع الطرق 2.

ولقد ساهم التجار في عملية التواصل مع منطقة غرب افريقيا نتيجة التعاملات التجارية التي نشأت بينهم عبر قرون طويلة، فكانت الأسواق مرتعاً لعملية التواصل أين احتل المترجمين أغلب تلك الأماكن إذ أملت الضرورة على ايجاد لغة للتواصل فيما بينهم 3.

وهذه العلاقات التجاربة التي كانت بين شمال افريقيا ومنطقة الغرب الافريقي ربطت بين الشعوب $^{4}$ .

ولقد كان الفضل لتطور نظم التجارة وطرقها في العهد الاسلامي لعقبة ابن نافع الفهري كان ذلك في اواخر الحكم الأموي $^{5}$ ، حيث حفر سلسلة من الأبار تصل بين واحات افريقيا ومنطقة أودغشت مما مهد الطريق أمام القوافل التجارية التوغل في غرب افريقيا بعد ان كانت مصورة في الساحل $^{6}$ . وكان للتجارة مع بلدان غرب افريقيا أهمية كبيرة مع دول شمال افريقيا لان منطقة غرب افريقيا لديها مناجم الذهب $^{7}$ .

ومن أهم الطرق التجارية التي سلكها التجار المسلمون و القوافل التجارية ما يلي: 1-الطربق الساحلي الذي يبدأ من مدينة مراكش و يمر بمدينة أودغشت<sup>8</sup> وبنتهي إلى مدينة

- كومبي صالح <sup>9</sup>على منحى النيجر.
- 2- الطربق الذي يبدأ من فاس و يمر بمدينة سجلماسة  $^{01}$ ، كما يتصل بنغازة  $^{11}$  و يمر بمدينة ولاتة  $^{12}$  و ينتهي إلى مدينة تمبكتو فجني فغاو بالسودان الغربي.
  - 3- الطريق الذي يبدأ بمدينة تلمسان، و يمر على توات و ينتهي بمدينة تمبكتو.
- 4- الطريق الذي يبدأ من مدينة القيروان و يمر بواحة الجريد و يتفرع لمدينة غدامس و فرع أخر إلى رفلة و سوس، ثم ينتهى إلى بلاد السودان<sup>13</sup>.
- 5- الطربق الذي يبدأ من مدينة طرابلس بليبيا و يمر بواحة فزان و ينتهي في المنطقة المحيطة ببحيرة تشاد حيث كان الشربان الرئيسي في الإسلام في مملكة برنو-كانم ويتفرع منه فرع إلى مدينة غدامس.
- 6- الطريق الذي يبدأ من مدينة مصر و يتفرع لعدة فروع من أهمها طريق يمر بواحة سيوة و زويلة و تادمكة و مملكة برنو-كانم و يستمر حتى غاو و تمبكتو.
- 7- الطريق الذي يبدأ من الإسكندرية بمحاذاة ساحل البحر المتوسط، يتفرع لعدة فروع أهمها الذي يتجه إلى الجنوب.
  - 8- الطريق الذي يبدأ من الموانئ الهامة في شمال الجزائر، و يمر بتقورت و ينتهي ببلاد السودان.<sup>14</sup>
- 9- طريق مدينة الجزائر تمبكتو ، ويمر على البليدة وبوغار والاغواط وغرداية والقليعة ، وعين صالح ، وأكابلي اين يلتقي بطريق توات الى تمبكتو ، وقد سلكه الفرنسيون خلال القرن التاسع عشر للمبلاد.
- 10- طريق طرابلس تمبكتو ، ويمر على سناون وغدامس وتماسين والبيوض أين يتصل بطرق قسنطينة الى تمبكتو ولهذا الطريق فرع من غدامس الى غات ، وبير عيسو ، وأقادز ، ثم الى سوكوتو ، وكاتسينا غربا ، وإلى اقاديم ، وماو شرقاً 15.
- إن أهمية هذه الطرق التجارية تتغير تبعا لقيام الممالك و انهيارها فيتم تفوق تجارة طريق على

آخر، كما ان الطرق التجارية من أهم العناصر في توصيل الأفكار والثقافات بين إقليم وآخر، لذلك تعتبر الطرق الرئيسية بين السودان الغربي و المناطق المجاورة لها، تعتبر الشرايين التي تنقلت عبرها الثقافة العربية الإسلامية، لذا نجد أن ولاة القيروان قد سعوا إلى إحكام العلاقات بين المغرب و ديار المسلمين ببلاد السودان، بأن حفروا سلسلة من الآبار على طول

الطريق الموصل بين واحة المغرب و مدينة أودغشت مما سهل انتقال التجار العرب إلى أقصى ديار المسلمين ببلاد السودان<sup>16</sup>.

### أ- الملوك:

لقد كان للجهود التي قام بها كل من التجار، وقع كبير في نشر التعليم والثقافة العربية الإسلامية في غرب إفريقيا، بالإضافة الى دور ملوك و سلاطين غرب إفريقيا في تطوير و ازدهار الحركة العلمية والفكرية.

و في مقدمتهم نذكر منسى موسى ملك مملكة مالي، و الذي يذكره الفتاش على أنه من أعظم ملوك السودان الغربي و أكثرهم شهرة و كرما إذ كان يعتق كل يوم نفسا، و على أنه صنف ضمن سلاطين الأربعة سلطان الأعظم سلطان بغداد، و سلطان مصر و سلطان برنو و سلطان مالي 17.

و ما زاد من شهرته أكثر أو ما عرف به، هي رحلته إلى الحج التي كانت في سنة 1323م و أعتبر موكب حجه من أروع مشاهد الحج، بحيث جهز لهذه الرحلة حوالي ثمانين ألف جندي<sup>18</sup>

ما يلاحظ بأن رحلته إلى الحج، لم تكن تتوقف على أداء المناسك الدينية فقط بل أبعد من ذلك، إذ استغل تواجده في الحجاز و لاحظ ما كانت عليه البلاد من تقدم و تطور في الحركة العلمية، فجلب معه الكتب لبلاده معظمها كتب الفقه و لهذا اعتبرت رحلته مادة غزيرة للأدب كما حرص على بناء المساجد باعتبارها مدارس تعليمية و دينية، فأتى بالمهندس و المعماري أبو إسحاق الساحلي الذي وضع تصميم كل من قصره و بناء "مسجد غاو" و " .

كما أرسل منسى موسى بعثات طلابية سودانية للدراسة في الأزهر، إذ أنشأ للطلاب السودانيين بالقاهرة نزل " لوكاندة صغيرة" من أجل أن يقيموا فيه أثناء رحلتهم التعليمية بالإضافة إلى هذا فقد استغل تواجده بمصر واقتنى العديد من الكتب الدينية ليوفرها لطلبة مملكته، و قد كانت له الحرية المطلقة في اقتناء العديد من الكتب، نظرا للامتيازات التي قدمها لملك مصر إذ زودهم بقدر كافي من الذهب<sup>20</sup>.

و من بين ملوك مالي الذين كان لهم دورا بارزا في نشر التعليم و الثقافة العربية الإسلامية المنسى سليمان أخ المنسى موسى و الذي حذا حذو أخيه في اهتمامه بهذا المجال، إذ في عهده زار الرحالة ابن بطوطة بلاد مالي و يقول ابن بطوطة سليمان بفتح الميم و سكون النون وفتح السين المهمل معناه سلطان و وصفه على انه بخيل على عكس أخيه المنسى موسى<sup>21</sup>.

و حاول المنسى سليمان الحفاظ على عظمة الإمبراطورية، فلما أسلم أحاط نفسه بالعلماء و الفقهاء و الأثمة والقضاة و الكتاب، فاجتمع ما كان لأخيه في المجال الثقافي و العلمي، فقام سليمان بن ابي بكر ببناء المساجد و الجوامع و المنارات، و عين فها عددا من الأئمة و الخطباء و الفقهاء من أجل تعليم الناس و وعظهم، و أقام بها الجمع و الجماعات و الآذان، كما قام بجلب

عدد من العلماء و الفقهاء المسلمين من مذهب الإمام مالك رضي الله عنه، و هذا يبرز مدى تأثرهم بهم و على مدى اعترافهم على المستوى الفكري و العلمي لهم <sup>22</sup> .

اعتماد الممالك السودانية اللغة العربية لغتها الرسمية في المراسلات والتدوين بين الملوك والسلاطين داخل حدود المملكة أو خارجها، كممالك كانم - برنو وباقرمي في تشاد، والممالك السكتية 23.

## ج- الطرق الصوفية:

ارتبط ازدهار الثقافة الإسلامية العربية في إفريقيا، وفي غربها، بالذات بانتشار الطرق الصوفية<sup>24</sup>، حيث وجدت هذه الطرق فراغا في وسط المجتمع السوداني فنشرت العديد من الطرق منها القادرية و التجانية و ما انبثق عنهما من طرق فرعيه، و قد أدت هذه الطرق دورا كبيرا في نشر الثقافة العربية في هذه الجهات أولا، و في مقاومة الاستعمار لاحقا<sup>25</sup>.

## 1- الطربقة التجانية:

تنتسب هذه الطريقة إلى الشيخ أبو العباس أحمد بن محمد المختار بن السالم التيجاني، بقرية عين ماضي بالجزائر. تنقل في مختلف البلاد الإسلامية في كل من تلمسان و مكة و المدينة المنورة و القاهرة، و تتلمذ على يد شيوخهم<sup>26</sup>.

رأى اتباع هذه الطريقة أن الجهاد لنشر الإسلام والثقافة العربية واجب و أن التسامح القادري لم يثمر في بعض الجهات الصحراوية، لذلك عملوا على تدريب مورديهم على فنون الحرب، كما اعتمدوا على شن الحروب و الغارات في نشر طريقتهم و الإسلام، لذا وصفها البعض بالتشدد و التزمت<sup>27</sup>.

و انتشرت الطريقة التيجانية في السودان الغربي على يدي عمر الفوتي ، و هو الحاج عمر بن سعيد بن عثمان الفوتى الفولاني<sup>28</sup>.

ولد الفوتي في السنغال سنة 1797م، درس على يد الشيخ عبد الكريم بن أحمد حيث أخذ عنه أوراد التيجانية، ذهب إلى الحج سنة 1820 م حيث وسع مداركه العلمية هناك ورجع مارا

ببلاد برنو وبلاد الهوسا داعيا لطريقته ووقع خلاف بينه وبين الطريقة القادرية التي كانت تسود تلك الديار ، ولما وصل الى بلاد السنغال أعلن الجهاد ضد الاستعمار الفرنسي ، الى ان قتل الحاج عمر في سنة1864م 20

## 2- الطريقة القادرية:

لقد كانت الطريقة القادرية هي أولى الطرق التي انتشرت في غرب إفريقيا و تنتسب هذه الطريقة إلى الشيخ الإمام أبو محمد عبد القادر بن أبي صالح موسى بن عبد الله بن يعي المعروف بعبد القادر الجيلاني نسبة إلى جيلان بالعراق، والذي ولد سنة 1078م 1070.

كان انتشار الطريقة القادرية في السودان الغربي خلال القرن الخامس عشر ميلادي، على يد مهاجرين من توات، حيث اعتبرت ولاتة أولى وجهاتهم، ثم مدينة تمبكتو، وانتشر مورديها في السودان الغربي من السنغال إلى غاية مصب نهر النيجر<sup>31</sup>.

وما زاد في اتساع و انتشار الطريقة القادرية في ببلاد السودان هو أولا ما كان يراه كل مسلم أنه واجب عليه أن يرتبط بإحدى الطرق، فكانت الطريقة القادرية ملاذ العديد من المسلمين<sup>32</sup>، أما ثاني أمر زاد في انتشار القادرية هو ظهور مجموعة من العلماء والفقهاء منهم العالم أحمد البكاي الذي قاد جموع القادريين لمحاربة الوثنيين، كما كانت لأحمد البكاي طريقة خاصة به هي الطريقة البكائية<sup>33</sup>.

و بالإضافة إلى هذا الأخير لدينا العالم الجلي عبد الكريم المغيلي الذي نقل الطريقة القادرية إلى بلاد الهوسا<sup>34</sup>.

والذي كان ينشر مبادئ الدين الإسلامي الصحيحة، التي تدعو إلى الحب و التسامح و التعاون، حيث كان يقوم بإرشاد الناس إلى المنهج الصحيح، و بهذا فقد صوب المغيلي العديد من المفاهيم التي كانت في أذهان مختلف شرائح المجتمع السوداني سواء العامة أو الملوك المتعلمين و الجهلة 35.

## 3-الأسباب:

إذا تحدثنا عن سبب انتشار اللغة العربية وازدهارها في السودان الغربي فإننا نجملها في الأسباب التالية:

أ - العلاقات التجارية بين التجار المسلمين وتجار السودان الغربي، هذه العلاقة الوطيدة بين هذين العنصرين خير دليل على أن التجارة عامل أساسي في ازدهار اللغة العربية، حيث كان

التاجر المسلم يستعمل لغته المحلية، ويتعامل بها مع التجار السودانيين لذلك أصبحت اللغة العربية لغة التعامل والتخاطب اليومي، مما يؤكد على وصول لغة الضاد إلى السودان الغربي على أيدي التجار العرب.

و الذين كانوا يتعاملون مع تجار غرب إفريقيا بطريقة سلمية طيبة و احترام كبير 36.

ب- اهتمام الملوك السودانيين بالعلم حيث عملوا على تشجيع الطلبة على التعليم وإرسالهم إلى

مختلف حواضر العالم الاسلامي كالجامع الأزهر بمصر والقروبين بفاس...إلخ.

من هؤلاء الملوك نذكر الأسقية محمد التوري، الذي لا يخفى علينا دوره في دعم انتشار اللغة والثقافة الاسلامية، حيث عمل على تشجيع العلماء والنهوض بالمستوى الثقافي بمملكته متأثرا بما وصلت إليه البلاد الاسلامية من تطور وحضارة، حيث عندما ذهب إلى الحج أوقف بساتين للحجاج والطلاب السودانيين، وعند عودته من الحج جلب معه الكتب الفقهية 37.

ج- كما كان للحجاج دور كبير في نقل اللغة العربية والثقافة الاسلامية إلى القارة، فكان الحجاج عند عودتهم من البقاع المقدسة إلى بلدانهم يعملون على نشر العلم الذي حصلوه كما يأتون ببعض الكتب الاسلامية والعربية هذا ما عزز ازدهار اللغة العربية التي أصبحت لغة الدين والثقافة، وبالتالي أصبح الحرف العربي هو الذي تكتب به أشهر اللغات الافريقية مثل الهوسا و الفلانية والسواحلية، وبفضل اللغة العربية والثقافة الاسلامية أصبحت منطقة غرب إفريقيا على درجة عالية من الحضارة والتقدم 88.

د- عامل آخر ساهم في انتشار اللغة العربية هو أن التعليم في مختلف أنماط التعليم الاسلامي (المساجد، الزوايا، الكتاتيب، المحاضر) كان لا يتم إلا باللغة العربية، التي كانت مقدسة عند مسلمي غرب إفريقيا عامة $^{90}$ ، وأحسن دليل على التلاميذ كانوا يكتبون بالعربية هو ما ذكره محمود كعت الذي يقول: أن التلاميذ كانوا يقرؤون القرآن الكريم ويكتبونه على الألواح  $^{40}$ . ويمكن اعتبار عامل عدم جواز ترجمة القرآن وكتابته بغير اللغة العربية اللغة التي نزل بها، بالإضافة إلى عدم جواز القراءة في الصلاة بغير العربية من أهم العوامل التي ساهمت في انتشارها $^{10}$ .

ثانيا- اسهامات العلماء المغاربة والأفارقة في نشر اللغة العربية

## المغاربة:

عرفت منطقة غرب إفريقيا تطورا في الحركة العلمية والثقافية وذلك نتيجة جهود مجموعة من العلماء الذين صمموا على نشر الإسلام والحرف العربي ومن هؤلاء العلماء ما يلي:

- عبد الكريم المغيلى:

هو محمد بن عبد الكريم بن محمد بن عمر بن مخلوف بن الحسن بن يحي بن علي بن محمد بن أحمد بن عبد القوي بن العباس بن عطية بن مناد بن السري بن قيس ابن قيس ابن غالب ابن ابي بكر ابن ابي بكر مكررة ابن عبد الله ابن ادريس ابن عبد الله الكامل ابن الحسن المثنى السبط بن فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم 42.

ينتسب الى قبيلة مغيلة تقطن نواحي تلمسان ، ولا نعلم تاريخ ولادته بالضبط<sup>43</sup> ، وقد رجح الأستاذ مقدم مبروك في كتابه "الامام المغيلي وأثره الاصلاحي " أنه ولد عام 1427م ، وقال لتطابقه مع الاحداث و خاصة مراسلاته وتنقلاته لاصقاع العالم وخاصة افريقيا الغربية <sup>44</sup>.

نقل المغيلي معارفه على يد علماء تلمسان و منهم الشيخ الثعالبي، وقد نبغ في مختلف العلوم الشرعية واللغوية، أهل لتولي مهمة التدريس بإجازة كثير من العلماء، فتولى التدريس بالمسجد الكبير بتلمسان 45.

و نتيجة جور حكام تلمسان و سكوت العلماء على ذلك، قرر المغيلي السفر إلى فاس، ثم توجه إلى توات حيث دخلها في منتصف شعبان 856ه حيث استوطن أولاد سعيد ضواحي تميمون ثم انتقل إلى تمنطيط، أين وجد الهود الذين عكروا صفو توات، إذ تجاوزوا الحدود الشرعية<sup>46</sup>، لكنه أقام عليهم لتفطنه لمشروع الهود بالمنطقة، فألزمهم الذل و الهوان و قاتلهم وهد كنائسهم 47.

و من خلال التصرف الذي قام به المغيلي إزاء الهود نستنتج دهاء المغيلي الذي أفسد مشروع الهود، حيث لولا المغيلي لكانت اليوم أقلية يهودية بمنطقة تمنطيط، و بهذا سجل المغيلي عمل جبار في سجل أعماله الجبارة.

وقد أشتهر بمناوأته لليهود ، وهدمه كنائسهم في توات بالجزائر قرب تلمسان ، والزامهم الذل بل وقتلهم بعد أن رأى منهم ما رأى<sup>48</sup> .

و بعد نجاحه في القضاء على نشاط اليهود، رحل المغيلي إلى بلاد التكرور فوصل إلى بلاد كانو و النهي عن و كاتسينا، و اجتمع بسلطانها الحاج محمد، حيث عمل على الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر 49.

حيث عمل المغيلي على نشر الإسلام الصحيح و القضاء على الجهل و الأمية، كما اشتغل بالتدريس، و كان ذلك في المسجد المعروف بمسجد الكرامة إذ وفد إليه عدد كبير من الطلاب من أقطار السودان الغربي.

كما شغل منصب قاضي حيث قام بالإفتاء في العديد من الأمور و المسائل  $^{50}$ ، وخلال إقامته في كانو طلب منه سلطانها الحاج محمد تأليف أجابه فيه عن مجموعة من الأسئلة $^{51}$ ، تمثلت تلك في مؤلف جاء تحت عنوان: فيما يجب على الحكام من ردع الناس عن الحرام  $^{52}$ .

رحل المغيلي إلى غاو في مطلع القرن السادس عشر واتصل بأميرها الأسقية محمد التوري، فقربه إليه، واستشاره في قضايا ومسائل كثيرة، حيث قدم له سبعة أسئلة و طلب منه أن يجيبه عليها، وتمثلت تلك الأسئلة في كتاب أسئلة الأسقية وأجوبة المغلي 53 وتوفي محمد بن عبد الكربم المغيلي في توات سنة 909ه 54.

ومن أبرز الكتب والرسائل التي خلفها الشيخ المغيلي نذكر ما يلي:

- البدر المنير في علوم التفسير.
- مفتاح النظر في علم الحديث.
- التعريف فيما يجب على الملوك.
  - مقدمة في العربية .
- مصباح الارواح في أصول الفلاح ، في الاعتقاد ، مخطوط ضمن مجموع بالخزانة العامة بالرباط رقمه : 266 د.
- أجوبة على أسئلة الأسقيا ( الاسكيا حاكم دولة سنغاى ) وهي رسالة في السياسة
- الشرعية ، نشرها عبد القادر زبادية ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ، الجزائر 1974م .
- رسالة في الامامة ، وهي في السياسة الشرعية ، مخطوطة في الخزانة العامة بالرباط تحت رقم: 1816 د .
- رسالة الى أمير مدينة كانو ، وهي في السياسة الشرعية نشرها الاستاذ رابح بونار ،
   الشركة الوطنية للنشر والتوزيع بالجزائر ، 1968م .

- رسالة في الهود، وهي في السياسة الشرعية، نشرها الأستاذ رابح بونار، تحت عنوان مصباح الأرواح، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع بالجزائر، 1986م، استنصاح السودان أحد فقهاء توات وتلمسان، رسالة في امور السلطنة، تحقيق احمد العلمي حمدان.
  - مجلة كلية الاداب بفاس ، العدد الخاص بالعلاقات المغربية الافريقية ، 1979م<sup>55</sup>.

ب- لقد حظي علماء توات الذين انتقلوا إلى السودان الغربي بحفاوة كبيرة ، حيث يذكر عبد الرحمان السعدي أن كثيرا من علماء توات استقروا في تمبكتو و منهم الشيخ أبا القاسم التواتي الذي كان محل احترام و تقدير الجميع حيث السلطان الحاج موسى كان يحرص بعد كل صلاة على الملاقاة به للتسليم عليه و التبرك به 56.

كما يذكر صاحب كتاب فتح الشكور" البرتلي" أسماء شخصيات تواتية كان لهم تأثير في بلاد السودان الغربي ، و منهم العالم سيدي مولاي الزيدان و العالم الحاج أحمد ابن الحاج أمين الملقب بالتواتي الغلاوي و الذي كان يشرف على ركب الحجيج ببلاد التكرور .

و من هنا يتضح لنا أن علماء توات كان لهم مكانة مرموقة لدى حكام و ملوك السودان، كما لقوا ترحيبا واحتراما من طرف السكان المحليين، و هذا نظرا لما تميزوا به منأخلاق و تواضع و هذا ما ساعدهم على تبليغ رسالتهم المتمثلة في نشر الإسلام والثقافة العربية ومختلف المعارف.

و ما يشهد لعلماء توات في نقل الثقافة العربية الاسلامية إلى بلاد السودان الغربي، هو ما قاموا به من أعمال و التي تتمثل في فتح المدارس و الرباطات، حيث نقلوا كثيرا من المخطوطات العربية كما اشتهروا أيضا بتدريس علوم الدين و اللغة و التصوف والزهد<sup>57</sup>.

و قد نتج عن نشاط علماء توات مجموعة من التلاميذ الذين تولوا هم الآخرين فيما بعد التعليم و التأليف و التي امتلأت بها مكتبات و خزائن دول غرب إفريقيا ... في كل من مالي، غانة، نيجيريا و النيجر، حيث وجد في مكتبة أحمد بابا التمبكتي بمالي ما يعادل 127 مخطوطو مكتبة ماما حيدة بمالي حوالي 84 مخطوط، و مكتبة غانة حوالي 31 مخطوط و مكتبتي كادونا و بادان بنيجيريا حوالي 6 مخطوطات $^{85}$ .

## 2- الأفارقة:

من العلماء الذين ساهموا في نشر الثقافة العربية الإسلامية في السودان الغربي نجد من أبرزهم:

## أ – أحمد بابا التمبكتي التكروري ( 1556م- 1627م ):

هو أبو العباس أحمد بابا بن أحمد بن أحمد بن عمر بن محمد بن أقيت بن عمر بن علي بن يعي بن كدالة بن مكي بن نيق بن لف بن يعي بن نشت بن تنفر بن حيراي بن النجر بن ابي بكر بن عمر الصنهاجي الماسني السوداني التكروري التمنبكتي<sup>59</sup>.

ولـد ونشـاً في تنبكتـو سـنة1556م في اسرة بني أقيـت المسوفين المعـروفين بانتسـابهم الى العلم ، وحظوة أغلبهم بمكانة اجتماعية عالية بين سكان الاقليم لاشتغالهم بالقضاء والتعليم واعتبارهم من اهل الفتيا والشورى ، تلقي احمد بابا تعليمه في البيئة السودانية التكرورية على يد والده ، الذي اخذ عنه الحديث والمنطق ، وأخذ النحو من عمه ابى بكر بن أقيت 60.

وأحمد بابا يعد من أشهر علماء التكرور في الفقه والادب والحديث ، وكان يسكن في مدينة تنبكتو يمارس فيها التدريس والتأليف حتى أخذ أسيرا عام 1002 ه الى مراكش ، على اثر التوسع الذي قامت به الدولة السعدية لضم الصحراء وبلاد السودان اليها ، وقد ألمه الاسر والاعتقال كثيرا

وادى الى ضياع كتبه التي بلغت 1600 مجلد ، وأحمد بابا مؤلف لما يزيد على اربعين كتابا في طليعتها :

- نيل الابتهاج بتطريز الديباج.
- كفاية المحتاج لمعرفة من ليس في الديباج<sup>61</sup>
- جلب النعمة ودفع النقمة بمجانبة الظلمة أولى الظلمة .
  - المطلب والمأرب في أعظم أسماء الرب.
    - استقراء الظرفاء.
    - النكت الوفية بشرح الأفية .
  - فتح الرزاق في مسألة الشك في الطلاق.
    - ترتيب جامع المعيار للونشريسي<sup>62</sup>.

## ب -الشيخ عبد الرحمان السعدي ( 1596م- 1655م ) :

هو عبد الرحمان بن عبد الله بن عمران بن عامر بن الحاج المتوكل ، ولد حسب البرتلي في كتابه فتح الشكور بقوله : (( مولده ليلة الاربعاء ليلة الفطر عام أربعة وألف ، تولى امامة

مسجد سنكري في السادس والثلاثين ، وألف تاريخ السودان ، ولم أقف على تاريخ وفاته . ولكنه كان حيا عام خمسة وستين بعد الالف ))63.

تربى الشيخ في عائلة اشتهرت بالعلم والفقه ، فدرس على يد والده الفقيه عبد الله بن عمر الذي أخذ العلم عن شيخه القاضي التنبكتي محمود بن عمر بن محمد أقيت بن عمر بن علي بن يحي الصنهاجي التنبكتي ، فأخذ عنه البيان المنطق <sup>64</sup> . كما حفظ الشيخ عبد الرحمان السعدي القرأن الكريم على يد الشيخ أحمد بابا التنبكتي وغيره من العلماء والفقهاء ، اشتغل السعدي طوال حياته بالدعوة والارشاد في عدة مناطق وجهات من السودان الغربي ، فاشتغل بتحرير العقود في مدينة جني الى جانب وظيفته امام في جامع سكنري بمدينة جني سنة 1627م وأستمر في ذلك قرابت عقدين من الزمن ثم استدعاه الباشا محمد بن عثمان حاكم تنبكتو سنة 1646م وعينه ناظرا لخارجيته واستمر السعدي في ذلك الشغل حتى توفي سنة 1655م بمدينة جاو ، فسمح له ذلك المنصب بالتنقل بكثرة في أنحاء مملكة سنغاي لمعالجة المشاكل والقضايا والاطلاع على مجربات الامور <sup>65</sup> .

ومن ابرز مؤلفات الشيخ عبد الرحمان السعدي ، كتابه المشهور تاريخ السودان والذي أتم تأليفه في 27 اكتوبر 261م 66.

## ج- عثمان بن فودى القادري ( 1754م – 1817م ):

هو عبد الله بن محمد الملقب فودي بن عثمان بن صالح بن هارون بن غورط بن جب بن محمد بن تنبو بن ماسر بن بوب باب بن موسى جكل ، وكلمة فودي باللغة الفولانية تعني : الفقيه 67.

ولد الشيخ بقرية طفل ولاية سوكوتو ، في نيجيريا الحالية ، يوم 17 نوفمبر 1754م وينحدر من عائلة مثقفة توارثت العلم والثقافة خلفا عن سلف منذ القرن الخامس عشر الميلادي ، حفظ الشيخ عثمان القرأن الكريم على يد والده الشيخ محمد فودي ودرس العلوم العربية الاسلامية على الشيخ عبد الرحمان حمدا.وتجول في عدة مدن وبلدان افريقيا لتوسيع أفقه العلمي ، والفكري والأدبي 68.

كانت له اسهامات من خلال مؤلفاته في علوم القرآن واللغة العربية وآدابها وعلوم الحديث والفقه وحتى في الفلك والمنطق حيث بلغ عدد مؤلفاته 170 كتابا مع وجود اختلافات حول هذا الرقم، 69 ومن ابرز مؤلفاته نذكر:

- ارسال الأمة تنسير الملة.
  - هدایة الطلاب.
- توقيف المسلمين على مذهب المجتهدين.
  - نور الألباب.
  - أصول الولاية.
  - احياء السنة وإخماد البدعة.
  - البحر المحيط في النحو والصرف<sup>70</sup>.
    - نصائح الأمة المحمدية.
    - وثيقة أهل السودان<sup>71</sup>.

## د- الشيخ عمر الفوتي تال<sup>72</sup> (1795م- 1864م):

ولد الشيخ ابو حفص عمر بن سعيد الفوتي الطوري الكدوي بفوتا تورو اقليم بشمال السنغال

من ابوين منحدرين من جد واحد ، ووالده هو سعيد بن عثمان بن مختار سنب ، وكان والده سعيد عالما تقيا ورعا زاهدا متوكلا على الله ، حافظ لكتاب الله مجاب الدعوة ، حفظ الشيخ عمر الفوتي القران الكريم في سن ثمان سنوات على يد الامام قرى حماد ، وهو من أهل حلوار . كما يعتبر الشيخ عمر بن سعيد الفوتي من الشيوخ المهمين في زيادة انتشار اللغة العربية والثقافة الإسلامية إذ لعب دورا هاما في نشر الطريقة التجانية في السودان الغربي خصوصا بعد إقامة دولته والتي كان حكمها الشريعة الإسلامية ، ولغتها الرسمية اللغة العربية ، كما كانت له مؤلفات عدة ومن أشهرها "كتاب الرماح حزب الرحيم في نحور حزب الرحيم "، وغير ذلك من الكتب ، وجلها في الدعوة وتهذيب الأخلاق 73

## ه- محمود كعت: ( 1498م- 1593م )

ولد عام 1498م، كان عالما فقيها وقاضيا عادلا، سكن بتمبكتو وعاصر الأسقيا الحاج محمد ( 1493-1528م)، حفظ القرأن الكريم على يد أبيه كما أخذ عنه مبادئ اللغة والفقه والحديث والتفسير والتاريخ، اضافة الى جملة من سير الفقهاء والعلماء، سافر الى مصر وحظر حلقات العلم باللأزهر، ثم سافر لأداء فريضة الحج عام 902ه وبعدها عاد الى تمبكتو لتدريس الفقه والحديث والمنطق والتاريخ، وقد تخرج على يديه العديد من العلماء من بينهم أحمد بابا التمبكتي ( 1556م – 1627م ).

ألف كتابه في تاريخ دولة صنغاي وسماه الفتاش وعنوانه الكامل: "تاريخ الفتاش في أخبار البلدان والجيوش وأكابر الناس وذكر وقائع التكرور وعظائم الأمور وتعريف أنساب العبيد من الأحرار)، وقد بدأ تأليف كتابه عام 1519م غير انه توفي قبل اكماله في عام 1593م فقام أحد أحفاده باستكمال التأليف لمدة ست سنوات التالية لوفاته الى غاية 1599م<sup>74</sup>.

وقد ساهم علماء التكرور أيضا في نشر الثقافة العربية الإسلامية في السودان الغربي و من هؤلاء نذكر:

# الحاج أحمد بن عمر بن محمد أقيت بن عمر بن يحي أكدالة الصنهاجي التمبكتي:

يعرف بالحاج أحمد، هو من أهل الخير و الدين و العلم، عرف عنه قراءة قصائد مدح الرسول صلى الله عليه و سلم كما كان بارع في الفقه و النحو، عندما ذهب إلى الحج عام تسعين و ثمانمائة وهناك التقى بكل من العالم جلال السيوطي و الشيخ خالد الأزهري إمام النحو، من بين الذين درسوا عنده الفقيه محمود إذ قرأ عليه المدون وغيرها طلب للإمامة في إحدى المساجد لكنه أبى، و لقد توفي يوم الجمعة في ربيع الثاني عام ثلاثة و أربعين و تسعمائة، أي عن عمر يناهز ثمانين عاماً<sup>75</sup>.

بالإضافة إلى علماء آخرين ضاع صيتهم في المجال العلمي و الفكري في غرب إفريقيا مثل أحمد بن محمد بن سعيد، عالم و فقيه، حفيد الفقيه محمود بن عمر، انتفع الناس بعلمه الثري حيث درس مختصر خليل و المدونة على يد جده المذكور آنفا، درس عنده محمد بغيغ و أخوه أحمد موطأ الإمام مالك و المدونة و مختصر خليل<sup>76</sup>.

## سيدي أحمد الكبير الكنتي:

يسميه سعيد القشاط صاحب كتاب أعلام من الصحراء أحمد البكاي، هو أحمد بن محمد بن الشيخ سيدي المختار الكنتي، ولد هذا الأخير بتمبكتو و نشأ بها، وتعلم بها و حفظ القرآن الكريم على يد والده محمد الذي هو من أهل العلم و الصلاح، ينتسب أحمد البكاي إلى قبيلة كنتة العربية

و التي تنتسب إلى عقبة بن نافع الفهري، عرف عن أحمد البكاي حبه للشعر، حيث كان يرد على أحمد السالم الذي كان يهجو قبيلة البكاي، كما يعد البكاي صاحب الطريقة القادرية بتمبكتو، و لقد التف حوله جمع كثير من الموردين الذين أصبحوا يجاهدون في سبيل نشر كلمة الحق و إعلاء راية الإسلام<sup>77</sup>.

توفي أحمد البكاي بتمبكتو و كان ذلك سنة 1865م و قد خلف وراءه مجموعة من الكتب منها كتاب السراج المنير في دياجي البدع في الدهور<sup>78</sup>.

وكان ساموري توري اخر الشخصيات الاسلامية السودانية التي قامت بمحاولات نشر الثقافة العربية الاسلامية في المنطقة ، وولد ساموري بين سنتي ( 1832-1835م ) في غينيا العليا ، وفي سنة 1865م اعلن الجهاد ضد الزنوج الوثنيين ، وقد واجه الفرنسيين في عدة معارك بين سنوات 1891- 1898م الى ان القي عليه القبض ونفي الى الغابون وتوفي بها سنة 1900م 79.

هؤلاء بعض العلماء وغيرهم من الذين ساهموا بفعالية في نشر الثقافة العربية سواء من خلال حكومات وممالك اسلامية قد أقاموها والتي اعتمدوا فيها اللغة العربية كلغة رسمية أو من خلال دروسهم العلمية وبنائهم للمراكز الحضارية التعليمية كالمساجد والمدارس القرآنية والتعليمية أهمها من خلال مؤلفاتهم التي وللأسف لم يطبع الكثير منها.

الخاتمة: في الأخير خرجنا ببعض الاستنتاجات وهي:

- ان افريقيا عموما شكلت مجالا خصبا لانتشار الثقافات العربية والاسلامية نتيجة القرب الجغرافي ، وكذا نتيجة الاحتكاك المتبادل بين المغاربة والافارقة عن طريق وسائل ووسائط عديدة أهمها التجار والاسلام والعلماء والفقهاء والطرق الصوفية .
- ان وصول الثقافة العربية الى غرب افريقيا ساعد على التعريف بالمنطقة أكثر وأعطى دفعا للشعوب الافريقية الواقعة جنوب الصحراء ، ويعد ذلك حدثا هاما على قارة افريقيا .
  - تقبل سكان غرب افريقيا لمنهج التعليم العربي الاسلامي ، وسهولة دراسته .
- شكلت اللغة العربية إحدى أهم مظاهر الحضارة العربية في إفريقيا وأفرزت لنا مع مرور الوقت ثقافة جديدة عرفت لدى المؤرخين بالثقافة العربية- الإفريقية نتيجة تزاوج تلك الموروثات الحضارية.

#### الهوامش:

- 1- محمد على رجب ، انتشار الاسلام في افريقيا ، تاريخ الشعوب الافريقية 1، دار التعليم الجامعي ، ط1، الاسكندرية ،2015م ، ص 130.
- <sup>2</sup> حولية المؤرخ، العدد، 105لرحلة التجارية بين تلمسان و ممالك بلاد السودان، لطيفة بن عميرة، جامعة الجزائر، دار الطباعة، ص 85.
- <sup>3</sup>- Henri Barth ، Voyages et découvertes dans l'Afrique septentrionale et centrale pendant les années 1849 à 1855, Tome 1, Bruxelles yp. de A. LACRO, Paris, 1863, P 252
- 4 عبد الله عبد الرزاق ، المسلمون والاستعمار الأوروبي لافريقيا ، سلسلة المعارف ، عدد 911، المجلس الوطني للثقافة والفنون ، الكويت ، 1989م ، ص 10.
- أبو اسحاق ابراهيم بن محمد الفارسي الأصطخري ، المسالك والممالك ، مكتبة الجيني ، ( د ط) ، القاهرة ،
   مصر ،1999م ، ص 99.
  - 6 عبد الرحمان بن محمد ابن خلدون ، المرجع السابق ، ص 334.
- <sup>7</sup>- Histoire de l'Humanite «Editions UNESCO» volume IV «600- 1492. 2000. Paris 07 SP. P39.
- 8 أودغشت: تقع بين بلاد الزنوج جنوبا و سجلماسة شمالا، على بعد 51 يوم من سجلماسة و 15 يوم من غانة، أسست في القرن الثامن ميلادي شمال غرب افريقيا، تقع آثارها اليوم جنوب موريتانيا الحالية. للمزيد أنظر: البكري و ابن الحوقل أبي القاسم النصي، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت،1992، ص16.
- 9- كومبي صالح: بالنسبة لحدودها فكانت تتصل من غربها ببلاد مقزازة ومن شرقها ببلاد ونغازة ومن شمالها بالصحراء المتصلة بين أرض السودان و أرض البربر، و تتصل بجنوبها بأرض الكفار من اللملمية و غيرها، يصل المسافر إليها بعد مسيرة أربعة عشر يوما من أودغشت و 4 أيام من سامقندي و خمسة عشر يوما من كوغة و عشرة أيام من تادمكة. للمزيد أنظر: الإدريسي ، نزهة المشتاق في اختراق الأفاق، المجلد الأول، مكتبة الثقافة الدبنية، القاهرة، 1422هـ، 2002 ص 24.
- 10 سجلماسة: تقع هذه المدينة في قلب الصحراء الكبرى، ليس بها عمران، تبلغ المسافة بينها و بين غانة مسيرة شهرين في رمال ، بها الحدائق الجميلة، أحسن المدن، بها التمر وبها الجمال و التجار للمزيد أنظر: فيج بي ، المرجع السابق

ص 210.

11 - نغازة: يذكرها ابن بطوطة بفتح التاء المثناة و الغين المعجم و ألف و زاي مفتوح، من عجائها أن بناء بيوتها و مسجدها من حجارة الملح و سقفها من جلود الجمال و لا شجر فها و إنما بها رمل فيه معدن الملح، بها عبيد من مسوفة يعيشون مما يجلب إليهم من تمر درعة و سجلماسة، قعد بها ابن بطوطة 10 أيام، كما يوجد بها الذهب. للمزيد أنظر: ابن بطوطة ، تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار ، (د د ن) ، ط1، 1322، ج2، ص 231.

- 12 ولاتة: هي أول عمالة في السودان قعد فها ابن بطوطة 50 يوما ، قال ابن بطوطة أكرمني قاضها محمد بن عبد الله بن ينومر أهلها حسان مصرية، أكثر سكانها من مسوفة، بينها و بين سجلماسة مسيرة شهرين كاملين. يذكرها ابن بطوطة ايولاتن. للمزيد أنظر: ابن بطوطة ، المصدر السابق ، ص 237.
- <sup>13</sup> أحمد محمد المعيقلي ، امة التجارة ، دور التجار في نشر الدعوة الاسلامية في افريقيا ، المؤتمن للنشر ، السعودية ، 1998م ، ص 128.
  - 14 أحمد محمد المعيقلي ، المرجع السابق ، ص 128.
  - 15 عطية عبد الكامل ، " الروابط التجارية بين شمال وجنوب الصحراء الكبرى من خلال المصادر العربية والرحالة الاوروبيين بين القرنين 15م و 19م " ، دورية كان التاريخية ، ع: 23، مارس 2014م ، ص 54/53.
    - <sup>16</sup> عطية عبد الكامل ، المرجع السابق ، ص 121.
- القاضي محمود كعت ، تاريخ القتاش في أخبار البلدان والجيوش وأكابلر الناس ،دار هوداس ، (  $\epsilon$  d ) -1964 م  $\pm$  1968.
  - 18 ابن خلدون ، المصدر السابق ، ص 418.
    - 19 دنيس بولم ، المرجع السابق ، ص 50.
    - <sup>20</sup> فيج جي دي ، المرجع السابق ، ص 58.
  - <sup>21</sup> ابن بطوطة ، المصدر السابق ، ص 237.
  - <sup>22</sup> القلقشندي ، المصدر السابق ، ص 297.
- الفاتح السيخ يوسف ، مظاهر الحضارة الإسلامية في الممالك الإفريقية ، مجلة قراءات إفريقية ، العدد الرابع عشر ، ديسمبر 2012 ، ص ص 4- 5.
- $^{24}$  الطرق الصوفية : هي جماعات المتصوفين والتصوف علم من العلوم الشرعية الحادثة من الملة مبدأ هذا العلم العكوف والانقطاع لله تعالى ، والابتعاد عن الدنيا وزخرفتها ونبذ هوى النفس والانفراد في خلو العبادة . للمزيد ينظر : ابن خلدون ، المقدمة ، دار الكتب اللبنانية ، ( c d ) ، بيروت ، 1982 م ، o 868.
- <sup>25</sup> عطا الله شوقي الجمل ، الأزهر ودوره السياسي في غرب افريقيا ،دار مصر للنهضة ،( د ط ) ، 1998م، ص 106.
- $^{26}$  سبنسر ترمنجهام ، الفرق الصوفية في الإسلام. تر: عبد القادر البحراوي، دار المعرفة الجامعة، ( د ط)، 1994م  $\sim 0.0$ 
  - 27 عبد الله سالم بازينة ، المرجع السابق ، ص207.
    - 28 سبنسر ترمنجهام ، المرجع السابق ، ص 178.
  - <sup>29</sup> محمد السعيد القشاط ، أعلام من الصحراء، دار الملتقى، ط1، 1997م، بيروت، ص133.
    - 30 عبد الله سالم بازينة ، المرجع السابق ، ص 204.
      - 31 نفسه .
      - 32 عطالله شوقي الجمل ، المرجع السابق ، 106.

- 33 القشاط ، المصدر السابق ، ص 61.
- 34 عبد الله سالم بازينة ، المرجع السابق ، ص 206.
- 35 عباس عبد الله ، الدور الحضري لإقليم توات و تأثيراته في بلاد السودان الغربي من القرن 9-10ه/ 15-16م، رسالة لنيل شهادة الماجستير، قسم العلوم الإنسانية- السنة الجامعية 2000-2001 م، ص 116.
- 36 سليماني يوسف ، منابر العلم والثقافة في افريقيا جنوب الصحراء ، حاضرة تمبكتو، مجلة الدراسات الإفريقية ، العدد الأول، جامعة أبو القاسم سعد الله كلية العلوم الإنسانية و الإجتماعية، ماي 2015م، ص 160.
  - 37 القاضى محمود كعت ، المصدر السابق ، ص 153.
- 38 يعقوب علي ، جهود العلماء الأفارقة في نشر الثقافة العربية الاسلامية غرب افريقيا انموذجا ، مجلة قراءات افريقية ، العدد 03 ، ديسمبر 2008م ، ص17.
  - 39 عطية مخزوم الفيتوري ، المرجع السابق ، ص 287.
    - <sup>40</sup> محمود كعت ، المصدر السابق ، ص 180.
- 41 عمار هلال ، الطرق الصوفية ونشر الاسلام والثقافة العربية في غرب افريقيا السمراء ، منشورات وزارة الثقافة والسياحة مديرية الدراسات التاريخية واحياء التراث ، ( د ط ) ، الجزائر ، ( د ت ) ، ص 59.
- <sup>42</sup> حاج احمد نور الدين ، المنهج الدعوي للامام المغيلي من خلال الرسائل التي بعثها للملوك والامراء والعلماء ، ماجستير العلوم الاسلامية ، اشراف مولود سعادة ، جامعة الحاج لخضر باتنة ، 2010م-2011م ، ص 26.
- <sup>43</sup> محمد بن عبد الكريم المغيلي ، أسئلة الأسقيا وأجوبة المغيلي ، تح: عبد القادر زبادية ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع (د ط) ، الجزائر ، 1974م ، ص 08.
- 44 مقد م مبروك ، الشيخ محمد بن عبد الكريم المغيلي وأثره الاصلاحي بأمارات وممالك أفريقيا الغربية خلال القرن الثامن والتاسع والعاشر للهجرة ، دار الغرب للنشر والتوزيع ، ط1، (دب) ، 2002م ، ج1، ص 49.
- <sup>45</sup> عبد الله مقلاتي ، رموم محفوظ، دور منطقة توات الجزائرية في نشر الإسلام والثقافة العربية بإفريقيا الغربية ،ط1 الشروق الجزائر ،2009م، ص 100.
  - <sup>46</sup> عبد الله مقلاتي ، المرجع السابق ، ص 100.
- <sup>47</sup> ابن مربم، البستان في ذكر الأولياء و العلماء بتلمسان ، المطبعة الثعالبية، ( د ط) ، الجزائر، 1626م ، ص 130
- 48 عبد الكريم المغيلي ، تاج الدين فيما يجب على الملوك والسلاطين ، تح : محمد خير رمضان يوسف ، دار ابن حزم ، ط1، بيروت ، 1994م ص 9.
  - <sup>49</sup> نفسه ، ص 200.
  - .295 مبارك بن الصافي جعفري ، المرجع السابق ، ص $^{50}$ 
    - <sup>51</sup> ابن مربم ، المصدر السابق ، ص 200.
  - 52 مبارك بن الصافي جعفري ، المرجع السابق، ص 256.

- <sup>53</sup>- يعي بوعزيز ، تاريخ افريقيا الغربية الاسلامية من مطلع القرن 16 الى مطلع القرن 20م ، المرجع السابق ، ص 37.
  - 54 محمد بن عبد الكريم المغيلي ، المصدر السابق ، ص 08.
    - <sup>55</sup> بدرى محمد فهد ، المرجع السابق ، ص 124-124.
  - 56 عبد الرحمان السعدي ، تاريخ السودان ، ( د د ن ) ، ( د ط ) باريس ،1981م، ص 237/222.
    - 58 عبد الله مقلاتي ، رموم محفوظ، المرجع السابق، ص 138-139.
- <sup>59</sup> احمد بابا التنبكتي ، نيل الابتهاج بتطريز الديباج ، تق : عبد الحميد عبد الله الهرامة ، منشورات كلية الدعوة الاسلامية ،ط1 طرابلس ، 1989م ، ج1و2، ص 11.
  - <sup>60</sup> نفسه ، ص 12.
  - 61 بدري محمد فهد ، المرجع السابق ، ص 131-133.
    - 62 أحمد بابا التنبكتي ، المصدر السابق ، ص 17.
      - 63 البرتلي ، المصدر السابق ، ص 176.
- $^{64}$  خير الدين الزركلي ، الأعلام قاموس تراجم لاشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين ، ( د د ن ) م $^{7}$  ،  $^{7}$  ،  $^{7}$  ،  $^{8}$  .
  - 65 يحي بوعزيز ، تاريخ افريقيا الغربية الاسلامية ...، المرجع السابق ، ص 207.
    - 66 نفسه ، ص 207.
- $^{67}$  عمر آدم محمد ، اسهامات الشيخ عبد الله بن محمد فودى في العلوم العربية والإسلامية، مؤتمر دولي ثالث في اللغة العربية بعنوان الإستثمار في اللغة العربية ومستقبلها الوطني والعربي، دبي، 7-10 ماي 2014م، 0000.
  - .118 في بوعزيز ، تاريخ افريقيا الغربية الاسلامية ...، المرجع السابق ، ص $^{68}$
- <sup>69</sup> ابن فودي الشيخ عبد الله ، لمع البرق فيما الذي تشابه من الفرق، تح: أبي بكر عبد الملك، شركة سِيفَاوَا للطباعة صكتو ط1، نيجيريا، 6471 م. ص 40 – 42.
  - <sup>70</sup> يحي بوعزيز ، المرجع السابق ، ص 123.
- <sup>71</sup>- محمد شقرون ، الاسلام الأسود جنوب الصحراء الكبرى ، دار الطليعة للطباعة والنشر ، ( c d ) ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ، d ،
  - <sup>72</sup> ينظر للملحق رقم 05 ص 94.
- $^{73}$  هارون المهدي ميغا ، المراسلات العلمية وأثرها التعليمي والدعوي بغرب إفريقيا، مجلة قراءات إفريقية، ع: الثالث

ديسمبر 2008م، ص 7-10.

74 - عبد الرحمان عمر الماحي ، الدعوة الاسلامية في افريقيا الواقع والمستقبل ، ديوان المطبوعات الجامعية ،

(دط) الجزائر، (دت)، ص 113.

<sup>75</sup> - البرتلي ، المصدر السابق ، ص 28.

<sup>76</sup> - البرتلي ، المصدر السابق ، ص 28.

77 - محمد السعيد القشاط ، المرجع السابق ، ص 11.

<sup>78</sup> - نفسه ، ص 11.

<sup>79</sup> - العدد 87و 88 عام 1980م ، ص 97.

الكاتب: د. خميس أحمد أرحومه عنوان المقال: معركة مرج الأسقف استاذ مساعد قسم التاريخ كلية الآداب (بوزن) 249هـ/ 863م (الدو افع - الأهمية) جامعة طبرق- ليبيا

البريد الالكتروني: Kbootruba@yahoo.com تاريخ الإرسال: 2019/12/11 تاريخ القبول: 2020/02/16 تاريخ النشر: 2020/03/31 معركة مرج الأسقف ( بوزن) 249هـ / 863م (الدو افع - الأهمية) Battle of the Maraj Alasqif (Poson) 249A.H/863A.D (Motives-Importance)

## الملخص بالعربية:

كانت الصراعات والحروب هي النمط الأكثر شيوعا في العلاقات بين الشرق والغرب، ويقف موضوع هذا البحث حول أحد تلك الشواهد التي وقعت في لقاء بين كيانين سياسيين أحدهما مثل الغرب وهو الإمبراطورية البيزنطية، والآخر مثل الشرق وهو الخلافة العباسية الإسلامية.

كان هذا اللقاء سنة 249ه/ 863م في معركة عرفت باسم مرج الأسقف Poson وعلى الرغم من قلَّة المعلومات الواردة بين طيات المصادر حول أحداث هذه المعركة إلاَّ أن هذا الأمر لم يقف حائلا دون الخوض في تفاصيل هذه الموقعة المهمة. ولعل الغموض الذي خيم عليها كان السبب الكامن خلف اختيارنا لها كموضوع بحث نهدف من خلاله الكشف عن تفاصيل الأحداث ومجرياتها، وتسليط الضوء على أهم النتائج المباشرة وغير المباشرة التي أسفرت عنها منوهين على اعتمادا في سبيل ذلك على المنهج التاريخي السردي التحليلي المقارن. وقد وصلت هذه الدراسة إلى نتائج عدة هي

أن هذه الدراسة أوضحت مجريات الأحداث العسكرية لأحدى المعارك ذات الأهمية في الصراع المحتد بين الدولتين ومدى التنافس على السيادة والسيطرة بينهما. وتتبين أهمية هذه المعركة من حيث المشابهة في نتائجها وآثارها لتلك المعارك الكبرى، كمعركة بواتييه التي أوقفت تقدم القوات الإسلامية إلى حين في أوروبا، وكذلك أوقفت معركة مرج الأسقف تقدم القوات الإسلامية في آسيا. كما تشابهت مع نتائج معركة اليرموك التي أنتصر فيها المسلمون، حيث إن نتيجتها فرضت على الإمبراطورية البيزنطية المنهزمة وضع المدافع لا المهاجم، وهذا

ما حدث عقب هذه الواقعة حيث منحت نتيجتها القدرة للقوات البيزنطية المنتصرة في الهجوم وأوقفت غارات المسلمين البرية على بيزنطة وجعلتهم في موضع الدفاع لا الهجوم.

تبين من خلال هذه الدراسة أن انتصار بيزنطة في هذه المعركة كان فعلا نقطة تحول في الصراع بين الشرق والغرب، حيث إنها شكلت منعطفا جديدا في العلاقات بين الدولتين الإسلامية والبيزنطية، وأثرت بشكل مباشر في كفتي ميزان القوى بينهما فرجحت كفة القوات البيزنطية على كفة قوات الخلافة الإسلامية.

نتيجة أخرى هي إن ما أسفرت عنه هذه المعركة شكل نقطة الإفاقة التي شهدتها قوات الإمبراطورية البيزنطية في عهد الأسرة المقدونية التي أعقبت الأسرة العمورية في حكم الإمبراطورية فبادرت بالهجوم على الثغور الإسلامية. وأيضا من خلال تتبع سير الأحداث السابقة واللاحقة لمجريات معركة مرج الأسقف يتبين عمق ذلك الصراع الأيديولوجي، وكذلك السياسي ومحاولة كلا الطرفين بسط النفوذ على أكبر مساحة للاستئثار بموارد هذه المساحة وذات الوقت لنشر الفكر الديني وضم أكثر عدد إليه سواء باعتناقه أو مناصرته.

#### Abstract:

The conflicts, war is a pattern most common in the relations between the East and West, hence the subject of this research one of the evidence for that conflict between , the West, "Byzantine Empire" and the East "caliphate Abbasid" The both sides met in a battle in 249 Ah / 863AD, known as a battle of Maraj Alasqif (Poson ) despite the lack of information about the battle in the sources, However, this has not deterred the writer to highlight this topic as well as show importance of this battle . Perhaps this is the reason behind my selection of this topic as subject of research, this study aims to disclosure of event details and highlight the most important results direct and indirect. This paper depend in the historical narrative analytical comparative. This study led to several results : The study indicated a military action as well as an important battle that happened between the east and the West and shows how to compete on sovereignty and control between them. Firstly, Importance of this battle that the similarity of its results to other a great battles, for instance the battle of Poitiers that stopped the Islamic

conquest in Europe, likewise the battle of Poson stopped the progress of Islamic army in Asia. A similarity also to the battle of Yarmuk which the Muslims gained a victory over the Byzantine Empire, as the result they put the Byzantine Empire in position of defender instead of attacker, likely that's what happened after the the battle of Maraj Alasqif (Poson) where the Byzantine victory stopped the Muslims raids. Secondly, this study provides a clear evidence that this battle was actually a turning point in the conflict between the East and West, where it is formed a turn for a new in the relations between the two-state namely the Islamic caliphate and Byzantine empire, and influenced directly in the balance of power in the region by the superiority forces Byzantine over the forces caliphate Islamic. Thirdly, this battle from a point of departure forces Byzantine Empire in the era of the Macedonian family to attack the Islamic region . Finally, through track progress of past events and subsequent of battle of Poson I found that it's represent in a depth the conflict ideological and political as well as the both parties tried to control the larger area to have an advantage of the resources of that area and to spread religious thought.

#### مقدمة

مثلت الصراعات والحروب نمطا من أنماط العلاقات بين الشرق والغرب في العصر الوسيط، وببدو هذا ظاهرا لجميع المهتمين بهذا الشأن والمتتبعين لأحداث تلك الفترة؛ حيث كانت الصراعات هي السمة الغالبة على طبيعة تلك العلاقة، ولا يوجد في الحقيقة تفسير واضح محدد يمكن التعاطي معه على أنه سببا لتغلب هذا الأسلوب دون غيره؛ إلا احتمال أن يكون ناتجا عن تضارب مصالح أو اختلاف أيديولوجي بين الطرفين، وعدم قدرة تلك الأطراف أن صح التعبير على إيجاد قواسم مشتركة في غالب الأحيان تمكنهم من الوصول لتوافق مادي أو فكري على حد سواء، فلجئوا من ثم إلى فرض إرادتهم مسخرين في سبيل تحقيقها كل ما كانوا يمتلكونه من عدة وعتاد. و في غمرة مجربات الأحداث التاريخية ما يؤكد ذلك، فهذه المعركة التي نحن بصدد تناولها يمكن أن تكون أحد الشواهد لما نرمي إليه ، فلقد حدثت بين كيانين سياسيين يمثل كل منهما طرفا من أطراف الصراع "الغربي - الشرق"

ويقصد بهما الإمبراطورية البيزنطية، والخلافة الإسلامية اللتان خاضتا العديد من المعارك ضد بعضهما البعض طيلة فترة وجودهما.

وعلى الرغم مما تمثله هذه المعركة من أهمية إلا أن الكثير من الغموض قد خيم على تفاصيلها ولا نعلم سببا بعينه يكمن خلف عدم تناول معظم المؤرخين البيزنطيين لأحداثها بشكل واضح وصريح كغيرها من المعارك التي نشبت بين القوات البيزنطية وقوات الخلافة الإسلامية، إلاً ما كان يكنه مؤرخي بيزنطة والذين كان غالبهم من مؤرخو الكنيسة ومن الفريق الداعم لما عُرف في التاريخ بالأيقونات أي عبادة الصور، لقائد المعركة أو الإمبراطور الذي تنسب إليه وهو المنتمى إلى الأسرة العمورية المعادية للأيقونات.

كذلك يبدو أن المؤرخين المسلمين لم يكن لديهم كثير الحماس أيضا لذكر تفاصيل هذه المعركة فاكتفوا بالإشارة إليها في أحداث السنوات التي تناولوها ولم يفردوا لها مساحة كبيرة كما كان دأيهم في تناول مثل هذه الأحداث المهمة.

ولعل معرفة أسباب وقوع هذه المعركة كان الدافع لاختيار هذا الموضوع، فالوقوف على أهم نتائج هذه المعركة المباشرة وغير المباشرة هي الهدف من هذا البحث رغم قلَّة المصادر وشح المعلومات الواردة عن هذه الموقعة. منوهين على أتباعنا في سبيل الوصول إلى ذلك على المنهج التاريخي السردي التحليلي المقارن.

قبل الحديث عن مجريات هذه الواقعة نجد من الأهمية بمكان أن نسلط الضوء على الحياة السياسية التي كانت تعيشها الإمبراطورية البيزنطية تحت حكم الأسرة العمورية، والخلافة الإسلامية التي كانت تمثلها الأسرة العباسية. وذلك لكي يتبين ويتضح للمتتبع البيئة السياسية التي كانت علها الدولتان قبل نشوب المعركة بيهما.

الأحوال السياسية في الإمبراطورية البيزنطية والخلافة العباسية قبيل المعركة أولا - الإمبراطورية البيزنطية

عانت الإمبراطورية البيزنطية من صراعات طال أمدها حول المشكلة الدينية المتمثلة في عبادة الإيقونات<sup>(1)</sup> شغلتها عن الكثير من الأمور الأخرى المهمة للدولة فأضعفت مركزها فيما تبقى لها من ممتلكات في جنوب ايطاليا وأسهمت في تعميق الخلاف والانشقاق بين الكنيسة الشرقية والغربية من جهة وبين الإمبراطور والبابوية في روما من جهة أخرى، وانقسم بسبب هذا الخلاف المجتمع المسيعي إلى مناصر ومناهض لذلك الاعتقاد منذ زمن الإمبراطور ليو الثالث الايسورى Leo III The Isaurian (الثالث الايسورى وأثار

ضدها حربا مقدسة كانت على حد قول ثيوفانس أكثر "انعداما للرحمة" أما الطرف الأخر فقد تزعمه بادئ الأمر بابا القسطنطينية جرمانوس Germanus (730-730م) مع غالبية الرهبان (3) والكثير من العامة والنساء، واضطرب المجتمع البيزنطي وأضعى العداء والكره بين الطرفين سافرا جليا، ولعل في الرواية المتعلقة بالأحداث التي أعقبت أوامر الإمبراطور ليو الثالث سنة 726م تبيان لذلك. إذ قضت تعليماته بضرورة إنزال أيقونة السيد المسيح الموجودة على مدخل القصر الإمبراطوري، وبما أن هذه الأيقونة تحظى بمكانة خاصة لدى عامة الجمهور الذين قاموا بقتل بعض القائمين على إزالة هذه الصورة (4) ، كانت ردة فعل الإمبراطور الانتقامية التي راح ضحيتها الكثير تعكس مدى حدة

الخلاف والانقسام الديني بين الطرفين، خصوصا أن مناصري عبادة الصور اعتبروا من قُتل منهم في تلك الأحداث شهداء.<sup>(5)</sup>

ظل الصراع اللاأيقوني مستمرا طيلة عهد الأسرة الايسورية (717- 813م) والأسرة العامورية (820-867م) مع تباين مستوياته من حيث القوة والضعف، فالمتتبع لهذه القضية يجد أنها اشتدت في عهد بعضهم وعلى وجهة الخصوص الرجال منهم مثل ليو الثالث و قسطنطين الخامس ConstantineV (775-77م) وثيوفليس 298-840) في حين أن الأمر اختلف زمن النساء اللواتي كن مع عبادة الصور وهن الإمبراطورة ايرين Irene (797-800م) والإمبراطورة ثيودورا Theodora (842-845م) التي تولت العرش كوصية على ابنها ميخائيل الثالث الا Michael (856-867) عقب وفاة أبيه سنة 842م وكان أول أعمالها هو عقد مجمع ديني سنة 843م وضعت بموجبه حدا لهذه المشكلة التي استمرت ما يربو عن القرن من الزمان وذلك منذ سنة (736-843م).

ولم تكن القضية اللاأيقونية التي عانت منها الإمبراطورية البيزنطية و هددت استقرارها وأمنها هي فقط المشكلة الوحيدة أمامها بل داهمها الكثير من المخاطر الخارجية التي أرقت مضجعها وتسببت في إرهاقها وضعفها وأدى بها إلى خوض غمار حروب طويلة ضد أولئك الطامعين في الاستيلاء على إرثها الحضاري والمادي كالبلغار والروس والصقالبة والمسلمين وغيرهم، وعلى الرغم مما شكلته هذه العناصر من ضغط شديد على الإمبراطورية إلا أن المسلمين كانوا يمثلون في تلك الفترة أكبر خطر واجهته الإمبراطورية. وذلك لأنهم منذ تأسيس دولتهم وانطلاق حركة الفتوحات الإسلامية التوسعية على حساب الكيانات السياسية المعاصرة والمجاورة لهم والتي من بينها الإمبراطورية البيزنطية الواقعة إلى جهة الغرب منهم

تمكنوا من الاستيلاء على بلاد الشام ومصر وأسيا الصغرى، بل أزداد الخطر الإسلامي على النفوذ البيزنطي بعد اهتمام المسلمين بسلاح البحرية (7) وامتلاكهم لأسطول قوي استطاعوا بفضله الاستيلاء على العديد من الجزر التي كانت تابعة للإمبراطورية من بينها جزيرة كريت التي استولوا عليها سنة 78م وجزيرة صقلية التي سقطت عاصمتها سيراكوزا سنة 831م. (8) وعلى الرغم من المحاولات الكثيرة التي بذلت زمن الإمبراطور ميخائيل الثاني والإمبراطور ثيوفيلوس لاسترجاع ما خسرته الإمبراطورية من مواقع إلا أن جهودهم لم تكلل بالنجاح، حيث كان المسلمون وعلى الرغم من تفرقهم على جانب من القوة مكنتهم من الدفاع ولو إلى حين عن تلك الجزر، وقبل الاسترسال في هذا الجانب نسلط الضوء على الخلافة الإسلامية كيما نقف على أهم المراحل التي كان لها دورا بارزا في مجربات الأحداث.

#### ثانيا- الخلافة الإسلامية

كأي كيان سياسي مرت الخلافة الإسلامية بأطوار متباينة في القوة والضعف وكان أوج تماسكها وقوتها إبان الخلافة الراشدة (11-40ه/ 631-666) وأوائل الخلافة الأموية (41-51ه/ 661-660) وأوائل الخلافة الأموية (41-51ه/ 661-660) التي أسسها معاوية بن أبي سفيان ( 41-60ه/ 661-660) ثم جدد تأسيسها مروان بن الحكم ( 64- 65ه/ 684-685م). (9) إلا أن الحسد بين الأسرة الحاكمة وسوء سلوك العمال والأمراء وعلى وجه الخصوص أولئك الذين هم بعيدون عن مركز الخلافة في دمشق وما نتج عن ظلمهم من ردة فعل من قبل السكان واستغلال ذلك الأمر من قبل دعاة العباسيين (10) أسهم في إسقاط الأسرة المروانية الأموية من الحكم وانتقلت الخلافة إلى بني العباس (321-923ه/750-751ه) الذين ثبتوا دعائم حكمهم على كافة الرقعة التي كان يسيطر علها الأمويون باستثناء الأندلس التي تمكن عبد الرحمن بن الرقعة التي كان يسيطر علها الأمويون باستثناء الأندلس التي تمكن عبد الرحمن بن معاوية (11-71ه/71-71ه/71) أحد أحفاد مروان بن الحكم من الاستئثار بها. (12)

على أية حال استمرت سياسة الخلافة الإسلامية عهد الأسرة العباسية مع الإمبراطورية البيزنطية على ما كانت عليه زمن الخلفاء السابقين وأن اختلفت نسبيا ، حيث اتسمت سياستهم بحرب مفتوحة يتخللها فترات قصيرة من السلام والهدوء، وكانت لعوامل الضعف والقوة دورا كبيرا في رسم تلك السياسة، كما أن كفة الميزان لتلك الحروب غالبا ما جاءت في صالح المسلمين (13) غير أن كثرة الفتن والثورات (14) التي عصفت بالخلافة العباسية ناهيك عن انتشار ظاهرة الاستئثار من بعض الولاة بما تحت أيديهم من مدن وأقاليم وحصولهم على شبه استقلال عن السلطة المركزية التي كانت هي ذاتها محل أطماع لأولئك

الولاة وذلك ابتداء من عهد الخليفة المنتصر (247-248ه/ 261-262م) الذي تآمر مع الأتراك على قتل والده الخليفة المتوكل سنة 247هـ/861ه ( $^{(15)}$  وما ترتب على ذلك من فتح الباب أمام تحكم الأتراك فيه، وفي غالب من أتى من الخلفاء من بعده ولم يتوقف الأمر على جنس الأتراك فقط إنما تعداهم إلى العديد من الأعراق الأخرى التي تمكنت من السيطرة على غالبية الخلفاء في تلك الفترة والتحكم في شخصهم، ومن ثم الاستحواذ على السلطة في الدولة وتسخير ذلك لتحقيق طموحات وأمجاد شخصية وتكوين أسر حاكمة بشكل مباشر أو عن طريق الهيمنة على الخلفاء مثل الأسرة الطاهرية في خراسان (207-250ه/ 800-872هـ) ( $^{(15)}$  والأغلبية التي نشأت في أفريقيا حوالي سنة (  $^{(18)}$ -820هـ/800-800ه) ( $^{(18)}$  وغيرها، كل ذلك أثر بشكل أو بأخر في إرهاق الدولة وإضعافها بسبب التنافس الذي نمى بين أمراء هذه الأسر الطامعين وما دار بينهم من صراع حول مناطق بسط النفوذ.

وعلى هذا الأساس يمكن وضع تصور عام للحال التي كانت عليها الدولة الإسلامية أبان فترة وقوع المعركة حيث أختل توازن الخلافة نتيجة لسيطرة الأتراك على الخلفاء، وانقسام الجيش والناس بين مناصر للخليفة ومعاد له طمعا في أموال الأتراك أو خوفا من سطوتهم.

أما على الجانب الآخر تمكن الإمبراطور ميخائيل الثالث Michael III سنة 856م من التفرد بحكم الإمبراطورية بعد ان تخلص من وصاية والدته تيودورا Theodora (442) Bardas ومتروناس Petronas (19).

وما أن سيطر ميخائيل الثالث على مقاليد العرش في الإمبراطورية ورسخت قدماه في الحكم حتى قام برفقة خالاه برداس وبتروناس سنة 245ه/859م بقيادة حملة عسكرية نحو سمساط واقتربوا من آمد ثم خرجوا من الثغور الجزرية ونهبوا بعض القرى وأسروا حوالي عشرة ألاف شخص ورجعوا من حيث أتوا، وعلى الرغم من خروج عمر بن عبد الله الأقطع أمير ملطيه خلفهم إلا انه لم يتمكن من اللحاق بهم. (20)

وعظم الإمبراطور البيزنطي هذا الانتصار وأمر بنقش خمسة نقوش تجسده وتحفظ مفاخره على أسوار قلعة أنقره عند ترميمها.<sup>(21)</sup>

ولم تتوقف الأعمال الحربية بين الإمبراطورية البيزنطية والخلافة الإسلامية سوى مدة قصيرة ساد فيها السلام وتبادل الطرفان فيها فداء أسراهم في شهر مارس سنة 860م وما أن دخل صيف ذات السنة حتى عزم الإمبراطور ميخائيل الثالث على غزو المسلمين فخلف

نسيتاس اوريفاس على القسطنطينية، واتجه إلى الشرق ولكن وقبل أن يبدأ عملياته العسكرية بشكل قوي وصلت إليه الأخبار من قبل نائبه في القسطنطينية تحمل الأنباء عن الخطر الروسي الذي بات يهدد العاصمة، مما اضطره إلى العودة وترك قسم كبير من جيشه في آسيا الصغرى وبصعوبة بالغة تمكن من دخول القسطنطينية حيث انضم إلى جنوده المدافعين عنها. (22)

علم عمر أمير ملطية بعودة الإمبراطور إلى عاصمته لمواجهة ما يحدق بها من أخطار، فقاد حملة واسعة وناجحة حيث تمكن خلالها من أسر أكثر من سبعة ألاف واسترد كل ما وقع تحت يد ميخائيل الثالث قبل عودته (23) ولا يعني هذا أن عمر كان يخشى جيش الإمبراطور ولا يرغب في مواجهته إنما تزامن رجوع الأخير مع استكمال استعدادات الأمير للحرب، وذلك لأن أمير ملطية كان من قادة الصوائف والشواتي وهي حملات عرفت منذ زمن عمر بن الخطاب وازدادت أهمية ونشاطا زمن معاوية بن أبي سفيان ومن جاء بعده، وقد عرفت بهذا الاسم لثبات موعد خروجها من كل عام، فالصوائف تلك التي تخرج في فصل الصيف ويبدأ توقيتها من منتصف شهر يوليو وحتى منتصف شهر سبتمبر والشواتي وهي التي تخرج في فصل الشتاء ويبدأ خروجها من آخر شهر فبراير وحتى أوائل شهر مارس وكان يتعهد بهذه الحملات أمراء الثغور التي من بينها ملطية إمارة عمر (24) وهي من أهم ثغور الخلافة الإسلامية أمام البيزنطيين ولذا اهتم بها الخلفاء بشكل خاص فأمر من بينهم الخليفة أبوجعفر المنصور (136-158ه/ 774-77م) سنة 139هم/756م بتجديد بناؤها وجعل فها حامية كبيرة يربو عدد جنودها على أربعة ألاف مقاتل وذلك لحمايتها من محاولات البيزنطيين الاستيلاء عليها لأهمية موقعها وكثرة خيراتها(25)

مهما كان من أمر، انطلق الجيش البيزنطي إلى الشرق بعد وصول الأنباء عن تحركات المسلمين، فعبر الطريق المؤدي إلى منطقة الفرات العليا مرورا بانقرا وسباستيا حيث استقر في دازيمون - التي مني فيها ثيوفليس بهزيمة كبيرة على يد الافشين- في انتظار وصول أمير ملطية الذي كان متجها إلى أماسيا. (26)

وكان على الأمير أن يسلك في سبيل الوصول إلى أماسيا احد طريقين، الأول أن يتجه شمالا إلى دازيمون ثم ينحرف إلى الغرب على طريق غزيورا، أو الطريق الثاني الذي يذهب باتجاه الغرب إلى فيريس(بولوس) ثم سيبا ستوبليس (سولو سيراي) وزيلا، ومنها إلى أماسيا. إلا أن الطريق الأول كان من الصعب المرور منه لوجود فرقة من الجيش البيزنطي في أحد

الحصون القريبة من دازيمون، تمنع الأمير من المرور من هذا الجانب، ولذا كان من الطبيعي أن يسلك الطريق الثاني إلا أن هذا الأمر أيضا لم يتم بهذه الصورة حيث إن عمر أظهر عبقرية عالية اعترف بها العدو قبل الصديق حين غير بشكل نهائي ومفاجئ طريقه إلى أماسيا رغم المخاطر التي قد تواجهه أثناء مسيره بالجيش بين الدروب الجبلية ، فقام بعبور تلال Akdagh التي انحدرت به على دازيمون وتمكن من الاستيلاء على تشوناريون التي تمثل موقع استراتيجي ومهم وهو يقع بالقرب من مكان وجود الجيش البيزنطي، حيث نشبت معركة بين الطرفين انتهت بهزيمة الإمبراطور الذي لم ينج بنفسه إلا بصعوبة بالغة فلجأ إلى تل أنزون وتمت محاصرته لساعات من قبل جنود الأمير غير أن قلّة المياه والمؤن دفعتهم إلى الانسحاب وترك الإمبراطور (27)

أعقبت صائفة عمر عدة صوائف منها ما قاده وصيف التركي سنة 248ه/861م حيث تمكن في هذه الحملة من فتح أحد حصون الدولة البيزنطية ويذكر الطبري<sup>(28)</sup> إنه كان يسمى فرورية. كذلك الحملة التي قادها جعفر بن دينار سنة 249ه/862م وافتتح فيها أيضا حصنا آخر لم يذكر اسمه.<sup>(29)</sup>

وبعد تلك الإنجازات قام الأمير عمر بقيادة حملة عسكرية واسعة توغل بها في بلاد البيزنطيين (30) فقام بتخريب أرميناك، وتقدم حتى بلغ ساحل البحر الأسود حيث تمكن من الاستيلاء على ميناء مدينة أميسوس أكبر المواني الواقعة على ساحل آسيا الصغرى في كبادوكيا، الأمر الذي كان له شديد الأثر على البيزنطيين إذ ما أن وصلت أخبار انتصارات الأمير إلى مسامع الإمبراطور حتى قام على الفور بتجهيز جيش كبير (31) اختلف حول قيادته ففي حين ذكر الطبري (32) إنه أي الإمبراطور كان من يتولى القيادة جاءت رواية أوردها فازيليف (33) مفادها إنه أسند قيادة الجيش إلى خاله بتروناس، ووضع تحت إمرته كافة القوات الأسيوية وأضاف إليها أيضا الأوربية. وفي الجانب الآخر كان عمر قد استولى على أمسيوس، وهناك وصلت إليه الأخبار عن تلك التجهيزات الكبيرة التي قام بها الإمبراطور وتوليته لبتروناس على رأس جيش متجها إلى الشرق، وعلى الرغم من نصح قادة الجيش وتوليته لبتروناس على رأس جيش متجها إلى الشرق، وعلى الرغم من نصح قادة الجيش خططه التي خرج من أجلها ، فانطلق من أمسيوس عبر طريق يوصله إلى الضفة الغربية لنهر هاليس لكي يصل إلى بوزن، وفي المقابل قرر بتروناس قطع الطريق أمامه، فاستولى على المنطقة الواقعة بين بحيرة تاتا ونهر هاليس. (34)

كما قامت مجموعة أخرى من قواته المكونة من الأرميناك وبوفلاجينية وغيرهم بإغلاق طريق العودة على عمر بعد مروره من الناحية الشمالية، في ذات الوقت أغلقت قوة أخرى من جيوش الأناضول وكبادوكيا معززة بقوات أخرى طريق الجنوب والجنوب الشرقي، زامن هذا التقدم من جهة الغرب لقوات بتروناس الرئيسية، حيث نشب القتال بينه وبين قوات الأمير حول الاستيلاء على تلّة تمتاز بموقع استراتيجي يمنح أفضلية في القتال لمن يسيطر عليه، وتمكن باتروناس من هزيمة عمر والسيطرة على قمة تلك التلّة. (35)

وهنا يمكن تصور الحال التي أصبح عليها أمير ملطية وقواته، فهو محاصر من جهة الشمال والجنوب الشرقي و يتعرض لهجوم القوات البيزنطية البالغ عددها خمسون ألفاً (36) من جهة الغرب تلك القوات المتمركزة على قمة التلة، بحيث صارت أعلى من قوات الأمير التي أصبحت عرضة لأسهم ورماح البيزنطيين.

وعلى هذا وبعد أن بلغ اليأس من الأمير في إخراج قواته من ذلك المأزق ورأى نفسه قد نفذت منه كل السبل لم يجد أمامه بدا من الهجوم على بتروناس الذي انقض عليه بكل قواته حيث أسفر ذلك على مقتل عمر وغالبية من معه ولم ينج من بينهم إلا ابنه وعدد قليل جدا من الفرسان، الذين تعرضوا هم أيضا لهجوم آخر من القوات التي كانت تساند الجيش الرئيسي لبيزنطة وأخذوا أسرى وسلموا إلى بتروناس.(37)

هذا النصر الكبير الذي حققه الجيش البيزنطي آثار حفيظة الأمير علي بن يحيى الذي وصلت إليه الأنباء وهو في طريق عودته من أرمينيا متجها إلى ميافارقين، فقرر مواجهة الجيش البيزنطي في من معه من الجند وخاصة بعد أن علم أنهم أباحوا حرم المسلمين على الحدود الجزرية، فتقابل الجيشان في موقعة عرفت باسم مارتيربوليس، حيث دارت الدائرة على الأمير يحبى الذي استشهد ومعه حوالي أربعمائة من رجاله. (38)

وعلى الرغم من الانتصار الذي حققه الجيش البيزنطي ظلت الحدود في آسيا الصغرى بين الدولتين على ما هي عليه إذ ما استثنينا بعض الحصون التي تمكن المسلمون فيما بعد من إسقاطها وضمها إلى أملاكهم حيث رسخت أقدامهم في قبادوقيا شرق نهر هاليس. (39) وقد أسفرت هذه المعركة على نتائج عدة منها:

أن هذه الهزيمة التي مني بها المسلمون وما انتهت إليه من قتل قائدهم الأمير عمر
 بن عبد الله الأقطع، عدَّها البيزنطيون وعلى الأخص الإمبراطور ميخائيل الثالث ثأرا لما لحق
 به و بأبيه الإمبراطور ثيوفليس من هزائم ساحقة على يد المسلمين.

- مجد الإمبراطور هذا الانتصار وأُلفت من أجله أنشودة تم أنشادها في الساحة العامة في العاصمة، ذكر منها "احتفل بموت الأمير في ساحة المعركة" (40) وذلك لأنه أمر نادر الحدوث في الحرب مع المسلمين.
  - توقفت الغارات الإسلامية البرية على بيزنطة.

لم ينعم الإمبراطور بهذا الانتصار ولم يشار إليه بالبنان من قِيل رجال الدولة التابعين للكنيسة ومعتقدها المخالف للإمبراطور اللاأيقوني، بل وأهمل جل المؤرخين الحديث بالتفصيل عن هذه المعركة و هذا الانتصار العظيم لبيزنطة على القوات الإسلامية، ولعل ذلك يرجع سببه إلى أن غالبيتهم كانوا من مناصري عبادة الأيقونات، واكتفى بعضهم بالإشارة إليها، كما أن المؤرخين المسلمين لم يتناولوا بإسهاب كما تعودنا عليهم تفاصيل هذه المعركة بل اكتفوا بالإشارة إلى ذكرها من حيث الزمن والأطراف والمكان والنتيجة فقط ومروا عليها مرور الكرام، ويبدو ذلك كان بسبب خسارة الجيش الإسلامي واستشهاد أميره أحد رموز الجهاد المدافعين عن الثغور الإسلامية في تلك الفترة. (14)

على أية حال قامتْ فتنة داخلية في الخلافة الإسلامية أدت إلى إجبار الخليفة المستعين على التخلى عن الخلافة فولى من بعده المعتز وذلك سنة 252هـ/ 866م.<sup>(42)</sup>

كما أنه بعد أربعة سنوات وبعد مأدبة عشاء وليلة شراب قام باسيل وهو سائس خيل الإمبراطور ثم نديمه باغتيال ميخائيل الثالث في 23 أو 24 سبتمبر سنة 867م وأصبح هو الإمبراطور بعده. (43) وما أن تهيأت له الظروف المواتية لمحاربة المسلمين وبعد تحقيقه لانتصار حاسما على البيالصة حتى زحف نحو الشرق وتمكن 873م من الاستيلاء على زبطرة وسميساط وأن لقي هزيمة كبيرة على يد المسلمين حين حاول الاستيلاء على حصن ملطية. ولم تكن هذه الحملة إلاً بداية لسلسلة من الحملات البيزنطية على الأطراف الشرقية. (44)

يمكن القول إن هذه الدراسة أوضحت مجريات الأحداث العسكرية لأحد المعارك ذات الأهمية في الصراع المحتد بين الدولتين ومدى التنافس على السيادة والسيطرة بينهما. وتتبين أهمية هذه المعركة من حيث المشابهة في نتائجها وآثارها لتلك المعارك الكبرى، كمعركة بواتييه التي أوقفت تقدم القوات الإسلامية إلى حين في أوروبا، وكذلك أوقفت معركة مرج الأسقف تقدم القوات الإسلامية في آسيا.

كما تشابهت مع نتائج معركة اليرموك التي أنتصر فيها المسلمون، حيث إن نتيجتها فرضت على الإمبراطورية البيزنطية المنهزمة وضع المدافع لا المهاجم، وهذا ما حدث عقب هذه الواقعة حيث منحت نتيجتها القدرة للقوات البيزنطية المنتصرة في الهجوم وأوقفت غارات المسلمين البرية على بيزنطة وجعلتهم في موضع الدفاع لا الهجوم.

تبين من خلال هذه الدراسة إن انتصار بيزنطة في هذه المعركة كان فعلا نقطة تحول في الصراع بين الشرق والغرب، حيث إنها شكلت منعطفا جديدا في العلاقات بين الدولتين الإسلامية والبيزنطية، وأثرت بشكل مباشر في كفتي ميزان القوى بينهما فرجحت كفة القوات البيزنطية على كفة قوات الخلافة الإسلامية.

نتيجة أخرى هي إن ما أسفرت عنه هذه المعركة شكل نقطة الإفاقة التي شهدتها قوات الإمبراطورية البيزنطية في عهد الأسرة المقدونية التي أعقبت الأسرة العمورية في حكم الإمبراطورية فبادرت بالهجوم على الثغور الإسلامية.

وأيضا من خلال تتبع سير الأحداث السابقة واللاحقة لمجريات معركة مرج الأسقف يتبين عمق ذلك الصراع الأيديولوجي، وكذلك السياسي ومحاولة كلا الطرفين بسط النفوذ على أكبر مساحة للاستئثار بموارد هذه المساحة وذات الوقت لنشر الفكر الديني، وضم أكثر عدد إليه سواء باعتناقه أو مناصرته.

### الهوامش

(1) وهي عبادة التماثيل والصور ويرى البعض أن ظهور هذه الحركة كان ناجما عن تأثر الإمبراطور ليو الثالث بالديانة الهودية والإسلامية اللتين تحرمان عبادة الصور وخاصة بعد أن أصدر الخليفة الأموي يزيد بن عبد الملك (724-720م) مرسومه الذي نص على إزالة كافة الصور الموجودة في الكنائس داخل بلاد الإسلام، إضافة إلى حدوث ظاهرة طبيعية تمثلت في اندلاع بركان في بحر ايجة سنة 726م فسر على انه غضب الهي بسبب عبادة الأيقونات؛ ونشير إلى وجود أصل في اعتراض اللاايقونيين على الأيقونات في الكتاب المقدس المسيحي حيث ورد فيه" لايكن لك آلهة أخرى أمامي. لا تصنع لك تمثالا منحوتا ولا صورة ما مما في السماء من فوق وما في الأرض من تحت وما في الماء من تحت الأرض. لا تسجد لهن ولا تعبدهن. لأني أنا الرب إلهك إله غيور ..." = سفر الخروج الإصحاح العشرون.

Theophanes: the Chronicle, trans. Cyril Mango and Roger Scott, Clarendon press. Oxford,1997, pp. 555;

نقفور: التاريخ المختصر 602-769م، ترجمة هانئ عبد الهادي البشير، القاهرة، دار النهضة العربية، 2007، ص 95-96.

Vasiliev, A. A: The Iconoclastic Edict of the Caliph Yazid II, A. D. 72, DOP, vol.9(1956)pp.25-26.

- (2) Theophanes: Op Cit, p. 559.
- (3) Vasiliev A. A.: History of the Byzantine Empire 324-1454, Madison, 1952, p.253.
- <sup>(4)</sup> Theophanes:, Op Cit, p. 559-560, See also Ostrogorsky G.: History of the Byzantine State, Translate Joan Hussy,Rutgers University press, New Jersey, 1957. P.162, Vasiliev: History of the Byzantine Empire, p.252.
- (5) Theophanes: Op Cit, pp.559-560.
  - أنظر أيضا أومان: الإمبراطورية البيزنطية، ت مصطفى طه بدر، دار الفكر العربي، مصر،1953، ص 152.
- (6) Vasiliev: History of the Byzantine Empire, p. 254, See also, Ostrogorsky G: Op Cit, p.195.
- حسنين محمد ربيع: دراسات في تاريخ الدولة البيزنطية، القاهرة، دار النهضة الغربية، 1983، ص136-137. لم يمتلك المسلمون أسطولاً بحرباً حتى زمن الخليفة عثمان، وذلك لان الخليفة عمر كان يرفض حمل المقاتلين في البحر مخافة عليهم ولذا أمر معاوية عندما طلب منه الإذن للغزو في البحر لتلك المناطق الساحلية التي تهدد الحدود الإسلامية آنذاك ، أن يحصن الثغور ويرم حصونها رافضا لطلبه ، ولما جاء عثمان وافق على طلب معاوية، ومنذ ذلك الحين بدأ المسلمون في الاهتمام بالأسطول البحري بعد أن خاضوا معركة ذات الصواري سنة 34هـ = الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير: تاريخ الأمم والملوك تاريخ الطبري، عمان، بيت الأفكار الدولية، بدون تاريخ، ص739؛ البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر: البلدان وفتوحها وأحكامه، تحقيق سهيل زكار، بيروت، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 1992، ص150-150. Bury: A History of the Eastern Roman Empire from the fall of Irene to the Accession of Basil 1802-867A.D, London, 1912, pp.289, 304.

أنظر أيضا أسمت غنيم: تاريخ الإمبراطورية البيزنطية 324-1453، الإسكندرية، دار المعرفة الجامعية، 1990، ص.66-68.

(9) انظر أبو الفداء إسماعيل بن كثير: البداية والنهاية، تحقيق رياض عبد الحميد مراد ومحمد حسان عبيد، ط2، دمشق، دار ابن كثير للطباعة والنشر، 2010، الجزء 7-8.

(10) أبو عبد الله الذهبي: دول الإسلام، بيروت، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، 1985، ص 73-74. انظر أيضا: أمينة بيطار:تاريخ العصر العباسي، ط4، دمشق، منشورات جامعة دمشق، 1997، ص 10،12.

(11) عبد الرحمن السيوطي: تاريخ الخلفاء، بيروت، دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع، 2003، ص 205-204. (12) السيوطي، المرجع السابق ، ص 207؛ أبو الحسن علي بن الحسين بن علي المسعودي: التنبيه والأشراف، بيروت، دار صادر، 1893، ص323-323.

<sup>(13)</sup> أمينة بيطار: المرجع السابق، ص 188-189، 190-191،216.

(14) (11) من أخطر هذه الفتن وأشهرها:

1- الفتنة بين الأمين والمأمون، وهي التي نشبت سنة 195- 198ه/ 810- 813م بسبب وراثة عرش الخلافة بعد وفاة هارون الرشيد الذي جعل ابنه الأمين خليفة من بعده، ثم أوصى بالعهد لابنه الأخر المأمون ومن بعده المعتصم، إلا أن التنافس بين الأخوة من جهة وبين حزبي العرب والفرس من جهة أخرى ، أدى إلى نشوب الحرب اثر إعلان الأمين الذي يمثل الحزب العربي البيعة لابنه موسى بدل المأمون الذي يمثل حزب الفرس، واستمرت رحى الحرب لمدة ثلاث سنوات خسر في نهايتها الأمين حياته وتولى المأمون الخلافة المفرس، واستمرت رحى العرب بن جعفر بن وهب بن واضح: تاريخ اليعقوبي، تحقيق عبد الأمير مهنا، بيروت، منشورات مؤسسة الأعلى للمطبوعات، 1993، 383/3 وما يلها؛ ابن العبري، أبو الفرج جمال الدين: تاريخ الزمان، ترجمة اسحق أرملة، بيروت، دار الشرق، 1986، ص21.

2- بابك الخرمي: صاحب مذهب المزدكية، وهو مذهب إباحي، ظهر أمر بابك هذا سنة 210ه/816م، زمن خلافة المأمون وكثر أتباعه واستمرت ثورته حوالي عشرون سنة، اضطربت بسببها أحوال الخلافة والرعية، ولا أن الخليفة المعتصم استطاع أن يضع حدا له ويقضي على فتنته حينما أرسل إليه قائد جيوشه الافشين، الذي تمكن من هزيمته وصلبه على أسوار سامراء على أثر معركة فاصلة سنة 222ه/ 837 ابن العبري، مرجع سابق، ص37،12؛ اليعقوبي، مرجع سابق، 2419؛ البلغي، أحمد بن سهل: كتاب البدء والتاريخ، تحقيق خليل عمران المنصور، بيروت، دار الكتب العلمية، 1997، 298/2-300، الدينوري، أبو حنيفة: الأخبار الطوال، دون مكان، دون تاريخ، ص 260.

(15) ابن الوردي، زبن الدين عمر بن المظفر: تاريخ ابن الوردي، بيروت، دار الكتب العلمية، 1996، 220/1.

(16) الطاهرية وهي تنسب إلى طاهر بن الحسين احد قادة المأمون والذي تمكن من هزيمة جيوش الأمين والقضاء عليه فاستعمله المأمون على خراسان وأعمالها وعلى الشرطة في بغداد وتوارث أبناؤه ولايته حتى قضى عليهم وعلى سلطانهم الصفريون= أنظر إلى: مسكويه، أبو علي أحمد بن محمد بن يعقوب: تجارب الأمم وتعاقب الهمم، تحقيق سيد كسروى حسن، بيروت، دار الكتب العلمية، 2003، 392/3 وما يلها.

(17) الصفارية وهي تنسب إلى يعقوب وأخيه عمرو بن الليث اللذان كانا يعملان في الصفر بسجستان، حيث التحق يعقوب برجل كان يقود متطوعين لمقاتلة الخوارج يدعى صالح المطوعي وقد أبلى معه بلاء حسنا حتى جعله في مقام الخليفة عنه، وبعد وفاته تولى أمر المتطوعين رجل آخر يدعى درهم الذي استمرت مكانة يعقوب عنده على ما كانت عليه زمن صالح إلى أن قبض على درهم هذا من قبل أمير خراسان فتولى الأمر من بعدد يعقوب وعظم أمره = انظر إلى ، ابن الأثير، أبو الحسن على بن محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد

الواحد الشيباني: الكامل في التاريخ، تحقيق محمد يوسف الدقاق، بيروت، دار الكتب العلمية، 1987، 1987؛ مسكوبه: مرجع سابق، 207/4.

(18) الأغالبة وهي تنسب إلى إبراهيم بن الأغلب الذي ولاه الرشيد على إفريقيا سنة 184هـ/ 800م = الطبري، مرجع سابق، ص1676؛ ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد: المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، تحقيق محمد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، دون تاريخ، 92/9.

(19) Alexander P. Kazhdan: Oxford Dictionary of Byzantium, New York, Oxford, 1991., V.2, P.1364.

انظر أيضا

محمد محمد مرسي الشيخ: تاريخ الإمبراطورية البيزنطية، ط3، دون مكان، 1993، ص177-178، 180. (<sup>20)</sup> الطبرى: مرجع سابق، ص 1914.

أنظر ابضا

Bury: Op Cit, p. 279, Warren Treadgold: A history of the Byzantine state and Society, California, Stanford Junior University, 1997, p. 451, Ostrogorsky G: Op Cit, p. 201.

(21) فازيلييف: العرب والروم، ترجمة محمد عبدا لهادي شعيرة، دار الفكر العربي، 1934، ص206-207. (22) Bury: Op Cit, p. 281, also Warren Treadgold: Op Cit,p. 451.

فازيلييف المرجع السابق، ص214.

(23) المرجع نفسه، ص214.

(24) الطبري: المرجع السابق، ص 692؛ قدامه بن جعفر: الخراج وصناعة الكتابة، تحقيق محمد حسين الزبيدي، العراق، دار الرشيد للنشر، 1981، ص 192-193، كذلك أفراح أحمد القططي: الثغور الشامية في العهد الأموي( 41-132هـ/ 661-749م) رسالة ماجستير قسم التاريخ والآثار، كلية الآداب، الجامعة الإسلامية، غزة، 2016، ص 79، 80.

(25) ابن حوقل، ابو القاسم النصيبي: كتاب صورة الأرض، بيروت، منشورات دار مكتبة الحياة، 1992 ، ص 166؛ البلاذري، مرجع سابق، ص 221-222، كذلك كي لسترنج: بلدان الخلافة الشرقية، ترجمة بشير فرنسيس وكوركيس عواد، بغداد، انتشارات الشريف الرضي، 1954، ص 252-153.

(26) Bury: Op Cit, p.281.

(27) Ibid, p.282.

(28) مرجع سابق، ص 1928.

(29) المرجع نفسه، ص 1936.

(30)) اليعقوبي، مرجع سابق، 461/2.

أنظر ايضا

Warren Treadgold: Op Cit, p.452.

- (31) فازىلىف: مرجع سابق، ص 219-220.
  - (32) مرجع سابق، ص 1936.
  - (33) مرجع سابق، ص 220.

- (34) Bury: Op Cit, p.282.
- (35) Ibid: p.283-284

- (36) الطبري: مرجع سابق، ص1936.
- انظر أيضا السيد الباز العربني: الدولة البيزنطية323-1081م، بيروت، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، 1982، ص302.
  - (37) فازىلىف: مرجع سابق، ص223-224.
    - (38) الطبري، مرجع سابق، ص 1936.
  - انظر ايضا السيد الباز العربني: مرجع سابق، ص302-303.

Bury, Op Cit, p.284.

- (39) السيد الباز العربني: مرجع سابق، ص304.
- (40) Bury, Op Cit, p.284, see also Vasiliev: Op Cit, V1,p.277
- (41) يذكر الطبري أنهما أي عمر بن عبد الله الأقطع و علي بن يحيى الأرمني" وكانا نابين من أنياب المسلمين، شديدا بأسهما، عظيما غناؤهما عنهم في الثغور التي هما بها" = الطبري، مرجع سابق، ص1936.
  - (42) الطبري: المرجع السابق، ص 1969 وما يلها.

- (43) Ostrogorsky G: Op Cit, p.206.
- (44) Ibid: p.211.

الكاتب: أ/ محمد اغزيف عنوان المقال: الدولة والمجال: العلاقة جامعة القاضي عياض/ المغرب ولي: oughzifmed@gmail.com

تاريخ الأرسال: 21/11/2019 تاريخ القبول: 12/02/2020 تاريخ النشر: 2020/03/31

الدولة والمجال: العلاقة والمفهوم

#### State and territory: Relationship and Concept

الملخص بالعربية: تكمن أهمية الطرح الإشكالي لمعنى الدولة والمجال في تلك العلاقة الملتبسة والمعقدة التي تربط بين المفهومين. إذ أن توضيح دلالتهما ومحاولة الاقتراب من المقصود بهما يساهم، بدرجة كبيرة، في تحديد معالم الترابطات والتشابكات التي تنسج العلاقة بين الدولة والمجال. وفهم تعقيدات هذا الترابط من شأنه تبيان الهاجس المتحكم في تدبير الدولة لمجالها الترابي، وتحديد حجم الرهانات والتحديات التي تتعلق بالنهوض بالتنمية المجتمعية والمجالية على حد سواء. كما من شأنه أيضا معرفة كيفية تمرير سلطة الدولة عبر المجال انطلاقا من مختلف الأجهزة والفاعليات التي تدور في فلكها لضبط المجتمع ومراقبته.

من هذا المنطلق اكتسب طرح التساؤل عن الدلالة والعلاقة الرابطة بين المفهومين شرعيتهما فأي علاقة تربط مفهوم الدولة بمفهوم المجال الترابي؟ وإلى ماذا يشير كل واحد منهما؟

إن الإلحاح والتركيز على إعطاء دلالة لمفهوم الدولة في المغرب يحمل في مضمونه أمرين أساسيين: الأول، أهمية الرجوع إلى التاريخ ودور تعرجاته وتطوراته في إرساء الثوابت المؤسسة لعلاقة الدولة بالمجال الترابي (موضوع الفقرة الثانية).

والأمر الثاني، يسمح بإدراك أساليب تدبير كل دولة لآلياتها المجتمعية وكيفية تصريف سلطها بناء على ذلك، لأن تشكل الدولة يتحدد أساسا من خلال الشروط الاجتماعية الداخلية الخاصة بكل مجتمع على حدة. مما يعني أن من بين شروط فهم كيفية تدبير الدولة المغربية لمجالها الترابي والمجتمعي لابد من استحضار تعقيدات ممارسة السلطة في التجربة

السياسية المغربية ودور الأفكار والمفاهيم والتصورات التي تساهم في صياغتها وعلى رأسها هنا مفهوم المخزن الذي يحيل إلى تلك الصورة المعقدة والمتشابكة لتشكل الدولة والسلطة المرتبطة بها في شموليتها، مما مفاده أن أي تحليل يريد فهم الدولة كمفهوم يجب عليه استحضار دلالات مفهوم المخزن. (الفقرة الأولى).

Abstract: The importance of the question of the meaning of the State and the sphere lies in the complex and interlinked relationship between the two concepts. The clarification of their meaning and the attempt to approach their meaning contribute significantly to the identification of associations and interrelationships that are conducive to the relationship between the State and the sphere. Understanding the complexities of this interdependence would demonstrate the concern that the State is managing its territorial domain, and determine the scale of the stakes and challenges of promoting both community and community development. It would also be interesting to know how the authority of the State could be passed through the field from various organs and actors involved in the administration to control and monitor the community.

Key Words: State- authority-- Moroccan political system-territory

## الفقرة الأولى: الدولة والمخزن أيهما يحدد الأخر

في الوقت الذي كانت فيه أوروبا تعرف نشأة الدولة الوطنية بمفهومها الحديث، ونهضة فكرية أخذت على عاتقها تدعيم وتأسيس هذا الصرح المؤسساتي، من خلال النقاشات والأفكار التي عملت على تحديد العناصر والمقومات الجوهرية التي بدونها لا يستقيم اعتبار دولة ما دولة قائمة الذات<sup>1</sup>. وحددت أهم هذه العناصر في وجود شعب فوق مجال ترابي مضبوط الحدود تمارس داخله الدولة سيادتها وسلطاتها على مجموع هذا التراب، كانت الدول الإسلامية، والمغرب من بينها، تعبش ضبابية على هذا المستوى، إذ كانت تتمسك بخصوصية

الإطار الثقافي السياسي الإسلامي وعدم صلاحية نقل المفاهيم والمؤسسات من مجال ثقافي إلى أخر مغاير. وهذا التصور للسلطة هو السائد في مجموع العالم العربي الإسلامي كما ينسجم مع المحيط الطبيعي والظروف الاجتماعية والاقتصادية لهذه البلدان، هكذا يطرح بأن مفاهيم "السيادة" و"المشروعية" و"الأمة" و"المجال"، وبالتالي "الدولة" مفاهيم غربية محضة لا يمكن نقلها إلى هذا الحيز الغريب والفريد الذي تمثله السياسية الإسلامية، بيد أنه إذا كان هذا النزوع الفكري يفرز شمولية منهجية تؤدي إلى جمود في التحليل واختزاله في صيغ جاهزة مكرورة، حيث يجعل مفهوم الدولة الإسلامية، في تحليل المجتمع المغربي، من الثقافة بنية تحتية جديدة، فإن هذه الأخيرة بسبب ما تتعرض له من ضغوطات الواقع الملموس تجعلها في تغير دائم ومستمر<sup>2</sup>.

إذا كان أغلب الباحثين يقرون بأن الدولة في المغرب تشكل بنية فوقية خاصة تستلزم مقاربة متفردة تلغى أي تماثل مع الدولة الأوروبية التي ظلت تعتبر الدولة مجرد اشتقاق للمجال الاقتصادي في صيغته الرأسمالية العالمية وما وإكها من مؤسسات سياسية3، حيث تظهر الدولة ككيان مستقل يضفى طابعا مؤسسيا على المصلحة العامة للرأسمال، لذلك يلزم علها أن تكون مفصولة فعليا عن المصالح الرأسمالية الفردية كما يلزم أيضا أن تأخذ بعين الاعتبار المصالح المادية للعمال من أجل الحصول على إجماع إيديولوجي لجميع أعضاء المجتمع 4، فإنه سيكون من المجازفة اعتبار الدولة في المغرب تستمد جوهرها فحسب من تناقضات المجتمع الاقتصادي ومن هيمنة طبقة اجتماعية على طبقات أخرى أو من المنظومة الرأسمالية العالمية5. والسبب في ذلك يرجع إلى خصوصية كل دولة على حدة. فالوقائع التاريخية - يوضح أحمد الحارثي - تبين أن انبثاق الدولة في غير المجتمعات الغربية، عموما، لم يكن قط معاصرا لتكون الرأسمال العالمي، فإذا كان ذلك صحيحا، إلى حد ما، بالنسبة لبعض المجتمعات التي تم صنع الدولة فها من طرف القوات الأجنبية، فإن الأمر لا ينطبق على المجتمعات التي كانت تتوفر على بنية سياسية قبل حلول الرأسمالية العالمية، وبعدها الاستعمار، بعدة قرون فيها، كما هو الحال بالنسبة للمغرب، وغيره من الحضارات كمصر والصين على سبيل المثال لا الحصر 6. وبالتالي فطبيعة الدولة وكذا خاصية النظام السياسي وعلاقته بمجاله الترابي وبالمجتمع لا يمكن إدراكها فقط من خلال زاوىة الاقتصاد الرأسمالي العالمي، بل يجب، إضافة إلى ذلك، الإلحاح والتركيز على الخصوصية التاريخية لكل تشكيلة اجتماعية على حدة بهدف الإلمام بدرجة نفوذية هذه الأخيرة وقابليتها للتأثير<sup>7</sup>، ومعرفة طرق تدبير كل دولة لآلياتها المجتمعية وكيفية تصريف سلطتها بناء على ذلك، لأن تشكل الدولة يتحدد أساسا من خلال الشروط الاجتماعية الداخلية الخاصة بكل مجتمع على حدة.

بناء على ما سبق، كتب إدمون عمران المليح بصدد تقديمه لقراءة في أطروحة بول باسكون المنجزة حول حوز مراكش المائي ما يلي: "لا وجود للدولة، إذن، في المنطلق في شكلها المؤسسي، لكن هناك زمرة اجتماعية ذات بنية محددة مع صلاحيات سلطوية لا تقل عنها تحديدا ولها تمثلات دينية معينة أيضا. إن للوضعية قيمة النموذج بعيدا عن النظام المرجعي المغربي. وهو بالتالي نموذج مجتمع بدون دولة بل وضد الدولة. ويمكننا بواسطة هذا النموذج أن ندرس سيرورة تشكل دولة وسلطة ممركزتين" بعبارة أخرى إن للدولة في المغرب خصوصية متميزة يجب أن تؤخذ دائما بعين الاعتبار، وهو ما يزكيه الأستاذ ادريس بنعلي، حيث يدعوا إلى أنه على أي تحليل يكون موضوعه الدولة في المغرب يجب أن يأخذ في حسبانه المعطى الأساسي الذي يقدمه الواقع المغربي، كتفرد سياسي يعبر عن ذاته كليا في مفهوم "المخزن" كبنية فوقية سياسية —إيديولوجية تمتد جذورها إلى ماض بعيد وتستمر إلى يومنا هذا في شكلها التاريخي وهذا المفهوم/ الظاهرة كان هو الاسم الذي يطلق على جهاز الدولة في مرحلة ما قبل الاستعمار كما تقول الأستاذة رحمة بورقية، وإن وقفت لتتساءل: هل نحن فعلا أمام دولة، أم أمام مخزن، أم أمام شكل من أشكال الدولة؟

قبل تقديم الإجابة عن هذا السؤال، تدعو، الأستاذة رحمة بورقية، إلى استحضار الخصائص التي حددت وجود الدولة في الحقل الغربي والتي لخصها فولتبر بقوله: "الأمة هي مجموعة من الناس يقيمون فوق تراب محدد، ويكونون جماعة سياسية تتميز بوعها بوحدتها وبإرادة العيش الجماعي"<sup>11</sup>. وانطلاقا من هذه العناصر (الإقليم، الشعب، الحكومة، السيادة أو إرادة العيش المشترك) حاول المفكر المغربي عبد الله العروي، بدوره، في أطروحته حول الأصول الثقافية والاجتماعية للوطنية المغربية تحديد مفهوم الدولة المغربية، فرغم إقراره بكون البلاد - خلال القرن 19 الإطار الزمني لأطروحته - حرمت من العناصر المؤهلة للوحدة

والاستقرار والامتزاج، وكان المستوى التقني بها متدنيا، إلا أن "الإنسان المغربي كان ينفرد بلباسه ولهجته وبمجال مسمى له حدود اعتبره مجاله الخاص" <sup>12</sup>. يعني كل هذا، أنه على أي تحديد لمفهوم الدولة في المغرب يجب عليه استحضار الصورة المعقدة لتشكل الدولة والسلطة المرتبطة بها في كليتها، لأنه لا يوجد مركز سلطوي مستقل بما فيه الكفاية تجاه قبائل لم يكتمل بعد تكوينها وقابلة لأن تطوق بدقة <sup>13</sup>.

إذا كان تحليل براديغم الدولة يرتبط إلى هذه الدرجة بمفهوم "المخزن" فما المراد بهذا الأخير وما المقصود به؟ وما دام أن المخزن يحيل إلى نوع من السلطة فإن هذه الأخيرة تقتضي مبدئيا توفر مجال من العلاقات لتمارس فوقه —أي ما يسمى بالمجال السياسي الذي يتحدد بمجال ترابي معين الحدود- فما هو المجال الذي تمارس فوقه سلطة المخزن؟ وما هي حدوده؟ وهل المقصود بالمجال فقط التراب بحدوده الجغرافية أم البشر أيضا — كمجتمع مغربي وكعنصر دائم التحرك- يوجد فوق هذا التراب؟

يتفق جل الباحثين على أن جعل "المخزن" كموضوع للدراسة يتحدى التحليل والتفكير، لصعوبة تحديد مغزاه بدقة وبساطة، وذلك لاعتبارات متعددة: أولا، لأنه ينفذ للمجتمع في جوانبه الأكثر عمقا وحميمية، فهو في ذات الوقت داخله وفوقه، كما أنه يقوم على تمثيل المجتمع عضويا ويرغب في أن يظل فوق الانفلاتات والتناقضات التي تخترقه. ولأنه ثانيا، مفهوم لا يمكن تحديده عبر الجهاز المفاهيمي للعلوم الاجتماعية فهو ليس بمفهوم اقتصادي يمكن اختزاله إلى اشتقاق للسوق أو الرأسمال، كما أنه ليس بمفهوم اجتماعي أو سياسي يمكن الإحاطة به عبر الدولة والسلطة والطبقة...1

إن أهم خاصية تميز "المغزن" المغربي هي عراقته وعمقه التاريخي، إذ له تاريخ يشمل عدة قرون يستمد منه مشروعيته ومبرر وجوده، ويفسر أصله التاريخي – السياسي جزءا كبيرا من تجذره في واقع البلاد. فهو كما يصفه الأستاذ ادريس بنعلي، "لم يكن المخزن نتاجا مباشرا للاستقلال السياسي، أي أنه ليس منتوجا زرعت بذوره خلال المرحلة الاستعمارية وما تخللها من صراع سياسي من أجل التحرر ... إنه وليد المجتمع المغربي، خرج من صلبه في زمن معين من تطوره، فاكتسب شرعية تبدو أزلية تأصلت أسسها في المجتمع وترسخت في مخيال

الطبقات الشعبية التي تقر له بالقدرة على تجسيد الوحدة الوطنية وتفوض له أمر استعمال بعض الرموز الروحية... 15.

ونظرا لما تكتسيه مؤسسة المغزن من أهمية في تحليل وفهم النظام الاجتماعي والسياسي المغربي فقد كانت مجالا استقطب اهتمام عدد كبير من الباحثين والدارسين مغاربة وأجانب مما كانت محصلته في الأخير بروز عدة نظريات حول هذه المؤسسة فالعالم الفرنسي كوتييه والمؤرخ هنري طيراس، قالا بنظرية "المغزن – القبيلة" استنادا إلى أعمال ابن خلدون الذي يربط السلطة السياسية وممارستها بالمجتمع القبلي العصبوي. ومضمون هذه النظرية أن التعارض أو الصراع المستمر بين سكان البوادي الرحل وأهل الحواضر المستقرين هو الأصل الذي يؤدي إلى قيام السلطة السياسية وبالتالي إلى خلق المخزن أو "الدولة". وطالما أن هذه السلطة تنبني على أساس قبلي في قيامها وترسيخ كيانها، فإن المخزن بالنتيجة يكون قبليا في بنياته، وهو ما تبرزه تسمية العصبيات التي حكمت التاريخ السياسي المغربي: كالمخزن أو الدولة الموحدية المصمودية، والآخر المرابطي الصنهاجي، ثم المريني الزناتي...، فالمخزن بهذا الشكل هو مخزن (دولة) القبيلة أو الاتحاد القبلي المهيمن في حقبة تاريخية معينة أأ.

هناك نظرية أخرى تتبنى مفهوم "المخزن الفيودالي" انطلاقا من التشابه الكبير بين النظام الفيودالي والمخزن المغربي، وأبرز من دافع عن هذا الطرح روبير مونتاني في كتابه "البربر والمخزن في الجنوب المغربي"، رغم إقراره بوجود فوارق كبيرة بين النظامين، إلا أن ذلك لا يلغي في نظره أوجه التشابه بينهما<sup>17</sup>.

بدوره صاغ الباحث الأمريكي كليفورد كيرتز تصورا نظريا يقوم على اعتبار "المخزن" "الزاوية"، انطلاقا من الواقع المغربي الذي يزخر بعدد وتشعب الزوايا، ولما رأى أن هذه الأخيرة لا تكتفي بالمجال الديني وحده لتتدخل في المجال السياسي والاجتماعي، ولدعم موقفه هذا يرجع الباحث إلى التاريخ المغربي لتقديم أمثلة عما ذهب إليه، ليذكر أن المخزن المرابطي أو الموحدي انطلقا من "رباطات" دينية أو زوايا تطلعت للسلطة السياسية وأنشأت بنيات إدارية واجتماعية كونت مخزنا، كما أن الزاوية الدلائية في القرن 17 تعد أبرز مثال في هذا الصدد،

حيث كان لها مخزنها بإداراته المتعددة، بسلطانه، بإقليمه، بأعيانه، بولاته، وبجيشه وعاصمته 18.

ومن جهته، يضيف الأستاذ عبد اللطيف أكنوش بعد استقرائه للتاريخ الشرفاوي في المغرب ما يسميه "بالمخزن الشرفاوي"، الذي ظهر في المغرب ابتداء من وصول السعديين إلى الحكم في بداية القرن 16 إلى غاية تاريخنا هذا. ومعناه يعرف ويفهم في مقابلته وتضاده "بالمخزن – القبيلة"، و"المخزن الفيودالي"، و"المخزن الزاوية". لأنه لا يعبر في نظره، عن رغبة قبيلة معينة في السلطة العليا، ولا يرتبط بهيكلة نظام حقوق فيودالي، ولا بزاوية قائمة بذاتها. فبدل الدعوة والعصبية التي تطبع "المخزن القبيلة"، يلتجئ "المخزن الشرفاوي" إلى إنتاج "سياسة دينية". وعوض الجهاد الهجومي الذي كان في الماضي يخدم الأغراض المادية للقبائل، يلتجئ هذا المخزن للجهاد الدفاعي الذي من شأنه جمع كل القبائل المغربية وخلق شروط الدولة – القومية. وعوض السلطة السياسية القبلية، يلتجئ إلى سلطة الأشراف التي تبحث باستمرار على تركيع كل القبائل ونزعتها الطبيعية في الاستقلال الذاتي. وذلك قصد بناء دولة ممركزة وقوية.

إن الغرض من الدلالات السابقة التي حاولت الاقتراب من مفهوم المخزن يكمن في البحث والبرهنة على الخصوصية التي تميز الدولة المغربية. بشكل يعبر فيها المخزن عن الدولة ككيان عربق ومؤسسة سياسية مستقلة كما يعني في الوقت نفسه الطربقة والأسلوب الذي تدبر به الدولة مجالها الترابي، من خلال ما يتضمنه هذا المفهوم من علاقات السلطة وتشابكات النفوذ. ليتأكد في نهاية المطاف ما يثبت وجود بنية سياسية منظمة في المغرب القديم عبر محاولة رصد العناصر المادية والمعنوية التي تتشابه فيها الدولة المغربية مع الدولة بمفهومها الغربي الحديث: كالإقليم، والرعايا، والجيش، ونظام حكم، وإدارة ومؤسسات اجتماعية وثقافية، وجباية وتشريع... وهي كلها عناصر عملت مختلف السلالات التي تعاقبت على الحكم بالمغرب على تطويرها وتثبيتها وضمان استمراريتها على مدى عدة قرون 20. وفي هذا السياق اعتبر بعض الباحثين 21 القرن 16 الميلادي التاريخ الذي بدأ يتكون لدى المغاربة "شعور وطنى" قوامه ربط مفهوم الأمة بالأرض والدولة بالوطن. ذلك أنه، بالإضافة إلى حركة "شعور وطنى" قوامه ربط مفهوم الأمة بالأرض والدولة بالوطن. ذلك أنه، بالإضافة إلى حركة

التوسع الاستعماري التي كان المغرب يواجهها على شواطئه في الشمال والغرب، كان هناك تهديد آخر من الشرق يتمثل في احتلال الأتراك العثمانيين للجزائر وطموحهم إلى الاستيلاء على المغرب. لقد أصبح المغرب بفعل العاملين السابقين يدل على رقعة من الأرض معينة يجب الدفاع عنها ضد تهديد الآخر الأوروبي والآخر العثماني سواء بسواء. فقد كان المغاربة من قبل يعترفون بالخلافة العباسية، اسميا على الأقل، أما عندما وضع الأتراك العثمانيين حدا نهائيا لهذه الخلافة وأخذوا يحكمون كسلاطين، أي بالقوة وحدها، فلم يعد هناك ما يبرر ولاء الحكام في المغرب لغير المغرب نفسه: المغرب الذي أصبح يعني رقعة من الأرض معينة يجب الدفاع عنها مما سيجعله في حالة حرب مستمرة مع جيرانه، وهذا شيء ستنعكس آثاره بقوة على أوضاعه الداخلية22، وهو ما أعطى لدولة المغرب وجودا سابقا، حتى إن التدخل الاستعماري في المغرب وجد في مواجهته مجتمعا يتوفر على بنية سياسية توحي بالاستمرارية وترجع بجذورها إلى أزمنة عربقة<sup>23</sup>، فسلطات الحماية لم تجد نفسها أمام فراغ مؤسساتي، لهذا السبب عملت، على الأقل طيلة المرحلة الأولى لهيمنتها على المغرب، على احترام المؤسسات المغربية الموروثة والتي كانت ما تزال آنذاك قائمة، بل أكثر من ذلك أنها أحيت المؤسسات المخزنية العتيقة وقامت بمأسستها خلال تواجدها في المغرب؛ أولا انسجاما مع مقتضيات معاهدة الحماية ل 30 مارس 1912، وثانيا لاحتفاظ تلك المؤسسات التي تفاعل معها المجتمع المغربي طيلة قرون عديدة، في نظرها، على القوة الكافية التي تجعلها أهلا للاحترام وأهلا أيضا للمحافظة على حقها في الوجود<sup>24</sup>. فالمغرب بلد حافظ على استقلاله ووحدة كيانه طوال ما يزىد على 14 قرنا إذ لم يسبق له أن اندمج لا في الإمبراطورية العباسية ولا في الدولة الفاطمية، التي كانت في وقت من الأوقات الدولة المهيمنة في المغربي الكبير، كما أنه لم يقع قط تحت النفوذ المباشر وغير المباشر للدولة العثمانية، بل لقد حافظ على استقلاله ووحدة كيانه، حتى في القرن 19 الذي اشتد فيه وطيس الاستعمار في آسيا وافريقيا، بل وفي المغرب العربي، حيث كان المغرب آخر دولة استعمرت، وبموجب عقد حماية وليس بموجب هزيمة عسكرية أو انفكاك داخلي. وفوق ذلك كان المغرب من الدول القلائل التي استرجعت استقلالها في أقصر مدة وبأقل الخسائر <sup>25</sup>. إجمالا كان المغرب يتميز ككيان سياسي واجتماعي وثقافي واضح المعالم، مما جعل ملامح مفهوم الدولة في صيغتها العامة تكاد تكون مكتملة؛ حيث كان السلطان يعد أعلى سلطة في البلاد، يستمد مشروعية حكمه من الأصول والأسس الشرعية التي تنبني عليها كل نظم الحكم في البلاد الإسلامية، فضلا عن تقاليد وأعراف وقواعد مرعية وعريقة في القدم، كانت تحد من سلطة السلطان المغربي وتلزمه، من وقت لأخر، باستشارة العلماء والفقهاء، أو أعضاء الجماعات القبلية، أو فئات اجتماعية أخرى من ذوي الاختصاص (كالتجار، باشوات وعمال المدن، وقواد القبائل) حول قضايا معينة أو نوازل طارئة.

كما أن السلطان المغربي لم يكن يستمد حكمه وشرعيته من تفويض إلمي، أو كان حكمه استبداديا مطلقا، أو طبقيا تسلطيا. بل كان هذا الحكم مؤسسا على البيعة كالتزام صريح وتعاقد متين بين السلطان الجديد ورعاياه، مما كان يسمح بتحديد الحقوق والواجبات المتبادلة بين الطرفين.

زيادة على المقومات الفكرية والأسس الرمزية المشار إليها أعلاه، هناك بعض المميزات والممارسات التي تعتبر من صميم اختصاصات الدولة المستقلة، من ذلك الرقعة الترابية التي كان يشملها نفوذ وسلطة السلطان، مادية كانت أو روحية، وحريته في سك العملة كلما اقتضت الحاجة ذلك، وتوفره على قوة عسكرية، بغض الطرف عن نقائصها ومثالبها، ظلت تمثل أداة في يد المخزن لتنفيذ أوامره، والإسهام في نشر الأمن واستتبابه، والدفاع عن حوزة البلاد، إن دعت الضرورة إلى ذلك، كما كانت تساعد في تحصيل الضرائب وغيرها من الفروض والواجبات التي كان يسنها المخزن. ومع ذلك تجدر الإشارة إلى إن الدولة المغربية لم تكن قائمة فقط على العنف بل تملأ وظائف وطنية واجتماعية لازمة لحياة البلاد، وهي التي مكنتها من الحصول على الشرعية في نظر السكان المتطلعين لتحكيم وموازنة المخزن ضمن منظور ذاتي وشخصي ومتغير للشرعية السلطانية التقليدية المتميزة تماما عن الشرعية الغربية القائمة على عناصر غير شخصية وعامة ودائمة 62.

إلى جانب القوة العسكرية كان المخزن السلطاني يعتمد في تدبير شؤون البلاد على جهاز بيروقراطي مركزي، مكون ممن كان ينعت بموظفي "دار المخزن" وبسمون أيضا ب

(أصحاب الخناجر، أصحاب الشكارة). إلى جانب أجهزة أخرى على المستوى المحلي كالخليفة والقائد والباشا والمحتسب... الخ، فضلا عن فاعلين آخرين يشكلون امتدادات محلية للسلطان يجسدها قواد القبائل وممثلي الشأن الديني من شيوخ الزوايا والفقهاء والعلماء. ورغم المؤاخذات والملاحظات التي يمكن تسجيلها على هذا الجهاز الإداري بوصفه جهازا عتيقا وبسيطا يقوم على المركزية المفرطة، وينعدم فيه التحديد الدقيق للاختصاصات وتنقيل المركزية إلى المستوى المحلي عن طريق "الحَرْكة" متى عجزت العاصمة عن ضبط القبائل، لا يرقى إلى مستوى الأنظمة الإدارية والسياسية المعروفة آنئذ في أوروبا. إلا أنه مع ذلك كان بالفعل أداة ملائمة ووسيلة فعالة في تسيير شؤون البلاد وتأمين استمرارية مؤسساتها، بعيدا عن فضولية وتدخلات الأجانب، على الأقل خلال الثلث الأول من ق 20.

خلاصة ما سبق هي أن الدولة المغربية المعاصرة لم تقم في فراغ، ولا من فراغ، فهي تحمل معها استمرارية تاريخية جعلت منها دولة الماضي في الحاضر، ولم يشكل حصولها على الاستقلال سنة 1956 إلا مجرد استرجاع لما سلبته منها معاهدة الحماية، التي فرضتها عليها فرنسا سنة 1912، من عناصر السيادة ومظاهرها27.

إن التحليل أعلاه بقدر ما بين العلاقة التي تربط بين مفهوم الدولة ومفهوم المخزن وحدد عناصر الأولى من خلال هذا الأخير، بقدر ما يدفع بالتحليل إلى مستوى أخر يصب في صلب موضعنا وهي تلك العلاقة الرابطة بين الدولة والمجال، ذلك أن دراسة مفهوم "المخزن" تحيل إلى البعد الأنثر وبولوجي للسلطة الذي يركز على الطابع الخفي والاستراتيجي للسلطة في المجتمعات التقليدية، والمغرب نموذج حي في هذا الصدد، الأمر الذي يقتضي البحث عن السلطة لا في مراكزها وأجهزتها المعهودة كالدولة والنخبة وأجهزة ووسائل القمع المختلفة فحسب، وانما في جل مظاهر الاجتماعي والديني والرمزي<sup>82</sup>.

في هذا الإطار قام الأستاذ عبد الله العروي بالتمييز بين معنيين لمفهوم "المخزن": "المعنى الضيق ويتعلق الأمر بالمشتغلين بالجهاز الإداري (البيروقراطية) والجيش وكل من يتقاضى راتبا من الخزينة السلطانية، وهو ما يتطلب التمييز بينهم وبين من يتم تعويضهم عن خدماتهم من مال الأحباس، وهو حال المشتغلين في الوظائف التي احتضنتها الحواضر. وبؤول

لهذا المخزن بالدرجة الأولى أمر الحفاظ على النظام في الحواضر والى حد ما في البوادي". والمعنى الواسع يجعل دلالة "المخزن" "تنطبق على مجموع الفئات التي يتم من بينها اختيار أعضاء المخزن في معناه الضيق، وهي الخاصة وقبائل الكيش والشرفاء والمرابطون المنتشرون في البوادي، وهم إجمالًا من يحظون "بالصلات" (الهدايا) وبحوزون على ظهائر التوقير والاحترام أو بإمكانهم الحصول عليها، ومن يعتبرون أنفسهم جزءا من المخزن تأسيسا على إقراره لهم بفضائل لا تتوفر في العامة". وإنطلاقا من هذه الدلالة الواسعة اكتسب المخزن ميزة أساسية تمكن بفضلها من فرض نفسه بشكل شبه مستديم على المناطق الخارجة عن سلطته بالاعتماد على مؤسسات محلية كالزوايا والزعامات المحلية مما جعل التمرد الذي يتعرض له من حين لأخر يكتسى طابعا نسبيا بالنظر لما تحتله هذه المؤسسات من مكانة داخل المخزن بمعناه الواسع، فضلا عن أن أقصى ما تطمح إليه هو تهي نفسها، بوعي منها أو بدونه، للارتماء في أحضانه من خلال أخذ نصيب لها في المشاركة في التدبير، وهو الأمر الذي تحصل عليه في غالب الأحيان<sup>29</sup>. بعبارة أخرى إننا لسنا هنا أمام كيان محصور في مجموعة خاصة، بل على العكس، نحن أمام مبدأ للسلطة يتمظهر في كل مكان، بما في ذلك الأماكن التي لا يحل بها أبدا المركز الملكي رغم تنقلاته الشهيرة. من هنا فإن الدولة هنا - كما يعبر عنها لفظ المخزن - لا تقابل مصطلح "الكيان السياسي "Etat/State" كما يعرفها قاموس العلوم السياسية الأوروبي؛ إنها تدل أولا وقبل كل شيء، عن الدور وتوسعا هي الجماعة التي يأتي دورها في الإمساك بشؤون الأمة<sup>30</sup>.

وداخل نفس الإطار ينتصب الدين الإسلامي كقطب رحى يجمع المغاربة على أساس وحدة ثقافية روحية أكثر منها وحدة إدارية، لكنه يوفر مجالا واسعا لممارسة السلطة واكتساب الشرعية. "فالشعور الديني هو الوحيد الذي يضمن التضامن بين المغاربة" يقول Doutté، ويضيف: "فبما أن الدولة المغربية لها طابع ديني بالأساس فإن فكرة القومية قد عوضتها بالإيمان وبالتالي يختلف المغرب عن الدولة الأوروبية لا بفهمه للسيادة فحسب، وإنما كذلك بالكيفية التي يضبط بها حدود ممارسة هذه السيادة. إن هذه الأخيرة لا تبدو للمغاربة كحدود محددة بشساعة تراب يكون دولة المغرب... كما أن سلطة الإمام تمتد نظريا إلى كل المسلمين، ولكنها تشمل عمليا كل القبائل التي تصلى باسمه"31، هنا يبرز الدين أو المشروعية

الدينية لتمنح "المخزن خصوصيات تجعل سلطته تستمد مشروعيتها من عنصر ميتا- اجتماعي، غير أن النظام لا يعتمد في تأكيد شرعيته في الحكم على السند الديني لوحده. فالمخزن يعي جيدا أن الإمامة الدينية وحدها لا تضمن له البقاء والاستمرار، بل عليه أيضا إحاطة نفسه بمؤسسات سياسية واقتصادية واجتماعية قوبة.

إن المزايا التي يوفرها المجال الديني للسلطان لا تصبح ذات فعالية إلا إذا تحولت إلى ملكية مخزنية قوية، لأن سلطة المرجعيات الدينية أمر نسبي وذات دلالات رمزية لا أكثر، ولا تتحول إلى رصيد إيجابي إلا حين يعمد الفاعلون السياسيون إلى ترجمتها على أرض الواقع كأسس للشرعية في الحكم والحق في ممارسة السلطة. لذلك يجد النظام نفسه مضطرا باستمرار إلى توطيد خطابه السياسي بالإشارة إلى تحقيق منجزات اقتصادية ومشاريع تنموية وحلول مستقبلية، ناهيك عن اعتماد خطط الحضور البيروقراطي الناجعة 32.

إن استعراض التشابكات والتقاطعات التي تنسج العلاقة بين الدولة والمخزن في التجربة السياسية المغربية، كما جاء ذلك في التحليل أعلاه، تحيل مباشرة إلى أهمية العمق التاريخي في تشكيل ثوابت الدولة المغربية.

# الفقرة الثانية: ثوابت الدولة المغربية كأسس لتحديد المجال الترابي

إذا كانت الدولة المغربية دولة عربقة الجذور في التاريخ فإن هذا لم يكن ليتحقق لها لو لا قدرتها ومرونتها في طريقة تدبيرها للمجال الترابي. فعلى مدى القرن 19 مثلا، عرف تنظيم المجال في المغرب تقلبات لم يسبق لها مثيل لكن تنظيم ووجود الدولة ظلا ثابتين لا يتزحزحان. فالعلاقات بين المجال وتنظيم السلطة في مغرب ما قبل الاستعمار تظهر، اليوم، معقدة، لأن طبيعة العلاقة الموجودة بين سكان المغرب وحكامه آنذاك، وإن كانت تتميز عن نظيرتها في الدول الأوربية، فإن ذلك لا يعني انتفاء مفهوم الدولة في المغرب، فمن ثوابت الوضعية التاريخية للمغرب، كما يحددها الأستاذ محمد عابد الجابري<sup>33</sup>، سوف نركز هنا على ثلاثة منها فقط، وذلك لعلاقتها المباشرة بصلب الموضوع. وأول هذه الثوابت نجد "استمرارية الدولة الوطنية" فيه منذ ما قبل الفتح الإسلامي له، هذه الدولة كانت دولة وطنية قائمة الذات تدخل

في علاقة الند للند مع الدول المعاصرة لها، بمعنى أن حاكمها ومسيرها من سكان المغرب أنفسهم ولم يكونوا قط "دخلاء" على المغرب، ولا من المحتلين ولا من الغزاة، ولا حتى من "المهاجرين" فالمغاربة على مر قرون خلت كانوا يجمع بينهم شعور قوي من "الوطنية"، بحيث جعلهم قادرين على الوقوف قاطبة وبشكل فعال ضد المخططات الاستعمارية الأوروبية في الشمال<sup>34</sup>، والتدخلات العثمانية في الشرق. فالدولة في المغرب كانت دائما من أبناء المغرب ودولة من المواطنين المغاربة، لكن اكتمال كيانها واكتساب سلطانها للقوة إنما تم مع دولة المرابطين الذين نضجت على يدهم "ثوابت الوضعية التاريخية في المغرب" وعلى رأسها "الدولة المغربية". هكذا كانت الدولة المغربية من بين قلة من الدول التي حافظت على كيانها واستمراربته لقرون عديدة، غير أن هذا الوجود لمعنى الدولة تميز بخصوصيات فريدة بالنسبة للدولة في المغرب:

أولا، وهذا يحيلنا إلى الثابت الثاني للوضع التاريخي للمغرب ككيان سياسي وهو ثابت "الرقعة الجغرافية" لما يمكن تسميته بالمغرب الأصل والتي لها بعدان: البعد الأول يحدد ثبات مغرب الحد الأدنى الذي لا يقبل النقصان هو "المغرب الأقصى". ويحده المؤرخون ضمن حدود ثابتة هي: المحيط الأطلسي غربا، البحر الأبيض المتوسط شمالا، ما وراء ملوية إلى تلمسان شرقا، والقبائل الصحراوية جنوبا. وربط المعنام الأخير بالقبائل الصحراوية يبرز خاصية أساسية تميز الحدود، في الماضي، هي كونها بشرية تقوم على الولاء أكثر من كونها جغرافية، وبفعل ذلك تظل في حركة دائمة تبعا لطبيعة العلاقة القائمة بين مختلف الوحدات الاجتماعية المشكلة للقيادة الواحدة، أو لطبيعة العلاقة القائمة بين القيادات المجاورة 35. والبعد الثاني يتجسم في تحرك الرقعة الجغرافية لما يمكن تسميته بالمجال الحيوي للمغرب، والذي يتميز بالتغير إما بالامتداد أو النقصان حسب قوة الدولة، بحيث قد يمتد إشعاعها إلى الأندلس كما قد تصل سلطتها إلى جنوب الصحراء، مما يؤدي إلى خلق الضبابية والغموض على مستوى الحدود؛

ثانيا، يبرز هذا الغموض في كون المجالات الحدودية المغربية لم تعرف الاستقرار والثبات<sup>36</sup> ولا الوضوح التام حتى لدى بعض السلاطين أنفسهم؛ فعدم الثبات والاستقرار تمثل

في المد والجزر تبعا لقوة الدولة وضعفها، وعدم الوضوح تبرره المقاييس المعتمدة من لدن المخزن في تحديد امتدادات سلطاته عبر المجال وهو ما يحيلنا إلى طبيعة انتظام السلطة بين الدولة والسكان والمجال الترابي؛

ثالث المميزات، نوعية الآليات التي تربط المخزن السلطاني بالسكان ومن خلالهم بالمجال الترابي، والتي تتمثل أساسا في تعدد صورها وتكامل أدوارها؛ بينما هو ذو بعد رمزي كالبيعة والخطبة باسم السلطان يوم الجمعة والدعاء له... وبين ما يشكل طابعا ماديا كتعيين وتزكية قواد القبائل وشيوخها ورؤساء الزوايا وتوظيف العلماء والفقهاء، في كل نواحي البلاد بما في ذلك مجال الهوامش، واستخلاص الجبايات...، وهي باختصار ما يشكل أساس "الشرعية الوطنية في المغرب" كثابت ثالث؛

رابعا، كان المخزن خلال القرن 19 يسير بشرا في شكل تنظيمات اجتماعية قبلية، ولم يكن يسير مجالا ترابيا محددا بدقة<sup>37</sup>، وكانت أدوات استجلاء سلطته تتركز على مجالين أساسيين: المجال الديني والروحي، ثم الفرض الجبائي، فعلى أساس هاذين العنصرين كانت تتحدد الامتدادات المجالية للسلطة المخزنية. فأين يتجلى ذلك؟

إجمالا، إذا كان مفهوم الدولة يتحدد بشكل دقيق في الفقه القانوني والسياسي الغربي ولا يثير أي غموض، فإن تحديد الدولة في الفكر العربي الإسلامي له عناصر تقليدية غير تلك المعتمدة حديثا من طرف الفكر السياسي الغربي، تنطبق هذه الملاحظة أيضا على مفهوم الدولة في المغرب؛ فما يحدد جوهر الدولة في المغرب، كما يلخصها مفهوم المخزن، هما عنصري الولاء والخضوع للسلاطين. ويظهر هذا الولاء وهذا الخضوع في بعدين إثنين: الأول زمني، والثاني روحي ديني أو رمزي.

يتجلى البعد الزمني في تأدية الضرائب الشرعية والمكوس لفائدة بيت المال، فعلى أساس الخضوع الجبائي كانت القبائل زمن السلاطين تتوزع بين مجالين: مجال يأوي قبائل تنصاع لأوامر المخزن السلطاني فتؤدي ما يفرضه عليها الحكام من ضرائب وإتاوات ومكوس، وغالبا ما تكون تلك القبائل تستقر في المجال الجغرافي الساحلي والمحاذي للمدن العواصم التي

تكون مقر استقرار السلاطين، نظرا لما تتميز به من سهولة تضاريسها، وكانت هذه القبائل معروفة ب"قبائل المخزن" أو "قبائل الضريبة" إن صح هذا التعبير. ومجال أخر يكون مسرحا للصراع بين القبائل والمخزن السلطاني، يتميز، عموما، بوعورة تضاريسه وقساوة مناخه، وهو ما يسهل على القبائل رفض الخضوع الجبائي للمخزن وعدم الانصياع لأوامره، لذلك كانت تسمى "ببلاد السيبة"<sup>38</sup>، لما تتميز به من استقلال عن الحكم المركزي، وإن كانت تخضع لسلطته الروحية والدينية.

ويتمثل البعد الروحي الديني أو الرمزي في الخضوع للنفوذ الديني للسلطان وهو العنصر المشترك بين جميع القبائل المغربية، مما يضفي عليه أهمية بالغة جدا في علاقته بتحديد المجال الترابي للدولة المغربية. وتظهر هذه الأهمية في ضرورة التمييز بين العنصرين التاليين: الاعتراف بالسلطة الدينية للسلطان من جهة، والخضوع للنفوذ الديني للسلطان من جهة ثانية.

فمجرد الاعتراف بالسلطة الدينية للسلطان كأمير للمؤمنين، يبين مدى شساعة النفوذ الروحي للسلطان كما يحدد الإشعاع الديني لهذا الأخير كأمير للمؤمنين، إذ قد يمتد هذا الاعتراف وبالتالي هذا الإشعاع إلى قبائل وشعوب غير مغربية بالأساس، وهو ما يشترك فيه السلطان مع الزوايا، كالقبائل الإفريقية مثلا، حيث لا تصلها سلطته ولا يمتد إليها الخضوع لنفوذه حتى الديني منه.

أما الخضوع الديني للسلطان فله ميزتين اثنتين: الأولى تعكسها مقتضيات هذا الخضوع ومنها الدعاء للسلطان وتقديم البيعة له واللجوء إليه عند التنازع قصد التحكيم. والميزة الثانية تتجسد في الآثار البالغة الأهمية التي تترتب عن الخضوع الديني للسلطان، وعلى رأسها رسم معالم الحدود الحقيقية لامتداد السلطة السياسية المباشرة للحكم السلطاني، مما مفاده انمحاء التمايزات الوهمية بين بلاد السيبة وبلاد المخزن ونسبية الحدود بينهما فإذا كانت هذه الأخيرة تتنازع في تأدية الضرائب للمخزن فإنها لا تنازع في الخضوع لنفوذه. وهناك فرق جلي بين المنازعة في الضرببة بل وحتى رفض أدائها، وبين رفض النفوذ السياسي للسلطان المغربية، الأمر الذي ميز حدود الدولة المغربية جغرافيا عبر الذي كان محل إجماع القبائل المغربية، الأمر الذي ميز حدود الدولة المغربية جغرافيا عبر

التاريخ، عكس ما كانت تدعيه الحماية من سيادة الفوضى والتسيب في مغرب القرن 19 وموظفة إياه كسلاح للغزو الاستعماري.

في الخلاصة نتبين أن العنصرين السابقين المتمثلين في الخضوع للفرض الجبائي المخزني كسلطة مادية، والخضوع للنفوذ الديني للسلطان كأمير للمؤمنين عنصران يكتسيان بالغ الأهمية من زاوية دوريهما في تحديد الامتدادات المجالية للنفوذ السلطاني المغربي: فإذا كان العنصر الأول يضيق من المجال السلطاني، بحيث يحصره في حدود القبائل الخاضعة للمخزن، والتي كانت تستقر جغرافيا في المدن الساحلية قريبا من مقر عاصمة السلطان، مما يضطره في حال رغبته الاستزادة في مداخيل بيت المال وتوسيع نفوذه إلى ركوب صهوة جواده للقيام ب"الحَرْكة" داخل نفوذ القبائل التي تنعت بالسيبة، فإن العنصر الديني على العكس يوسع المجال السلطاني، ليشمل قبائل المخزن وقبائل السيبة في بوتقة واحدة، كما يقوي من شرعية السلطان الدينية كأمير للمؤمنين.

وبالتالي فالعنصرين السابقين يكمل بعضهما البعض الأخر، وليس بينهما أي تعارض؛ فما يفقده السلطان من ضرائب وإتاوات يربحه على شكل قيم رمزية تعزز من شرعيته السياسية وتجعله رمز الوحدة الوطنية، وتوسع نفوذ مجاله السياسي، فبناء على آثار العنصرين السابقين تحدد تعامل الدولة في علاقتها مع المجال والسكان، فهي تزاوج بين المركزة السياسية القوية مع المجال الخاضع للنفوذ من جهة، وبين توظيف "الحَرْكة" والتنقل والوفود واستعمال القوة في ضبط المجال الذي كانت فيه القبائل تحظى بنوع من "اللامركزية القسرية" أو "الواقعية" الناتجة بحكم الواقع، في تدبير شؤونها المحلية، لأن المخزن كان مضطرا لذلك وليس مخيرا.

ومن بين الأمور التي تجدر الإشارة إليها والتي يستدعها المسار التاريخي العريق للمغرب والانعراجات التي عرفها التاريخ السياسي لدولته وشعبه هي أنه لا يمكن فهم أي جانب من جوانب تاريخه هذا فهما دقيقا طالما تم ذلك بمعزل عن محيطه الجيوسياسي، أي دون نأخذ في الحسبان الجوار الأوروبي للمغرب وضغوطه عليه وعدائه له. خاصة وأن النشاط العسكري والاقتصادي الأوروبي ترك آثارا متراكمة على الحياة المغربية، ليغمر فجأة كيانه الاجتماعي

والسياسي بعد 1930، محدثا بذلك تغييرا جذريا مهما على شتى المستويات. وبالتالي فمن شأن أي تحليل ينجز بدون مراعاة هذا العنصر الحاسم أن يقود في كثير من الحالات إلى نتائج غير موضوعية 39.

فالدولة بمفهومها "الحديث" قامت في الأقطار العربية ومن بينها المغرب أثناء خضوعها للاستعمار الأوربي، مع الإشارة إلى أن دور الاستعمار بالنسبة للدولة المغربية أنه قام فقط بدور كاشف وليس منشئ، بمعنى أنه لم يخلقها من عدم وإن ساهم في إرساء المؤسسات الحديثة بها. لأن السمة الأكثر ارتباطا بالدولة المغربية هو استمرارها لقرون طويلة، لم تعرف خلالها فترة انحلال كلي، بما في ذلك حتى المراحل التي خضعت فيها للاستعمار 40، مما مكنها من التفرد بميزة خاصة تعكسها آليات وطرق حضورها داخل المجتمع وتدبير شؤونه. وعندما استقلت هذه الدول ورثت بنيات الدولة الحديثة التي غرسها الاستعمار، فكان الاستقلال عبارة عن "تأميم" هذه البنيات. أما العلاقات بين الدولة والمجتمع فقد بقيت تسري في القوالب نفسها التي كانت تسري فيها سلطة دولة الاستعمار، قوالب وأجهزة مهمتها احتواء المجتمع والهيمنة عليه. وحتى المؤسسات التمثيلية التي تركتها الدول الاستعمارية لم يكن الغرض منها تمكين المجتمع من مراقبة الدولة بقدر ما تم توظيفها من قبل الدولة لمراقبة المجتمع ما مراقبة الدولة البوليسية.

وبعد الحصول على الاستقلال خضع مفهوم الدولة المغربية لتطور ملموس، ففي عقد السبعينات طبعت الدراسات التي تناولت موضوع الدولة بنزوعات نظرية قوية لا أثر لها على التطورات العملية والتاريخية، ولا على المواقف العملية، بحيث كانت الدولة مجرد تكثيف لكل ما هو سياسي، كلحظة للتأمل، وتعطيل الفعل، كذات منفصلة نسبيا عن الرهانات الجارية، على عكس هذا العقد تميز عقد الثمانينات بالنظر إلى الدولة انطلاقا من التغيرات السياسية الملموسة في الاقتصاد، الإدارة، الدفاع...، ما جعل أدوارها تتكيف وواقع نمط الدولة – العناية، وتم ربط نزع طابع التقديس عن الدولة مباشرة بمسألة الخاص- العمومي، المركزي- المحلى، الوطنى- الدولي... بعدما أكد التطور المجتمعى أن مشكلة الدولة تصاغ

كمشكلة تندرج في قلب الرهانات التي تمثل الحيز المناسب لدراسة السلوكات الجاربة، لا كمشكلة تصاغ في قوالب نظربة خالصة<sup>42</sup>.

وهكذا، تقود سيرورة التطور بشكل تدريجي، إلى صياغة نموذج للتحديث وإلى إعادة تحديد دور الدولة في المجتمع بشكل يفضي إلى تأسيس نظام علاقات يقوم على المسؤولية والمساواة المتبادلة، مع التشديد أساسا على مفهوم جديد للسلطة وعلاقتها مع المجال، وهي القضية المفتاح لتغيير في الأفق يتوخى تحديد جهاز إداري محلي وجهوي ومركزي مصمم لكي يكون أداة تسمح باندماج أفضل للدولة في المجتمع مبني على احترام القانون والثقة المتبادلة. وهو ما يشكل في المجمل إكراه تدبير الدولة للمجال كموضوع مفتوح للبحث والدراسة سوف نخصص له لأهميته مقال علمي خاص.

#### لائحة المراجع:

أ يمكن الرجوع في هذا الصدد إلى مفكري عصر الهضة في أوروبا كجون لوك وبودان وهوبس وغيرهم الذين خصوا مفهوم العقد الاجتماعي والسيادة وكذا الدولة بنظريات فكرية جد مهمة. كما يمكن الرجوع كذلك لفقهاء القانون الدولى وعلماء السياسة لمزيد من التفصيل في العناصر المادية والمعنوبة لمفهوم الدولة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الله ساعف، اضطرابات الدولة: حول العلاقة بين الدولة "البنيوية" والدولة "المتغيرة"، في جدلية الدولة والمجتمع بالمغرب، بيير سلامة وبرهان غليون ...وآخرون، افريقيا الشرق، ط، الثانية، 1994، ص.ص، 249-250.

للمزيد من التفاصيل حول هذه النقطة يمكن الرجوع إلى أحمد الحارثي، عناصر أولية لمقاربة إشكالية الدولة، في جدلية الدولة والمجتمع بالمغرب...، مرجع سابق، ص، 85-107.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص، 94.

أدريس بنعلي، الدولة وإعادة الانتاج الاجتماعية بالمغرب: حالة القطاع العمومي، في جدلية الدولة والمجتمع بالمغرب، بيير سلامة وبرهان غليون ...وأخرون، افريقيا الشرق، ط، الثانية، 1994، ص، 215.

<sup>6</sup> أحمد الحارثي، عناصر أولية لمقاربة إشكالية الدولة، في جدلية الدولة والمجتمع بالمغرب...، مرجع سابق، ص، 99

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المرجع نفسه، ص، 101.

<sup>8</sup> إدمون عمران المليح، مفهوم الدولة في المغرب في: بول باسكون أو علم الاجتماع القروي، بول باسكون، إدمون عمران المليح... وأخرين، منتدى ابن تاشفين: المجتمع والمجال، بدون طبعة ولا تاريخ النشر، ص، 116.

<sup>9</sup> ادريس بنعلى، الدولة واعادة الانتاج الاجتماعية بالمغرب: حالة القطاع العمومي ...، مرجع سابق، ص، 215.

- 10 رحمة بورقية، "الدولة والسلطة والمجتمع: دراسة في الثابت والمتحول في علاقة الدولة بالقبائل في المغرب"، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، ط. الأولى، فيراير 1991، ص.ص، 7-8. وكذا ص، 23.
  - 11 ذكرته رحمة بورقية نقلا عن زيغلر Ziegler، مرجع سابق، ص،23.
- 12 Abdallah LAROUI: «Les origines sociales et culturelles du nationalisme marocain (1830-1912) », centre culturel arabe, Casablanca, 3ème édition, 2009, P.P., 65-66.
  - 13 إدمون عمران المليح، مفهوم الدولة في المغرب، مرجع سابق، ص، 117.
- 14 ادريس بنعلي، الدولة وإعادة الإنتاج الاجتماعية بالمغرب: حالة القطاع العمومي ...، مرجع سابق، ص، 216. 15 Driss Benali, « Etat et reproduction sociale au Maroc : le cas du secteur public », Annuaire de l'Afrique du Nord, 1987, p. 120.
- 16 راجع عبد اللطيف أكنوش، تاريخ المؤسسات والوقائع الاجتماعية بالمغرب، إفريقيا الشرق، الدار البيضاء، دون سنة النشد، ص 119.
- <sup>17</sup>Robert Montagne, Les Berbères et le Makhzen dans les sud marocain : assai sur la transformation politique des Berbères sédentaires, Paris, 1930 pp. 358-359.
  - <sup>18</sup> عبد اللطيف أكنوش، تاريخ المؤسسات...، مرجع سابق، ص ص 119-120.
    - 19 المرجع نفسه، ص 120.
- <sup>20</sup> أحمد الحارثي، "عناصر أولية لمقاربة إشكالية الدولة"، في: جدلية الدولة والمجتمع بالمغرب...، مرجع سابق، ص، 102.
- <sup>21</sup> محمد عابد الجابري، "المغرب المعاصر: الخصوصية والهوية.. الحداثة والتنمية"، مؤسسة بنشرة للطباعة والنشر، الدار البيضاء، ط. الأولى 1988، ص ص 129-151.
  - <sup>22</sup> المرجع السابق، ص 129.
  - $^{23}$  المرجع نفسه، ص، 101.
- <sup>24</sup>Michel Rousset, « Les Institutions Administratives Marocaines », Publisud, collection « Manuels 2000 », Paris, 1991, p 21.
  - .116 محمد عابد الجابري، "المغرب المعاصر..."، مرجع سابق، ص $^{25}$
- <sup>26</sup> هند عروب، "المخزن في الثقافة السياسية المغربية"، دفاتر وجهة نظر، العدد (4)، ط. الأولى 2004، ص 64.
  - 27 محمد عابد الجابري، "المغرب المعاصر: الخصوصية والهوية..."، مرجع سابق، ص 125.
    - 28 رحمة بورقية، "الدولة والسلطة والمجتمع...."، مرجع سابق، ص، 11.
- $^{29} Abdallah \, LAROUI: Les \, origines \, sociales \, et \, culturelles..., \, Op. cit, \, pp. \, 154-155.$
- <sup>30</sup> عبد الله حمودي، الشيخ والمريد: النسق الثقافي للسلطة في المجتمعات العربية الحديثة، ترجمة عبد المجيد جحفة، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط. الثالثة، 2003، ص ص 75-73.
  - 31 ذكرته رحمة بورقية، مرجع سابق، ص، 26.

32 محمد الطوزي، الملكية والاسلام السياسي في المغرب، ترجمة محمد حاتمي وخالد شكراوي، مراجعة عبد الرحيم بنحادة، نشر الفنك، مارس 2001، ص 69.

<sup>33</sup> لمزيد من التفاصيل حول هذه الثوابت المحددة في خمسة وهي بالإضافة إلى الثلاثة المشار إليها أعلاه: الطابع المحارب للدولة المغربية والطابع المقاوم للشعب المغربي، العلاقة الجدلية بين بين البادية والمدينة في عملية التغيير والمقاومة، يمكن الرجوع إلى محمد عابد الجابري، "المغرب المعاصر: الخصوصية والهوية، الحداثة والتنمية"، مؤسسة بنشرة للطباعة والنشر، الدار البيضاء، الطبعة الأولى، نونبر 1988، ص 116 وما بعدها. <sup>34</sup> جرمان عياش، "دراسات في تاريخ المغرب"، الشركة المغربية للناشرين المتحدين، الرباط، ط. الأولى، 1986، ص 8.

<sup>35</sup> علي المحمدي، "السلطة والمجتمع في المغرب، نموذج أيت باعمران"، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، الطبعة الأول، 1989، ص، 23.

36 عكاشة برحاب، "المجالات الحدودية في تاريخ المغرب"، مداخلة في ندوة دولية. تحت عنوان "الدولة والمجتمع في المغرب: تحديات العالم المعاصر"، من تنظيم مركز محمد حسن الوزاني للديمقراطية والتنمية البشربة، فاس 25-26-27 نونبر 2010، قام بجمع ونشر نصوص الندوة السادة: محمد معروف الدفالي، حسن الوزاني الشاهدى وأنطوان فلورى، ص، 70.

<sup>37</sup> Amina AOUCHAR, « L'organisation de l'espace dans la haute Moulouya depuis la fin d XIX<sup>e</sup> siècle », In: la question régionale et les enjeux de développement au Maroc, acte de colloque organisé par l'Institut Universitaire de la Recherche Scientifique (Rabat, les 10 et 11 décembre 1999), Edition OKAD, Juillet 1999, P. 16.

38 تجدر الإشارة إلى ضرورة التمييز بين "القبائل الرافضة لأداء الضريبة" وبين القبائل المعفاة من هذا الواجب الجبائي، فإن كانت تشترك في عدم أداء الضريبة، فإنهما يختلفان فيما بينهما جوهربا؛ ومناط التميز بينهما هو أن القبائل المعفاة مصدره قرار أو ظهير سلطاني (قبائل النايبة مثلا) ولكنها تبقى خاضعة تماما لسلطة المخزن، بل إن سبب إعفائها هو هذا الخضوع التام، بينما "قبائل السيبة" يكون مصدر عدم أدائها للضرائب هي إرادتها المنفردة النابعة من عدم الانصياع للقرار السلطاني وأوامره، على هذا المستوى فقط، بيد أنها تقبل بسلطته الدوحية.

39 جرمان عياش، دراسات في تاريخ المغرب...، مرجع سابق.

<sup>40</sup>SAAF Abdallah, Maroc:» l'espérance d'Etat moderne», édition Afrique orient; Casablanca, 1999, p. 47.

<sup>41</sup> محمد عابد الجابري، "الديمقراطية وحقوق الإنسان"، كتاب في جريدة، من إصدار منظمة اليونسكو سنة 1996، العدد 95، 05 يوليوز 2006

 $^{42}$  عبد الله ساعف، "اضطرابات الدولة: حول العلاقة بين الدولة "البنيوية" والدولة "المتغيرة"..."، مرجع سابق، ص $^{50}$ .

عنوان المقال: القبائل الهلالية ضمن المشاريع السياسية للدولة الحمادية 547-405)

الكاتب: د/ نور الدين مسعودي جامعة المدية – الجز ائر-

messaoudinour68@gmail.com البريد الالكتروني: messaoudinour68@gmail.com تاريخ الارسال: 03/03/2020 تاريخ القبول: 16/03/2020 تاريخ النشر:2020/03/31

> القبائل الهلالية ضمن المشاريع السياسية للدولة الحمادية (547-405هـ/1152-1154م)

Hilalian tribes are among the political projects of The Hammadid state

405-547/1014-1152)

الملخص بالعربية: يتضمن هذا البحث دراسة حول انخراط القبائل الهلالية ضمن المشاريع السياسية للدولة الحمادية، وذلك بتجنيدهم في صفوف الجيش الحمادي، للاستفادة من قدراتهم القتالية كي تكون سندا لهم لتحقيق مشاريعهم التوسعية لبسط نفوذهم على بلاد المغرب، وللوقوف على هذه المعطيات قمنا باستقراء مختلف المصادر التي تطرقت للموضوع ومقارنتها.

كلمات مفتاحية: القبائل الهلالية، بلاد المغرب، بني حماد، الزيريين.

This research includes a study on the implication of the Hilalian tribes in **Abstract:** the political projects of The Hammadid state, that it is a question of recruiting them in the ranks of the army of Hammadi, and of profiting from their capacities of combat to support them in the realization of their expansionist projects in order to extend their influence on the Maghreb countries. Subject and compare them.

Key Words: the Hilalian tribes, the Maghreb countries, bani Hammad, the Zirids

تعتبر الهجرة الهلالية التي شهدتها بلاد المغرب خلال القرن الخامس الهجري/الحادي عشر الميلادي، حدثا بالغ الأهمية لِمَا أحدثته من تغييرات سياسية واقتصادية واجتماعية في المنطقة، فبدخول قبائل بني هلال إلى إفريقية انهارت سلطة الزيريين²، وانقسمت إمارتهم إلى ما يشبه دويلات الطوائف ببلاد الأندلس، وتطلّع الحماديون قلتوسع على حساب بني عمومتهم الزيريين، في حين ظهرت دولة المرابطين، وكثّفت قبيلة زناتة حملاتها على الجميع، فاستغل الهلاليون هذا الوضع لعرض خدماتهم العسكرية، فهل تمكن الحماديون من توظيفهم في صفوف جيوشهم، والاستفادة من قدراتهم القتالية لتحقيق أهدافهم السياسية؟.

# أ- علاقة بنى حماد بجيرانهم في ظل تحرش الهلاليين بأراضي المغرب الأوسط:

غلب الطابع العدائي على العلاقات السياسية الزيرية العمادية، منذ انفصال حماد بن بلكين(405-4101-1029م) عن بني عمه الزيريين، حتى وإن تخللت ذلك فترات عرفت نوعا من التصالح بينهما، تبعا للظروف التي كانت تمر بها كلتا الدولتين، والتي فرضت عليهما السعي نحو إيجاد تقارب بينهما، إلا أنّ حسن العلاقات اقتصر على المصاهرات وتبادل السفارات، دون أن يرقى إلى مستوى التعاون أو التحالف لمواجهة مختلف التحديات، فبعد وفاة حماد استلم الحكم ابنه القائد(419-446ه/1028-1054م)<sup>5</sup>، الذي تصفه المصادر بأنه كان «سديد الرأي، عظيم القدر»، ويصفه ابن خلدون بأنه كان جبارا، وعرف عهده استقرارا بفضل جهود والده من قبل في توطيد أركان دولته، تلك الجهود التي كان للحاكم الحمادي الجديد القائد، مساهمة كبيرة في تجسيدها، حيث يعتبر هو مهندس الصلح الذي تم بين والده حماد والمعز بن باديس، وفي أول مشكلة واجهته مع العدو التقليدي زناتة، أظهر القائد حنكته السياسية، فعندما زحف إليه أمير فاس، حمامة بن زيري بن عطية الزناتي سنة السياسية، فعندما زحف إليه أمير فالدهاء وقام باستمالة بعض الزناتيين، وسرّب إليهم الأموال، فما كان من حمامة إلا مصالحته والدخول في طاعته أ.

أما علاقته مع الزبريين، فإنّ المصادر تذكر بأن القائد بقي على اتصال مع المعز بعد صلح 408هـ/1018م، حيث يقول النوبري:«وبقي القائد يتردد على المعز»، ولكن ودائما حسب النوبري فإن القائد كان يتحين أي فرصة للتخلص من تبعات ذلك الصلح «يضمر الغدر وخلع

طاعة المعز والعجز يمنعه»<sup>7</sup>، ففي الوقت الذي كان فيه المعز يتأهب لإعلان القطيعة مع الفاطميين، خالفه القائد وأعلن عصيانه، مما جعل المعز يتحرك نحو القلعة في سنة 432ه/1041م، التي ظل محاصرا لها مدة سنتين، ثم انتهى هذا الحصار بالتصالح بين الطرفين<sup>8</sup>.

وعندما استنجد المعز بالقائد لإمداده عسكريا أثناء الزحف الهلالي، رأى الأمير الحمادي أنه من واجب التضامن العائلي أو الشعور بالخطر المشترك، أن يستجيب للنداء الزيري، فأوفد إليه ألف فارس، رغم أنهم تخاذلوا في معركة حيدران، وبعد أن رأى ما حلّ بأبناء عمومته، أيقن القائد أنّ الدور سيكون عليه إن لم يتدارك الموقف بسرعة، فراجع طاعة الفاطميين، ووصله من المستنصر لقب شرف الدولة، الذي كان للمعز سابقا<sup>9</sup>، وفي رسالته إلى صاحب اليمن يذكر المستنصر الفاطعي أنّ وفدا كان من ضمنه ابن حماد أخ صاحب القلعة، انتقل إلى قابس لمقابلة مكين الدولة الحسن بن علي بن ملهم، لتقديم فروض الولاء والطاعة، وطلب العفو من أمير المؤمنين: «وخرج إليه ابن بُلكين صهره على أخته، وابن يلمو الذي هو مقدم قومه، وابن حماد الذي هو أخو صاحب قلعة كتامة مستأمنين، وبعفو أمير المؤمنين لائذين، وعلى بابه ترسلا في مثله عن صنهاجة وافدين» ألى وكان الحماديون أكبر مستفيد من الاجتياح وعلى بابه ترسلا في مثله عن صنهاجة وافدين ألكثير من أهل إفريقية بعد خرابها إلى بلاد بني حماد، مما ساهم في إعمار بلادهم وكثرة أموالهم أل، ويقول البكري: «فلما كان خراب القيروان انتقل إليها أكثر أهل إفريقية، وهي اليوم مقصد التجار وبها تحل الرجال من العراق والحجاز ومصر والشام وسائر بلاد المغرب، وهي اليوم مستقر مملكة صنهاجة» أله.

وعلى عكس فترة حكم القائد التي دامت سبعًا وعشرين سنة، فإن خليفته محسن(446-445 1054-1055) لم يدم حكمه إلا ثمانية أو تسعة أشهر، فقد لقي حتفه بسبب عصيانه لأوامر والده القائد الذي كان قد أوصاه بأن يحسن لأعمامه، وأن لا يغادر القلعة إلا بعد تمام ثلاث سنوات من حكمه <sup>13</sup>، لكنه خالف ما أمره به والده وعزم على عزل أعمامه من أعمالهم، وقتل أربعة منهم، وعندما ثار عليه عمه يوسف بن حماد بسبب ذلك، خرج محسن من القلعة لمحاربته، وأرسل في طلب بلكين<sup>14</sup> ابن عمه محمد بن حماد، ويفيدنا ابن خلدون برواية عن عملية توظيف للعرب الهلالية من قبل الأمير محسن، حيث أرسل رجلين من عرب بني هلال هما خليفة بن بكير وعطية الشريف، وأمرهما بقتل بلكين في طريقهما، لكن الرجلين

أخبرا بلكين بالمؤامرة وتحالفا معه وتعاهدوا جميعا على قتل محسن، ولما اكتشف هذا الأخير أمرهم فرّ إلى القلعة، إلا أنّ بلكين أدركه قبل أن يدخلها فقضى عليه واستولى على القلعة<sup>15</sup>، وبذلك يكون بلكين قد وصل إلى الحكم بمساعدة الهلاليين.

ويظهر أنّ بني حماد ساروا على نفس السياسة التي انتهجها أبناء عمومتهم في القيروان من قبل، فعملوا على إدخال الهلالية في خدمتهم، وهكذا نرى بلكين بن محمد يخرج سنة 450 450 م، ومعه جماعات من الأثبج وعدي لحرب زناتة، وبفضلهم تمكن من كسر زناتة وقَتْلِ أعدادٍ كثيرة منهم 10. ورَدًا على التوغّل المتكرر للمرابطين 10 في الجزء الغربي لحدود الدولة الحمادية، جهّز بلكين بن محمد في سنة 454 450 م، جيشا لوضع حد لهذه الأطماع، وعندما سمع يوسف بن تاشفين 10 بخروجه، اضطر للانسحاب إلى الصحراء، في حين دخل هو مدينة فاس 10 التي تَعَهّد له أشرافها على الالتزام بالولاء، وتقديم فروض الطاعة، وفي طريق عودته من هذه الحملة فاجأه ابن عمه الناصر بن علناس وقتله انتقاما لأخته التي قتلها بلكين، واستولى على الحكم 10.

وأول عمل قام به الناصر (454-481ه/1062-1088م) بعد استيلائه على الحكم هو توزيع الأموال على الهلاليين والزناتيين الذين كانوا موالين لبلكين، وبذلك أمن غدرهم وكسبهم إلى صفّه: «وأمر لحينه بخزائن بُلُقين فأنهها ذُؤبانَ العربِ وصُقُورةَ زناتة، فاستخلص بذلك غُيوبهم، وأمالَ إليه قلوبهم»، ولتأمين دولته عهد بالقسم الغربي من مملكته إلى أخيه كبّاب وكانت إقامته في مليانة، وعيّن أخاه رومان على ولاية حمزة، وأسند ولاية نقاوس إلى أخيه خزر، وولاية قسنطينة إلى أخيه بلبار، وعلى الجزائر ومرسى الدجاج لابنه عبد الله، وعلى أشير لابنه يوسف. وعلى إثر انتهائه من الإصلاحات الداخلية لدولته، وجّه الناصر حملة عسكرية إلى بسكرة قادها وزيره خلف بن أبي حيدرة، وكان يحكمها بنو جعفر، وعندما أقدم بلكين على وقام بترحيل بني جعفر وعددا من أعيان المدينة إلى القلعة، فقتلهم الناصر وصلهم، وبوشاية من قادة صنهاجة قام الناصر بقتل وزيره خلف بن أبي حيدرة، وولّى مكانه أبا بكر بن أبي الفتوح المعروف باسم أحمد بن جعفر بن أفلح، وأثناء قيامه بحملة تفقدية بالمغرب، استولى علي بن ركان بمعونة إخوانه من عجيسة على تاقربوست، فرجع الناصر من المسيلة، ونازلهم واسترد منهم تاقربوست، ونجع الناصر من المسيلة، ونازلهم واسترد منهم تاقربوست، وذبح على بن ركان بيده. وعلى صعيد العلاقات الزبرية الحمادية في

عهد الأميرين الجديدين تميم والناصر، اللذين ارتقيا إلى سدّة الحكم في عام واحد وهو سنة 454هـ/1062م، فكانت العلاقة بينهما سيئة للغاية بسبب تدخل الناصر في شؤون إفريقية عن طريق المتمردين على السلطة الزبرية، حيث كتب إليه حمو بن مليل البرغواطي صاحب صفاقس، بالطاعة والولاء، وبعث له هدية، كما وفد إليه أهل قسنطينة ومقدمهم يحيى بن واطاس لتقديم شواهد الإخلاص، أما تونس فلم تكتف بالدخول في طاعة الحماديين، بل وفد شيوخها على الناصر طالبين منه تعيين وال عليها، فولّى عليهم عبد الحق بن عبد العزيز بن خراسان<sup>22</sup>، وبالتالي لم يكن مستبعدا أن تنشب حربًا بين الطرفين في أي لحظة.

### ب- معركة سبيبة و إقرار الهلاليين على مجالات بني حماد:

لم تسعفنا المصادر المغربية بمعلومات وافية حول أول احتكاك بين تميم والناصر، ومن حالفهما، اللهم إلا ما ذكره ابن عذارى بقوله: «وفي سنة 457هـ/1065م، كُسِر عسكر الناصر بن حماد، وكان قد خرج في عدد كثير من صهاجة وزناتة وعدي والأثبج، فلقيتهم رباح وزُغبة وسُليم، فانهزم الناصر، وقُتل من أصحابه خلقٌ كثير» 23، أما ابن خلدون فيرى أنّ هذه الحرب كانت نتيجة للفتن والحروب التي وقعت بين قبيلة رباح من جهة والأثبج من الجهة المقابلة، فوفد على الناصر رجال من الأثبج يطلبون منه الدعم ضد رباح حلفاء تميم «فأجابهم ونهض إلى مظاهرتهم في جموعه من صهاجة وزتاتة 24.

أما المصادر المشرقية فقد أعطتنا معلومات دقيقة حول أسباب المعركة، ومجرياتها، فابن الأثير والنوبري يذكران أنّ تميم وصلته أخبار بأنّ:«الناصر بن علناس يقع فيه في مجلسه ويذمّه، وأنه عزم على المسير ليحاصره بالمهدية، وأنه حالف بعض صنهاجة وزناتة وبني هلال، ليعينوه على حصار المهدية». ودائما حسب الرواية المشرقية التي تذكر أنّ تميم عندما تأكد من صحّة المعلومات الواردة إليه، لجأ إلى الحيلة والدهاء، وذلك بإثارة حلفائه وأصهاره الرياحيين ضدّ الناصر بن علناس، فاستدعى أمراء بني رياح، وقال لهم: «أنتم تعلمون أنّ المهدية حصن منيع أكثره في البحر، لا يقاتل منه في البر غير أربعة أبراج يحمها أربعون رجلا، وإنما جمع الناصر هذه العساكر إليكم «25، فانطلت عليهم الحيلة، وطلبوا منه المساعدة، فأمر لهم بعشرة آلاف دينار، لكل أمير منهم ألف دينار، وألف درع، وألف رمح، وألف سيف هندي، ومن جهتهم لجأ قادة بني رباح إلى نفس الأسلوب الذي استعمله معهم تميم، حيث أرسلوا شيخين

إلى حلفاء الناصر من العرب الهلالية يلومونهم على مساعدتهم له، ويخوّفونهم منه، ومما قالا لهم: «كيف وقعتم في هذا الأمر وأردتم تلاف ملككم؟ هذا الناصر قد سمعتم غدر جده حماد لباديس، وغدر بنيه بعضهم بعضا، وقد اتفق مع زناتة، فإذا وطئ بلدنا بصنهاجة وزناتة قاصدا تميم بن المعز- وتميم في حصن منيع بالمهدية لا يقدر عليه- فعندها يملك بلاد إفريقية ويخرجنا وإياكم عنها»، فاقتنع قادة بني هلال بكلام الشيخين، وقالوا لهما: «والله لقد صدقتم. فإذا التقينا فقاتلونا فإنا ننهزم ونرجع عليهم. فإذا ملكنا رقابهم كان لنا من الغنيمة الثلث ولكم الثلثان» أو بين معلية الزناتي، أو أنّ هذا الثلثان "كه ويبدو أنّ تميم قد عقد اتفاقا مماثلا مع المعز بن زيري بن عطية الزناتي، أو أنّ هذا الأخير جمعته المصلحة مع رياح 77، حيث أرسل إلى من مع الناصر من زناتة فوعدوه بأن ينهزموا أقى وهذا الشكل صارت المعركة محسومة لحلفاء تميم الذين شرعوا في حشد قواتهم انتظارا للموقعة الحاسمة، فاحتوى معسكرهم قبائل رباح وزغبة وسُليم، بينما في الجهة المقابلة احتوى معسكر الناصر إلى جانب قواته النظامية المتكونة من العبيد، وصنهاجة، وزناتة، قبائل عُدي والأثبج، وكانت المواجهة قرب قرية سبيبة أم القريبة من الأربس أقى عام وزناتة، قبائل عُدي والأثبج، وكانت المواجهة قرب قرية سبيبة أم القريبة من الأربس أقى عام 1068هـ/1065م أد.

كانت المعركة سريعة وحاسمة، ودارت كما خطط لها تميم، فحسب الخطة المرسومة حمل بنو رياح على الأثبج وعدي، وحملت زناتة، بقيادة المعز بن زيري على أبناء قبيلته المتحالفين مع الناصر، فانهزمت الطائفتان المتحالفتان مع الناصر كما وقع الاتفاق، وتبعتهم في الهزيمة عساكر الناصر، وأسفرت المعركة عن خسائر فادحة في معسكر الحماديين، حيث بلغ عدد القتلى أربعة وعشرون ألفا، ولم ينج الناصر إلا بأعجوبة صحبة عشرة فرسان حسب النويري، ومائتين حسب ابن خلدون 32، بينما قُتِل أخوه القاسم بن علناس الذي ضعّى بنفسه في سبيل مملكة أخيه، وفي ذلك يذكر صاحب الاستبصار أنّ أخاه هذا نهاه عن قتال العرب، وقال له: «أقم أنت ببلادك وابعث إليهم وصانعهم يأتوك خاضعين وفي جبائك طامعين، فهذا من خُلقِ العرب قديما فلا تلقاهم»، ويُستشف من هذه الرواية مدى سعي الناصر لاصطناع الهلاليين وإلحاقهم بخدمته كجنود، ويضيف نفس المصدر أنه بعد تأكد القاسم بن علناس من المهزيمة، قال لأخيه الناصر: «أعطني تاجك والراية أقم على الجيش، وانج بنفسك، فإن كانت السلامة فمن الله، والا بقيت أنت للناس، فليس منك الخلف»33.

ويصف لنا ابن خلدون ما نتج عن هذه المعركة، بقوله: «واستباحت العرب وزناتة خزائن الناصر ومضاربه. وقُتِل أخوه القاسم ونجا إلى قسنطينة ورياح في اتباعه "<sup>84</sup> وبعد استيلائهم على جميع ما كان في المعسكر من مال وسلاح ودواب، أرسلوا الألوية والطبول، وخيام الناصر بدوابها إلى ابن عمه تميم، فردّها وقال: «يقبح بي أن آخذ سلب ابن عمي»، وهي حركة من تميم تدل على ندمه، وشعوره بتنامي قوة الهلاليين <sup>35</sup>، التي أصبحت تهدد كيان البيت الزيري بشقيه، وهو ما يبرر التوجه الدبلوماسي الذي انتهجه الطرفان بديلا عن الصراع والمواجهة. يتبين لنا مما سبق ذكره أنه إذا كانت معركة حيدران سنة 443ه/1052م، سمحت للهلاليين من التوغل في أراضي إفريقية، وبعبارة أخرى إقليم بني زيري، فإنّ معركة سبيبة من التوغل في أراضي إفريقية، وبعبارة أزاضي المغرب الأوسط، وإقرارهم في إقليم الحماديين.

أما عن تقدم الهلاليين نحو بلاد المغرب الأوسط وما انجرّ عنه من نتائج، فيقول ابن خلدون: «ثم لحق بالقلعة فنازلوها وخرّبوا جنباتها وأحبطوا عروشها، وعاجوا على ما هنالك من الأمصار، ثم طبنة والمسيلة فخرّبوها وأزعجوا ساكنها»، ويضيف ابن خلدون: «وعطفوا على المنازل والقرى والضياع والمدن فتركوها قاعًا صفصفًا أقفر من بلاد الجنّ وأوحش من جوف العير، وغوّروا المياه واحتطبوا الشجر وأظهروا في الأرض الفساد»، ويقول في موضع آخر: «ولما لعير، وغوروا المياد وغلبوا المعز وقومه علها واقتسموا سائر أعمالها، ثم تخطوا إلى أعمال بني حمّاد فأحجروهم بالقلعة، وغلبوهم على الضواحي» أقد إلا أنّ ما ذكره الإدريسي عن مدن وحصون بلاد المغرب الأوسط بعد هجرة الهلاليين، يدل على حسن علاقات أهلها مع العرب، إلى درجة أنهم كانوا يشتركون في الزراعة والتجارة، فيقول عن قسنطينة: «ومدينة القسنطينة عامرة وبها أسواق وتجار وأهلها مياسير ذوو أموال وأحوال واسعة ومعاملات للعرب وتشارك في عامرة وبها أسواق وتجار وأهلها مياسير ذوو أموال وأحوال واسعة ومعاملات للعرب وتشارك في الحرث والادخار»، ويصف حصون المغرب الأوسط بقوله: «وجميع هذه الحصون أهلها مع العرب في مهادنة وربما أضرّ بعضهم ببعض غير أنّ أيدي الأجناد فيها مقبوضة وأيدي العرب مطلقة في الإضرار وموجب ذلك أن العرب لها دية مقتولها وليس علها دية فيمن تقتل» أقد مطلقة في الإضرار وموجب ذلك أن العرب لها دية مقتولها وليس علها دية فيمن تقتل» قد

وتجسيدا لرغبة الطرفين في الصلح، كلّف الناصر وزيره أبي بكر بن أبي الفتوح للوساطة بينه وبين تميم، وكان هذا الوزير محبا لدولة تميم، وكان يشير على الناصر بأن لا يحارب ابن عمه، وأن يتفقا على العرب كي يسهل عليهما إخراجهم، ومباشرة بعد تلقيه أوامر الناصر

بالسعي لإصلاح ذات البين، أوفد الوزير رسولا إلى المهدية، يعتذر ويعرض الصلح، فوافق تميم وأرسل من جهته رسولا إلى الناصر يدعى محمد بن البعبع  $^{88}$ . غير أنّ السفير الزيري، سمح لنفسه بتجاوز مهمته عندما أشار على الأمير الحمادي، ببناء مدينة بجاية  $^{90}$ ، واتخاذها مقرا جديدا للدولة، نظرا لقرب موضعها من إفريقية، وهو ما يُسَهّل رغبة الناصر في الاستيلاء على المهدية، إلا أنّ الأمير تميم اكتشف خيوط هذه المؤامرة، وبمجرد عودة السفير محمد بن البعبع من القلعة، أقدم على قتله  $^{40}$ ، وهذه الحادثة كان لها أثر كبير على العلاقات الزيرية الحمادية، التي ظلّت متوترة إلى غاية سنة  $^{470}$ ه، وهو تاريخ عقد الصلح بين الدولتين  $^{40}$ .

ونتيجة لضغط الهلالية المستمر على بلاد الناصر بن علناس، بعد أن «ملكوا عليهم الضواحي، يتحيّفون جوانهم ويقعدون لهم بالمرصاد، ويأخذون لهم الأتاوة على التصرّف في أوطانهم "40 وما نشأ عن ذلك من فوضى، حيث انقطعت الصلة بين المدن بسبب انتشار ظاهرة قطع السبيل، واضطر الفلاحون إلى الفرار من الضواحي، فوقفت التجارة والفلاحة، وانحصرت العمارة والأمن في السواحل 40 ويقول صاحب الاستبصار: «فلما نجا المنصور 44 إلى القلعة، نزلت عليه جيوش العرب وضيّقوا عليه ببلاده، فكان يصانعهم حتى ضاق ذرعًا بهم، وكان لا يقدر على التصرّف في بلاده، فطلب موضعا يبني فيه مدينة ولا يلحقه فيها العرب، فدُل على موضع بجاية». وفي سنة 640ه 1068م، افتتح الناصر جبل بجاية، واختط به المدينة، وسمّاها الناصرية باسمه، ولكن غلب على المدينة اسم القبيلة التي كانت تقيم بها وهو بجاية، وبعدما عمّر الناصر عاصمته الجديدة، نقل إليها ذخائره واستقر بها سنة 641ه 1069م، ونقل إليها الناس وأعفاهم من الخراج، وشهدت المدينة في عهده ازدهارا كبيرا، فقد بنى بها قصر اللؤلؤة، وأنشأ بها دارًا لصناعة المراكب، واستفحل ملك الحماديين، وبلغت دولتهم من القوة ما جعلها تتفوق على دولة بني زيري في المهدية حسبما ذكره ابن خلدون 64.

### ج- التحالف الحمادي الهلالي:

لم تأن هزيمة سبيبة الناصر بن علناس(454-481ه/1062-1088م) عن الاستعانة بالهلالية مرة أخرى، لتحقيق أطماعه السياسية في إفريقية، وما كان منه إلا إتباع أسلوب ابن عمه تميم مع الهلاليين، عن طريق التحالف مع بعضها ضد البعض، ورغم ما فعلته الأثبج في معركة

سبيبة، إلا أنّ الناصر عمّق صلته بهذه القبيلة، واختصها دون سائر العرب بالرئاسة والإقطاعات 64، وصار يعتمد عليها في كل حملاته العسكرية، فيذكر ابن عذارى أن الناصر حاصر سنة 460ه/1008م، الأربس ومعه الأثبج وافتتحها وأمّن أهلها وقتل عاملها ابن مكراز، كما حاصر بهم في السنة نفسها مدينة القيروان ودخلها، وبايعه أهلها إلا أنه لم يمكث بها خوفا من غدر الهلاليين، فعاد إلى قلعته سنة 461ه/1069م 47. وفيما كان الصراع محتدما بين الصنهاجيين، كان العرب الهلالية بدورهم يتصارعون فيما بينهم بهدف الهيمنة على البلاد، ففي سنة 466ه/1074م، وقيل 467ه/1075م، نشبت حرب شديدة بين زغبة ورياح، وانتهت بانتصار رياح وطرد زغبة من إفريقية، فقام الرياحيون بمساومة الناصر بن علناس لشراء القيروان التي كانت حينها في حيازة زغبة، وبذلك فرض الحماديون سلطتهم على إفريقية ولو لفترة، ويصف ابن خلدون الموقف في إفريقية في تلك الآونة بقوله: «وصارت صاغية أهل إفريقية إلى بغي حماد ملوك القلعة وملكوا القيروان» 48.

وأما عن صراع الحماديين مع زناتة في عهد الناصر، فقد غلب الطابع العدائي بين الطرفين، ولم يأل الناصر جهدا في مقاومة زناتة، فقد قام بعدة حملات عسكرية على المغرب الأوسط 64، وذكر ابن خلدون أنّ المنتصر بن خزرون الزناتي وجد بني عدي في طرابلس عندما أخرجهم الأثبج وزغبة من إفريقية، فقام بتجنيدهم ليتجهوا معه إلى غزو المغرب، وسار بهم حتى استقر بالمسيلة، ودخلت جحافلهم إلى أشير، ويبدو أن المنتصر لم يقو على المواجهة، فحينما خرج إليه الناصر، لاذ بالفرار إلى الصحراء، لكن بمجرد عودة الناصر إلى القلعة، استأنف المنتصر العيلة والدهاء، حيث عرض على المنتصر الصلح مقابل إقطاعه ضواحي الزاب وريغة، وفي الحيلة والدهاء، حيث عرض على المنتصر الصلح مقابل إقطاعه ضواحي الزاب وريغة، وفي نفس الوقت أوعز إلى عامل الحماديين على بسكرة عروس بن سندي، أن يستدرج المنتصر ويقوم بقتله، وفي سنة 604ه/1068م، وصل المنتصر إلى بسكرة فخرج إليه عروس وأشار إلى حشمه بقتل المنتصر عند انكبابه وذويه على الطعام ففعلوا، ثم أُرسلت رأسه إلى الناصر فنصبه ببجاية 50. وبعث أهل الزاب<sup>51</sup> إلى الناصر؛ أنّ الزناتيين وبني غمرت ومغراوة، تحالفوا مع الأثبج ونهبوا بلادهم، فأرسل ابنه المنصور 52 على رأس الجيش فخرّب وُرغلان بلد المنتصر بن خزرون الواقعة جنوب بسكرة، ثم وجّه جنوده إلى ورقلة وعيّن على رأسها عاملا، وقفل بن خزرون الواقعة جنوب بسكرة، ثم وجّه جنوده إلى ورقلة وعيّن على رأسها عاملا، وقفل رأجعا مُحمّلا بالغنائم والسبي، وبلغه أنّ بنى توجين الزناتيين، قد ظاهروا بنى عدى الهلاليين راجعا مُحمّلا بالغنائم والسبي، وبلغه أنّ بنى توجين الزناتيين، قد ظاهروا بنى عدى الهلاليين

على الفساد وقطع السبيل، فبعث إليهم ابنه المنصور فقبض على أميرهم مناد بن عبد الله، وأخيه زبري وعمّيهما الأغلب وحمامة، وأحضرهم إلى الناصر فوبّخهم ثم قتلهم 53 ولم تنحصر العلاقات الحمادية الزناتية، في الخلاف والعداء، وإنما تخللت ذلك فترات عرفت نوعا من التصالح بينهما، حيث يذكر ابن خلدون أنّ بني ومانو 54 الذين كانت لهم الرئاسة على زناتة، تزوج الناصر إحدى بناتهم وكانت أخرى عند ابنه المنصور. هذه الأحداث تعطينا صورة واضحة عن الفوضى التي شهدها المغرب الأوسط في تلك الفترة، ويعود السبب على وجه الخصوص إلى تلك التحالفات التي أبرمتها بطون من قبيلة زناتة مع الهلالية، اقتداء بأعدائهم الصهاجيين 55.

ولما توفي الناصر سنة 481هـ/1089م، قام بالأمر من بعده ابنه المنصور فسار وفق سياسة أبيه 56، فقد استطاع استغلال القبائل الهلالية أحسن استغلال، حيث صالحهم على أن يجعل لهم نصف غلَّة البلاد من تمرها وبرّها وغير ذلك، فأقاموا على ذلك باقي أيامه وأيام ابنه العزبز، وأيام يحيى 57، واستهلّ الأمير الحمادي عهده بمواجهة تمرّد عمّه بلبار في قسنطينة، فوجّه إليه المنصور جيشا بقيادة أبي يكني بن محسن بن القائد بن حماد، فقبض على بلبار ووجّهه إلى القلعة، وأقام أبو يكني واليًا على قسنطينة بإذن من المنصور، وعهد بولاية بونة<sup>58</sup> إلى أخيه وبغلان، إلا أنه في سنة 487هـ/1094م، تعرّض البيت الحمادي لمحاولة انقلابية كبيرة قادها أبو يكني، حيث كلِّف أخاه وبغلان بالذهاب إلى تميم في المهدية عارضا عليه تسليم بونة، فقبل تميم ذلك العرض، وأوفد مع وبغلان ابنه أبو الفتوح كي يستلم المدينة، ومن جهة أخرى تمكن أبو يكني وأخاه وبغلان من توظيف عدد كبير من الهلالية في صفوفهم، وتبادلوا الرسائل مع المرابطين في المغرب الأقصى، ولم يتأخر الرد الحمادي على هذه التطورات، فقد سرّح المنصور عساكره إلى بونة لاسترجاعها، وبعد سبعة أشهر من الحصار، تمكن الجيش من اقتحامها، وقبضوا على أبي الفتوح بن تميم ووجّهوه إلى القلعة حيث أمر المنصور بسجنه، ثم نازلت عساكره قسنطينة، فاضطر أبو يكني للخروج والتحصّن بقلعة في جبل أوراس، فتوجهت إليه العساكر واقتحموا عليه قلعته وقتلوه، أما قسنطينة فقد استولى علها أحد رجالات قبيلة الأثبج يُدعى صُليصل بن الأحمر، فساومه المنصور كي يتنازل له على المدينة مقابل المال، فعادت قسنطينة إلى ممتلكات المنصور من جديد 59.

أما على صعيد الصراع مع زناتة، فقد ساءت العلاقة بين المنصور وبين أصهاره من بني ومانو، بسبب تحالفهم مع المرابطين، فعندما غزا قائد الجيش المربطي مزدلي بن تبلكان، تلمسان سنة 472هـ/1080م، تمكن من الاستيلاء عليها، لتتخذ منذ سنة 474هـ/1082م، قاعدة لجند المرابطين وعتادهم بالمنطقة 60، ونصّب يوسف بن تاشفين على المدينة عاملا له يدعى محمد بن يغمر المسوفي، فأخذ هذا الأخير في الإغارة على ممتلكات الحماديين، حيث استولى على وهران 61، وجبال الونشريس، وشلف 62 وتنس 63، إلى أن نازل الجزائر سنة 475ه/1083م64، وببدو أن هذا الغزو كان بمساعدة قبيلة بني ومانو، الأمر الذي أغضب المنصور فسيّر جيشا إلى بني ومانو وخرّب حصون ماخوخ، وضيّق على ابن يغمر المسوفي، فاضطرّ يوسف بن تاشفين إلى التصالح معه ووضع حدّ للغارات المرابطية على الممتلكات الحمادية، إلا أن المرابطين لم يلتزموا بهذا الصلح، فسرعان ما عادوا إلى الإغارة على بلاد المنصور، فبعث إليهم ابنه الأمير عبد الله، ولما سمع به المرابطون رجعوا إلى مراكش، في حين شنّ عبد الله غارة على قبيلة بني ومانو المتمردة، وتمكن من فرض سيطرته على المغرب الأوسط، وعاد إلى بجاية 65، وبعد وفاة ابن يغمر المسوفى خلفه على تلمسان أخوه تاشفين، فغزا أشير وافتتحها وخرّبها، وكان لقبيلة بني ومانو بقيادة ماخوخ دور في ممالأته وامداده، فحقد عليهم المنصور وخرج لغزوهم، لكنه هُزم أمامهم، فولَّى راجعا إلى بجاية وأول ما دخل قصره قام بقتل زوجته أخت ماخوخ، انتقاما من أخها، وكان لا بد من مواجهة عسكرية بين الحماديين والمرابطين، نتيجة للتوتر المستمر للعلاقة بين الجانبين، بداية بالتواجد المرابطي المستمر على جزء معتبر من القسم الغربي للدولة الحمادية منذ سنة 472ه/1080م66، ثم توترت العلاقات أكثر حين لجأ أمراء الطوائف المخلوعين إلى المغرب الأوسط، حيث قبل المنصور استضافة ولى عهد ألمربة 67 معز الدولة بن صمادح، وأهله وبعض رعيته، الذي لجأ إليه فرارا من قوات المرابطين التي استولت على ملكه في الأندلس، فأقطعه المنصور منطقة تدلس 68 التي أقام بها حتى آخر حياته 69.

وفي سنة 496ه/1103م، حشد المنصور قواته لغزو تلمسان، وقد اشتملت جيوشه بالإضافة إلى الصنهاجيين والزناتيين، تحالف كبير من القبائل الهلالية متمثلة في الأثبج ورياح وزغبة وربيعة والمعقل، وزحف على تلمسان على رأس عشرين ألف مقاتل، وكي يتحكم في زمام المعركة، اعتمد خطة بمقتضاها جعل جزءا من جيشه يسبقه ليدخل في مناوشات مع جيش

المرابطين على مشارف تلمسان، على أن تباغت قواته المتبقية مؤخرة جيش ابن يغمر. ونجحت الخطة؛ حيث غادر تاشفين تلمسان متوجها إلى منطقة تُسالة المحاذية لتلمسان، فالتحم مع مقدمة الجيش الحمادي، بينما تمكن القسم الثاني من عساكر المنصور، من ضرب مؤخرة المجيش المرابطي ملحقا به هزيمة نكراء، فأُجبرت قواته على اللجوء إلى جبل الصخرة المحاذي لمدينة تلمسان، وبينما دخلت قوات المنصور إلى تلمسان لنهها، خرجت إلهم زوجة تاشفين بن يغمر، وتقدمت للمنصور والتمست منه الرحمة، متوسلة له بوشائج صهاجة بأن يطلق الأسرى، فأكبر قصدها وأكرم موصلها، وأفرج عن كل الأسرى، وأجلى جنوده من تلمسان في صبيحة نفس اليوم وولي راجعا إلى القلعة 70.

ويبدو أن القبائل الهلالية كان دورها حاسما في تحديد نتيجة تلك المعركة، ولئن أحجمت المصادر عن ذكر أعدادهم في صفوف الجيش الحمادي، إلا إجمالا ضمن باقي الأصول الأخرى المكونة للجيش، حيث أحصى ابن الخطيب قوات الحماديين باثنتي عشر محلة، أي ما يعادل أربعة وعشرين ألف مقاتل 71، والمؤكد أنّ عدد الهلاليين في صفوف القوات الحمادية كان كبيرا ومؤثرا، وما الرسالة التي بعثها يوسف بن تاشفين إلى المنصور بن الناصر يؤنبه بسبب اعتماده على العناصر الهلالية إلا دليلا لتأكيد ذلك، فردًا على رسالة وردت إليه من المنصور الحمادي لم نقف على نصها، بدأ يوسف بن تاشفين رسالته إلى المنصور بتذكيره بوصول كتابه الذي أرسله إليه، ثم خاطبه بلهجة صريحة وقاسية، متهما إياه بالتجني، ومعاتبا إياه بسبب تحالفه مع الهلاليين: «إلى صاحب قلعة حماد وصل كتابك الذي أنفذته من وادي منى 27 صادرا عن الوجهة التي استظهرت عليها بأضدادك وأجحفت بطارفك وتلادك...وجدناك تتجنى وثُثَرَبُ على من لم يستوجب التثريب...تستدعي ذؤبان العرب وصعاليكهم من مبتعد ومقترب، فتعطيهم ما في خزائنك جزافا، وتنفق عليهم ما كازه أوائلك إسرافا، وتمنح أهل العشرات مئين وأهل المثين في خزائنك جزافا، وتنفق عليهم ما كازه أوائلك إسرافا، وتمنح أهل العشرات مئين وأهل المثين آلافًا، كل ذلك تعتضد بهم، وتعتمد على تعصبهم لك وتألّهم، وتعتقد أنهم جُنتك من المحاذير، وحماك دون المقادير ...» 73.

وهناك تساؤل أثاره الدارسون حول عدم مواصلة المرابطين زحفهم نحو الشرق، وتفضيلهم الشمال، خصوصا وأنّ إمارة بني حماد تراجعت قوتها، وصارت في متناول المرابطين، فهناك من يفسر ذلك بتمكن الحماديين من ردع جيوش المرابطين التي اضطرت للتراجع<sup>74</sup>، بينما عزا البعض ذلك إلى إبقاء المرابطين على صلات القربي بينهم وبين بني حماد<sup>75</sup>، في حين رد طرف

ثالث ذلك إلى استغاثة أمراء الأندلس بالمرابطين<sup>76</sup>، وفي تقديرنا فإنّ هزيمة تلمسان، وما رآه قادة الجيش المرابطي من شراسة المقاتل الهلالي، وخشية من اجتياحهم للمغرب الأقصى، هذه الأسباب مجتمعة هي التي فرضت على المرابطين توقيف مشروعهم التوسعي في المغرب الأوسط.

وبعد وفاة المنصور سنة 498ه/1105م، خلفه ابنه باديس<sup>77</sup> على العرش الحمادي، وكان كما وصفته المصادر شديد البأس، عظيم السطوة، سريع البطش، ولم يُعمّر في الحكم طويلا، فقد دامت عهدته ثمانية أشهر فقط، بدأها بالتنكيل برجال حكمه، حيث أقدم على قتل عبد الكريم بن سلمان وزير أبيه المنصور، ولما غادر القلعة للاستقرار في بجاية، قتل عاملها، ثم امتدّت إساءته إلى أخيه العزيز حيث نفاه إلى جيجل بعدما عزله عن الجزائر التي كان واليا عليها في عهد والدهما المنصور، ولقي باديس حتفه قبل أن يستكمل سنة من حكمه، ويقال أن أمه هي التي سمّته لأنه كان عهدها ويتوعدها. وبعد وفاة باديس ولي بعده الحكم أخوه العزيز (498-515ه/1105-1121م)، وقد استدعاه من جيجل قائد الأسطول العمادي علي بن حمدون فتمت مبايعته، وكانت سياسته شبهة بسياسة والده وجدّه الناصر، حيث عمل على التقرب من جميع جيران مملكته، فقد صالح زناتة وتزوج ابنة الزعيم الزناتي ماخوخ اعتداء بوالده وجده "، وتقرّب من أبناء عمومته الزيرين، وتمتينا للروابط التي أصبحت قائمة بين الطرفين، تزوج الأمير الحمادي العزيز ببدر الدجى ابنة الأمير يحيى بن تميم ودخل بها سنة بين الطرفين، تزوج الأمير الحمادي العزيز ببدر الدجى ابنة الأمير يحيى بن تميم ودخل بها سنة أحضاعها وإدخالها في طاعته، كما نازل تونس فاضطر صاحها أحمد الخراساني إلى الدخول في طاعته ".

وأما على صعيد العلاقات مع المرابطين، فوفاة يوسف بن تاشفين سنة 500ه/1107م، تسببت في اختلال أحوال الدولة المرابطية، وواجه خليفته على بن تاشفين مشاكل كثيرة يلخصها المراكشي بقوله: «فظهرت في بلاده مناكر كثيرة، وذلك لاستيلاء أكابر المرابطين على البلاد ودعواهم الاستبداد، وانتهوا في ذلك إلى التصريح، فصار كلٌ منهم يُصرح بأنه خير من علي أمير المسلمين وأحق بالأمر منه، واستولى النساء على الأحوال وأُسندت إليهن الأمور»80، ونتيجة لهذه الظروف لم يعد حكام المرابطين يتطلعون إلى التوسع على حساب جيرانهم الحماديين. أما الهلاليين فإنهم بسبب غياب الأمير الحمادي عن القلعة واقامته الدائمة في بجاية منذ تربعه

على العرش، قاموا بالإغارة على القلعة «فاكتسحوا جميع ما وجدوه بظواهرها، وعظم عيهم» 18، ولم تنجح الحامية التي تركها الحماديون في القلعة من صد عدوانهم، وعندما بلغ الخبر إلى العزيز (498-515ه/1015ء) 10. جهّز جيشا بإمارة ابنه يحيى (515-1121م) 28 وقائده علي بن حمدون، وعند وصولهم إلى القلعة أمّنوا الهلاليين، وعاتبوهم على فعلهم وولّوا عائدين إلى بجاية، وفي سنة 515ه/1122م، توفي العزيز فخلفه ابنه يحيى، وتصفه المصادر بأنه كان مستضعفا مغلبا للنساء مولعًا بالصيد واللهو، لا ينظر في شيء من أمور مملكته، وترك أمور الدولة بيد عائلة بني حمدون 38، وهو أول من ضرب السكة من الأمراء الحماديين، وكتب على أحد وجهها: « واتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون 84، وعلى الوجه الآخر: «بسم الله الرحمن الرحيم ضُرب هذا الدينار بالناصرية سنة ثلاث وأربعين وخمسمائة». ويبدو أنّ علاقته مع أبناء عمومته في المهدية لم تكن على ما يرام، فقد كان يحيى يتطلع للتوسع على حساب المدن الواقعة تحت سيطرتهم أو التي يسيطر عليها العرب، فعندما شقّ عليه ابن مروان عصا الطاعة في توزر، وجّه يحيى أو التي يسيطر عليها العرب، فعندما شقّ عليه ابن مروان عصا الطاعة في توزر، وجّه يحيى على ابن مروان وأرسله إلى يحيى فسجنه في الجزائر إلى أن هلك في معتقله، وبعث مطرف ابنه على ابن مروان وأرسله إلى يحيى فسجنه في الجزائر إلى أن هلك في معتقله، وبعث مطرف ابنه الى تونس فافتتحها ونازل المهدية فامتنعت عليه 85.

وتذكر المصادر أنّ وفدا من عرب بني هلال وفد على يحيى بن العزيز طالبين منه مساعدة عسكرية لامتلاك المهدية، تاركين أولادهم عنده كرهائن، وحسب ابن الأثير فإن سبب ذلك هو النفوذ المتزايد لأحد الأمراء العرب لدى الأمير الزيري الحسن بن علي، فحسده غيره من العرب<sup>86</sup>، بينما يذكر التجاني أنّ السبب يعود لخلاف بين الحسن وبين ابن عمه يحيى بن العزيز<sup>77</sup>، في حين يُرْجِع ابن أبي دينار السبب إلى الصلح الذي أبرمه الأمير الزيري الحسن بن علي مع صاحب صقلية رجار مخافة من شره، ولشعوره بالعجز عن مواجهته عسكريا، فلم يُرضِ هذا الصلح المهين أهل المهدية، وقاموا بمكاتبة الأمير الحمادي يحيى بن العزيز وأطمعوه بتسليم المهدية قارسل يحيى سنة 259ه/1135م، أسطولا في البحر وجيشا في البر قائده الفقيه مطرف بن حمدون وانظم إليه جمع كثير من عرب بني هلال، حتى نزلوا على المهدية وحاصروها برا وبحرا، وأظهر مطرف أنه يريد استلام المدينة دون قتال، وبعد حصار دام سبعين يوما نشب القتال بين الطرفين إلا أنّ مطرف فشل في اقتحام المهدية لحصانها، وفي

تلك الأثناء وصلت نجدة بحرية من رجار صاحب صقلية، وأمام هذه التطورات اضطر الجيش الحمادي للانسحاب. وكانت نتائج هذه الحملة وخيمة على الجانب الحمادي، فمن جهة ساهمت في تعميق حدّة الخلاف بين الحماديين والزيريين، كما أنها فتحت على الحماديين باب الصراع مع النورمان، ففي سنة 537ه/1143م، بعث رجار حملة عسكرية إلى جيجل وكانت تابعة للحماديين، فأخذها عنوة وسفك دماء أهلها وسبى حريمها وأحرقها بالنار<sup>89</sup>، واستولى سنة 539ه/1145م، على مدينة برشك<sup>90</sup> الساحلية وقتل أهلها وسبى حريمها وباعهم سعقلية 19.

وفي سنة 546هـ/540م، عزم الخليفة الموحدي عبد المؤمن على فتح بجاية، وكان لما أراد السير إليها، اتجه من مراكش  $^{92}$  إلى سبتة  $^{69}$  فظن الناس أنه يريد العبور إلى الأندلس، وأوقف حركة القوافل إلى شرق المغرب، وهي خطة أراد من خلالها عبد المؤمن مباغتة الحماديين، وسار من سبتة سنة 547هـ/548هـ/541م، فلم يشعر أهل بجاية إلا وهو في أعمالها  $^{99}$ . وكانت القبائل العربية أكثر القبائل دفاعا عن الدولة الحمادية، وظلوا يقاومون حتى بعد أن استسلم بنو حمّاد، حين خانهم وزيرهم أبو محمد ميمون بن علي بن حمدون، الذي فرّ إلى بني سُليم، فكتب إليه عبد المؤمن بالأمان، فترك العرب وبني حمّاد والتحق بعبد المؤمن، وفتح له باب بجاية عاصمة بني حمّاد $^{39}$ 6، أما يحيى فقد فرّ إلى قسنطينة وكان بها أخوه الحسن بن العزيز، فأقام بها أياما إلى أن دخل في طاعة الموحدين، ووصل إلى الخليفة عبد المؤمن فأكرمه، ورحل معه إلى مراكش، ثم أسكنه بمدينة سلا إلى أن توفي ودُفن في مقابرها الجوفية مما يلي البحر، وبذلك انقرضت دولة بني حماد  $^{90}$ .

خلاصة القول أن الحماديين نجحوا في استمالة القبائل الهلالية اقتداء ببني عمومتهم الزيريين في وقت مبكر، واستطاعوا توظيفهم في مشاريعهم التوسعية على حساب الزيريين وفي حروبهم مع عدوهم التقليدي زناتة، ثم مع دولة المرابطين، كما استعانوا بهم للوصول إلى سُدّة الحكم، وعانى حكام بني حماد من المزاج المتقلب للهلاليين، وخصوصا قدرتهم على التكيف والتحالف مع أي جهة تدفع لهم أكثر، إلا أنّ ما يحسب للهلاليين، هو أنهم كانوا أكثر القبائل دفاعا عن الدولة الحمادية أمام الموحدين، وظلوا يقاومون حتى بعد أن استسلم بنو حمّاد.

### الهوامش:

1- الهلالية وبني هلال؛ تسمية أطلقت على القبائل العربية التي اجتاحت بلاد المغرب الإسلامي في بداية القرن الخامس الهجري/ الحادي عشر الميلادي، وشملت لفظة الهلالية باقي القبائل العربية المتحالفة مع الهلاليين من باب إطلاق اسم الجزء على الكل، ولأنّ الرياسة حينها كانت لقبيلة بني هلال صارت القبائل المتحالفة معهم مندرجة في جملتهم، ويرى أحد الباحثين أنّ هناك عامل مساعد على استئثارهم بالشهرة يتصل بالاسم« هلال» وسهولة دورانه على الألسنة. انظر: عبد الرحمن بن خلدون: ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، مراجعة: سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، 2000، ج6، ص23؛ وعبد الحميد يونس: الهلالية في التاريخ والأدب الشعبي، كتب عربية، ص52؛ وحسن على حسن: الحضارة الإسلامية في يونس: الهلالية عصر المرابطين والموحدين»، ط1، مكتبة الخانجي بمصر، 1980، ص307.

<sup>2</sup>- الزبريين: نسبة إلى زبري بن مناد بن منقوش بن صنهاج الأصغر، من تلكاتة وهي فرع من قبيلة صنهاجة، وكان من أعظم ملوك البربر، وأول من ملك من الصنهاجيين بالمغرب الأوسط، وكانت بينه وبين الزناتيين حروبا كثيرة، وعند قيام الدولة الفاطمية كان زبري من مناصريها، ودعمهم أيام ثورة أبي يزيد الخارجي فكافأه الفاطميون بتوسيع نفوذه، واستخلاف ابنه بلكين على بلاد المغرب، وكانت نهايته على يد قبيلة زناتة. انظر: ابن خلدون: العبر، ج6، ص202 وما بعدها؛ وشمس الدين بن خلكان: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تح: عبد إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ج2، ص343؛ وشهاب الدين النوبري: نهاية الأرب في فنون الأدب، تح: عبد المجيد ترحيني، دار الكتب العلمية، بيروت، ج24، ص85 وما بعدها.

<sup>6</sup>- الحماديون: نسبة إلى المؤسس حماد بن بلكين(449-419ه/1014-1029م) الذي قاد حركة انفصالية ضد بني عمه الزيريين، وقام ببناء القلعة سنة 398ه/1008م، معلنا بذلك عن قيام كيان سياسي جديد، مخالفا لكل ما يمت لدولة ابن أخيه باديس بصلة، فقد أظهر السنّة، وخلع طاعة العبيديين، وأعلن تبعيته لآل العباس. انظر: ابن خلدون: العبر، ج6، ص228؛ ولسان الدين ابن الخطيب: أعمال الأعلام فيمن بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام وما يتعلق بذلك من الكلام، تح: سيّد كسروي حسن، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، 2003، ج2، ص322.

4- حماد(405-419ه/1019-1029م): هو حماد بن بلكين بن زيري بن مناد، كان نسيج وحده، وفريد دهره، وفحل قومه، درس الفقه والجدل في القيروان، وكان شجاعا جوادا، وداهية حصيفا، وأخباره مشهورة، وهو الذي بنى القلعة المنسوبة إليه، فاتخذ بها القصور العالية، والقصاب المنيعة، والمساجد الجامعة، والبساتين الأنيقة، ونقل إليها الناس من سائر البلاد، توفي سنة 419ه/ 1029م. انظر: ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص 229.

5- القائد بن حماد (419-446هـ/1028هـ/1058م): ولي الحكم بعد وفاة والده حماد سنة 419هـ/1028م، كان جبّارا، سديد الرأي، عظيم القدر، خلع دعوة العبيديين كما فعل ابن عمه المعز بن باديس، إلا أنّ ابن خلدون يقول أنّ القائد راجع دعوة العبيديين لما نقم عليه المعز، ولقّبوه شرف الدولة، توفي سنة 446هـ/1054م، وخلفه ابنه محسن. انظر: العبر، ج6، ص229؛ وابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص329.

- أ- ابن خلدون: العبر، ج6، ص229؛ وابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص329.
  - <sup>7</sup>- نهاية الأرب: ج24، ص114، 122.
- 8- أبو الحسن علي بن الأثير: الكامل في التاريخ، تح: أبي الفدا عبد الله القاضي، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، 1987، ج8، ص248؛ وابن خلدون: العبر، ج6، ص229.
- و- ابن خلدون: العبر، ج6، ص20، 229؛ ومارسيه جورج: بلاد المغرب وعلاقاتها بالمشرق الإسلامي في العصور الوسطى، تر: محمود عبد الصمد هيكل، منشأة المعارف، الإسكندرية، دت، ص227.
  - 10- السجلات المستنصرية: تحقيق: عبد المنعم ماجد، دار الفكر العربي، 1954، ص44.
    - 11- ابن الأثير: الكامل، ج8، ص372.
- 12- أبو عبيد الله البكري: المسالك والممالك، تح: أدربان فان ليوفن وأندري فيري، الدار العربية للكتاب، 1992، ص 710.
- 13- ابن الأثير: الكامل، ج8، ص317؛ وابن خلدون: العبر، ج6، ص229؛ وابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص329؛ وابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص329.
- 1- بلكين بن محمد (447-454هـ/1062-1062م): هو بلكين بن محمد بن حماد بن بلكين بن زيري، ملك القلعة إثر تخلصه من محسن بن القائد سنة 447هـ، كان شهما حازما سفّاكا للدماء، كثير الغزو، قتله ابن عمه الناصر بن علناس انتقاما منه على قتل أخته. انظر: ابن خلدون: العبر، ج6، ص229؛ وابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص330-331.
  - <sup>15</sup>- العبر، ج6، ص229.
  - <sup>16</sup>- ابن الأثير: الكامل، ج8، ص297؛ والنوبري: نهاية الأرب، ج24، ص121.
- <sup>77</sup> المرابطين: نسبة للرباط الذي أسسه زعيمهم عبد الله بن ياسين(ت 151هـ/1059م) في أعالي حوض نهر السنغال، ونظرا لجهادهم وصبرهم أطلق عليهم تسمية المرابطين، ويعتبر يوسف بن تاشفين(454-500ه/1060م) أبرز وجوه هذه الحركة، فهو الذي أسس مراكش واتخذها عاصمة للدولة، وغزا الأندلس وأخضعها لسلطته بعد معركة الزلاقة الشهيرة. انظر: ابن خلدون: العبر، ج6، ص242 وما بعدها؛ ومبارك بن محمد الميلي: تاريخ الجزائر في القديم والحديث، المؤسسة الوطنية للكتاب، ج2، ص281 وما بعدها. بعدها.
- 18- يوسف بن تاشفين(454-500ه/1062م): أبو يعقوب يوسف بن تاشفين بن إبراهيم بن تومرت بن ورتاقط بن منصور بن مصالة بن منصور بن أمية بن وانصال اللمتوني الصنهاجي الحميري، أمير المسلمين وملك الملثمين، كان رجلا خيّرا صالحا شجاعا مرابطا مجاهدا، كان زاهدا في الدنيا، لباسه الصوف وأكله الشعير ولحوم الإبل وألبانها، خُطب له في بلاد المغرب على نحو ألفي منبر، كان محبا للعلماء مكرما للصلحاء، توفي بمراكش وعمره مائة سنة. انظر: ابن خلكان: المصدر السابق، ج7، ص112؛ وعلى بن أبي زرع: الأنيس

المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط، 1972، ص 136، و31، وابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص 388، 393.

1- فاس: هي قطب بلاد المغرب الأقصى وقاعدته، وهي عبارة عن مدينتان بينهما نهر كبير، تسمى الأولى عدوة الأندلسيين وأُسّست سنة 193ه، وتسمى الثانية عدوة القروبين وأُسّست سنة 193ه، في عهد إدريس الثاني. انظر: أبو عبد الله الشريف الإدريسي: نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، 2002، صحمد بن عبد المنعم الحميري: الروض المعطار في خبر الأقطار، تح: إحسان عباس، ط2، مكتبة لبنان، بيروت، 1984، ص434.

<sup>20</sup> الناصر بن علناس (454-481هـ/1082-1088م): هو الناصر بن علناس بن حماد بن بلكين بن زيري بن مناد، وصل إلى الحكم في سنة 454ه بعد انتقامه من بلكين بن محمد بن حماد، الذي قتل أخته، كان جريئا على سفك الدماء، شديد الغيرة على النساء، عظم شأن آل حماد في أيامه، فبنى المباني العجيبة المؤنقة، وشيّد المدائن العظيمة، وهو الذي بنى مدينة بجاية وسمّاها الناصرية، وبنى بها قصر اللؤلؤة، وغزا المغرب، توفي سنة 1840هـ انظر: ابن خلدون: العبر، ج6، ص 229، 222؛ وابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص 333.

<sup>21</sup>- أبو الحسن بن بسام علي الشنتريني: الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تح: إحسان عباس، ط1، دار الثقافة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، 1979، القسم الأول، المجلد الأول، ص190؛ وابن خلدون: العبر، ج6، ص229؛ وابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص330؛ وموسى هيصام: الجيش الجزائري في العهد الحمادي، منشورات مديرية الثقافة، المدية، 2008، ص118.

22- ابن خلدون: العبر، ج6، ص217، 230؛ وروجي إدريس: نفسه، ج1، ص304.

23- أبو عبد الله بن عذارى المراكشي: البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تح: ج. س. كولان وإ. ليفي بروفنسال، ط3، دار الثقافة، بيروت، 1983، ج1، ص299.

<sup>24</sup>- ابن خلدون: العبر، ج6، ص230.

<sup>25</sup>- الكامل، ج8، ص ص372-373؛ ونهاية الأرب، ج24، ص122.

26- النويري: نهاية الأرب، ج24، ص123.

27- روجي إدريس: المرجع السابق، ج1، ص306.

<sup>28</sup>- ابن الأثير: الكامل، ج8، ص373؛ والنوبري: ونهاية الأرب، ج24، ص123.

<sup>29</sup> سَبِيبة: مدينة قديمة، من أعمال القيروان، ذات أنهار، ومياه سائحة، يسكنها العرب والبربر. انظر: الاستبصار، ص161؛ وشهاب الدين أبو عبد الله ياقوت الحموي: معجم البلدان، دار صادر، بيروت، 1977، ج3، ص186.

30- الأربس: مدينة وطاء من الأرض، تقع غربي جبل زغوان، بينها وبين باجة مرحلتان، ومن الأربس إلى القيروان ثلاث مراحل، وهي مسوّرة ولها ربض كبير، ولها معدن حديد وهي على مزارع الحنطة والشعير، وبأرضها يكثر الزعفران. انظر: البكري: المصدر السابق، ص706؛ والإدريسي: نزهة المشتاق، ص292.

<sup>31</sup>- ابن عذارى: البيان، ج1، ص299؛ ابن الأثير: الكامل، ج8، ص372؛ والنوبرى: نهاية الأرب، ج24، ص122.

- <sup>32</sup>- الكامل، ج8، ص373؛ ونهاية الأرب: ج24، ص123؛ والعبر: ج6، ص230.
- 33- مجهول: الاستبصار في عجائب الأمصار، نشر وتعليق: سعد زغلول عبد الحميد، دار النشر المغربية، الدار البيضاء، 1985، ص129.
  - <sup>34</sup>- العبر: ج6، ص27.
- <sup>35</sup>- ابن الأثير: الكامل، ج8، ص373؛ والنوبري: نهاية الأرب، ج24، ص123-124؛ وهيصام: المرجع السابق، ص115.
  - <sup>36</sup>- العبر: ج6، ص27؛ ج7، ص61.
  - <sup>37</sup>- نزهة المشتاق، ص263، 265.
  - 38- ابن الأثير: الكامل، ج8، ص373؛ والنويري: نهاية الأرب، ج24، ص124.
- <sup>95</sup> بجاية: مدينة عظيمة، تقع ما بين جبال شامخة، ويحيط بها البحر من ثلاث جهات، وهي مدينة الغرب الأوسط وقاعدة ملك بني حماد، شيدها الناصر بن علناس، وعمرت بخراب القلعة، وأهلها تجار مياسير، وبها من الصناعات والصُنّاع ما ليس بكثير من البلاد. انظر: الإدريسي: نزهة المشتاق، ص260؛ والاستبصار: ص129-130؛ والحموي: المصدر السابق، ج1، ص339.
  - <sup>40</sup>- ابن الأثير: الكامل، ج8، ص374-375؛ والنوبري: نهاية الأرب، ج24، ص125،125،126.
    - <sup>41</sup>- ابن عذارى: البيان، ج1، ص300.
      - 42- ابن خلدون: العبر: ج6، ص27.
    - 43- الميلى: المرجع السابق، ج2، ص185.
- 44- أطلق صاحب الاستبصار على الناصر اسم المنصور، وكما هو معروف تاريخيا الناصر هو الذي جرت في عهده معركة سبيبة.
  - 45- العبر: ج6، ص231، 232؛ والاستبصار، ص129، 130.
- <sup>46</sup>- ابن خلدون: العبر، ج6، ص27؛ وعبد الحليم عويس: دولة بني حماد صفحة رائعة في تاريخ الجزائر، ط2، دار الصحوة للنشر والتوزيع، القاهرة، 1991، ص134.
  - 47- ابن عذارى: البيان، ج1، ص299؛ وابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص333.
  - 48- ابن الأثير: الكامل، ج8، ص408؛ وابن عذارى: البيان، ج1، ص300، وابن خلدون: العبر، ج6، ص217.
    - 49- روجي إدريس: المرجع السابق، ج1، ص323.
    - 50- ابن خلدون: العبر، ج6، ص231؛ ج7، ص59؛ وروجي إدريس: المرجع السابق، ج1، ص323.
- <sup>15</sup>- الزاب: كورة عظيمة ونهر جزار في بلاد المغرب، بينه وبين القيروان عشرة مراحل، ويضم مدن كثيرة أهمها المسيلة ونقاوس وطبنة وبسكرة وتهودة وغيرها. انظر: الحميري: المصدر السابق، ص281؛ والحموي: المصدر السابق، ج3، ص124.
- <sup>52</sup>- المنصور (481-498ه/408-1105م): هو المنصور بن الناصر بن علناس، كان صغيرا عندما ارتقى إلى المنصور (481-408ه/1007م، وقد الحكم سنة 481ه/1077م، وقد الحكم سنة 481هـ/1078م، وقد

وصلته كتب الملوك بالتعزية بأبيه والتهنئة بالملك، منهم يوسف بن تاشفين وجدّه لأمه تميم بن المعز، اقتفى آثار أبيه في الحزم والعزم والرئاسة، وكان جمّاعةً مولعًا بالبناء، وتشييد المصانع واتخاذ القصور. انظر: ابن الأثير: الكامل، ج8، ص455؛ وابن خلدون: العبر، ج6، ص232؛ وحسن حسني عبد الوهاب: شهيرات التونسيات، المطبعة التونسية، تونس، 1934، ص55؛ وروجي إدريس: المرجع السابق، ج1، ص325.

- 53- ابن خلدون: العبر، ج6، ص231؛ وروجي إدريس: المرجع السابق، ج1، ص324.
- 54- بني ومانو: إحدى قبائل زناتة، وكانت رفقة قبيلة يلومي أوفر بطون زناتة وأشدّهم شوكة، ومواطنهم جميعا بالمغرب الأوسط، وكان الصنهاجيون يستعملونهم في حروبهم، وكانت رياسة بني ومانو في بيت منهم يعرفون ببني ماخوخ. انظر: ابن خلدون: العبر، ج7، ص74-75.
  - 55- ابن خلدون: العبر، ج6، ص233؛ وروجي إدريس: المرجع السابق، ج1، ص324.
    - 56- ابن الأثير: الكامل، ج8، ص455؛ وابن خلدون: العبر، ج6، ص232.
- <sup>57</sup> عبد الواحد المراكشي: المعجب في تلخيص أخبار المغرب، تح: محمد سعيد العربان، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، 1963، ص294؛ وعودس: المرجع السابق، ص146.
- 58- بونة: مدينة قديمة من بناء الأُول وفها آثار كثيرة، تقع على نحر البحر ويطل علها جبل زغوغ وهو كثير الثلج، وكانت للمدينة أسواق حسنة وتجارة مقصودة، وبها معادن الحديد، ولها أقاليم وأرض واسعة تغلبت عليها القبائل العربية. انظر: الإدريمي: نزهة المشتاق، ص291؛ والاستبصار، ص127.
  - 59- ابن خلدون: العبر، ج6، ص232-233؛ وروجي إدريس: المرجع السابق، ج1، ص326.
  - 60- ابن أبي زرع: الأنيس، ص143؛ وابن خلدون: العبر، ج6، ص233؛ وهيصام: المرجع السابق، ص118.
- <sup>61</sup> وهران: هي مدينة على ضفّة البحر بناها جماعة من الأندلسيين البحريين بالاتفاق مع قبائل البربر المجاورين لها، وعلى المدينة سور متقن من التراب، وبها أسواق وصنائع كثيرة. انظر: الإدريسي: نزهة المشتاق، ص252؛ والاستبصار، ص133.
  - 62- شلف: مدينة قديمة فها آثار، والها ينسب النهر الكبير. انظر: الاستبصار: ص171.
- <sup>63</sup>- تنس: هي مدينة قديمة على مقربة من ضفّة البحر، عليها سور حصين، ويها مسجد جامع وأسواق كثيرة، ولها نهر يسمى تامن، وهي كثيرة الزرع رخيصة الأسعار. انظر: الإدريسي: نزهة المشتاق، ص251؛ والاستبصار، ص133.
  - 64 ابن أبي زرع: الأنيس، ص143؛ وابن خلدون: العبر، ج7، ص75؛ وهيصام: المرجع السابق، ص118.
    - 65- ابن خلدون: العبر، ج6، ص233؛ وروجي إدريس: المرجع السابق، ج1، ص327.
      - 66- العبر: ج7، ص75؛ وهيصام: المرجع السابق، ص118.
- <sup>67</sup>- ألمرية: مدينة محدثة بالأندلس، أمر ببنائها الأمير الناصر لدين الله عبد الرحمن بن محمد، سنة 344هـ/956م، وهي من أشهر مراسي الأندلس وأعمرها، ومن أجلّ أمصارها وأشهرها. انظر: الحميري: المصدر السابق، ص537.

- 68- تدلس: هي مدينة لها سور حصين وديار ومنتزهات، تبعد عن بجاية بسبعين ميلا، وعن مرسى الدجاج بأربعة وعشرين ميلا. انظر: الإدريسي: نزهة المشتاق، ص259.
- 69- ابن أبي زرع: الأنيس، ص155؛ وابن خلدون: العبر، ج6، ص234؛ والقادري بوتشيش: تاريخ الغرب الإسلامي قراءات جديدة، ط1، دار الطليعة، بيروت، 1994، ص83.
- <sup>70</sup>- ابن خلدون: العبر، ج6، ص234؛ ؛ وابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص333؛ ؛ وروجي إدريس: المرجع السابق، ج1، ص330؛ ورشيد بورويبة: الدولة الحمادية، تاريخها وحضارتها، ديوان المطبوعات الجامعية، الجائز، 1977، ص77.
  - <sup>71</sup>- أعمال الأعلام، ج2، ص333؛ وهيصام: المرجع السابق، ص47.
  - <sup>72</sup>- وادى منى من أحواز طنجة. انظر: ابن أبى زرع: الأنيس، ص143.
- 73 أبو نصر بن خاقان: قلائد العقيان ومحاسن الأعيان، ط1، مكتبة المنار، الأردن، 1989، ص310-311؛ وابن بسام: المصدر السابق، القسم الثاني، المجلد الأول، ص257 وما بعدها.
  - 74- القادري بوتشيش: المرجع السابق، ص84؛ وعويس: المرجع السابق، ص142.
- <sup>75</sup>- حسن أحمد محمود: قيام دولة المرابطين، صفحة مشرقة من تاريخ المغرب في العصور الوسطى، دار الفكر العبي، القاهرة، ص206.
  - 76- عبد الله العروي: مجمل تاريخ المغرب، ط2، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2000، ج2، ص118.
- <sup>77</sup>- باديس: هو باديس بن المنصور بن الناصر بن علناس، كان شديد البأس، عظيم السطوة، سريع البطش، هلك قبل أن يستكمل سنة من حكمه، ويقال أن أمه قتلته بالسم لأنه كان يهددها ويتوعدها. انظر: ابن خلدون: العبر، ج6، ص234؛ وابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص334.
  - 78- ابن خلدون: العبر، ج6، ص234؛ وابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص334.
  - <sup>79</sup>- ابن عذارى: البيان، ج1، ص306؛ وابن خلدون: نفسه، ج6، ص234؛ وعويس: المرجع السابق، ص150.
    - 80- المراكشي: المعجب، ص241؛ وعويس: المرجع السابق، ص149.
      - 81- ابن خلدون: العبر، ج6، ص235.
- <sup>82</sup>- يحيى(515-547ه/1121-1152م): هو يحيى بن العزيز بن المنصور بن الناصر بن علناس، طالت سنوات حكمه حيث بلغت اثنتان وثلاثين سنة، تصفه المصادر بأنه كان فاضلا حليما، فصيح اللسان والقلم، مليح العبارة بديع الإشارة، وكان مولعا بالصيد واللهو، وهو آخر ملوك بني حماد. انظر: ابن الأثير: الكامل، ج9، ص372؛ ابن خلدون: العبر، ج6، ص235؛ وابن الخطيب: أعمال الأعلام، ج2، ص334.
  - 83- ابن الأثير: الكامل، ج9، ص372؛ ابن خلدون: نفسه، ج6، ص235؛ وابن الخطيب: نفسه، ج2، ص334. 84- سورة البقرة، الآية281.
    - 85- ابن خلدون: العبر، ج6، ص235؛ وعويس: المرجع السابق، ص156.
      - 86- الكامل، ج9، ص285.

- <sup>87</sup>- عبد الله بن محمد التجاني: رحلة التجاني، تقديم: حسن حسني عبد الوهاب، الدار العربية للكتاب، تونس، 1981، ص339-340.
- 88- أبو عبد الله بن أبي دينار: المؤنس في أخبار إفريقية وتونس، ط1، مطبعة الدولة التونسية، تونس، 1286هـ، ص90؛ وممدوح حسين: الحروب الصليبية في شمال إفريقية وأثرها الحضاري، ط1، دار عمار للنشر، الأردن، 1998، ص206.
- <sup>99</sup>- ابن الأثير: الكامل، ج9، ص285- 286؛ والتجاني: الرحلة، ص340؛ وابن خلدون: العبر، ج6، ص215؛ وابن ألك المامل، ج9، ص215؛ وابن ألى دينار: المؤنس، ص90-91؛ وعوس: المرجع السابق، ص162.
- 90- برشك: مدينة صغيرة تقع على ضفّة البحر، عليها سور من تراب، وتبعد عشرين ميلا عن شرشال. انظر: الإدريسى: نزهة المشتاق، ص257-258.
  - <sup>91</sup>- ابن الأثير: الكامل، ج9، ص334.
- <sup>92</sup>- مراكش: مدينة كبيرة قديمة فها آثار، تقع شمال أغمات، أسسها يوسف بن تاشفين سنة 470هـ، انظر: الحميرى: المصدر السابق، ص540.
- <sup>93</sup>- سبتة: مدينة قديمة سكنها الأُول، فها آثار كثيرة، ويحيط بها البحر على ثلاث جهات، وهي تقابل الجزيرة الخضراء. انظر: الحميري، نفسه، ص303.
- <sup>94</sup>- أبو بكر علي البيذق: أخبار المهدي بن تومرت وبداية دولة الموحدين، دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط، 1971، ص73؛ وابن الأثير: الكامل، ج9، ص372.
- <sup>95</sup>- ابن عذارى: البيان(قسم الموحدين)، ص46-47؛ وابن أبي زرع: الأنيس، ص193؛ وبشير عبد الرحمن: العرب في عصر الموحدين بين الخضوع والتمرد، مجلة كلية الأداب- جامعة الزقازيق- مصر، عدد57، 2011، ص77.
  - 96- التجاني: الرحلة، ص334؛ وابن عذاري: البيان (قسم الموحدين)، ص46.

#### قائمة المصادروالمراجع:

#### 1- قائمة المصادر:

- ابن الأثير، أبو الحسن علي: الكامل في التاريخ، تح: أبي الفدا عبد الله القاضي، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، 1987.
  - الإدريسي، أبو عبد الله الشريف: نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، 2002.
- ابن بسام، أبو الحسن علي الشنتريني: الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تح: إحسان عباس، ط1، دار الثقافة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، 1979.
- البكري، أبو عبيد الله: المسالك والممالك، تح: أدريان فان ليوفن وأندري فيري، الدار العربية للكتاب، 1992.
- البيذق، أبو بكر علي: أخبار المهدي بن تومرت وبداية دولة الموحدين، دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط، 1971.

- الحميري، محمد بن عبد المنعم: الروض المعطار في خبر الأقطار، تح: إحسان عباس، ط2، مكتبة لبنان، بيروت، 1984.
  - ابن خاقان، أبو نصر: قلائد العقيان ومحاسن الأعيان، ط1، مكتبة المنار، الأردن، 1989.
- التجاني، عبد الله بن محمد: رحلة التجاني، تقديم: حسن حسني عبد الوهاب، الدار العربية للكتاب، تونس، 1981.
- ابن خلدون، عبد الرحمن: ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، مراجعة: سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، 2000.
- ابن الخطيب، لسان الدين: أعمال الأعلام فيمن بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام وما يتعلق بذلك من الكلام، تح: سيّد كسروى حسن، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، 2003.
  - ابن خلكان، شمس الدين: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تح: إحسان عباس، دار صادر، بيروت.
- ابن أبي دينار، أبو عبد الله: المؤنس في أخبار إفريقية وتونس، ط1، مطبعة الدولة التونسية، تونس، 1286هـ
- ابن أبي زرع، على الفاسي: الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط، 1972.
  - الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت: معجم البلدان، دار صادر، بيروت، 1977.
- ابن عذارى، أبو عبد الله المراكشي: البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تح: ج. س. كولان وإ. ليفي بروفنسال، ط3، دار الثقافة، بيروت، 1983.
  - السجلات المستنصرية: تحقيق: عبد المنعم ماجد، دار الفكر العربي، 1954.
- مجهول: الاستبصار في عجائب الأمصار، نشر وتعليق: سعد زغلول عبد الحميد، دار النشر المغربية، الدار البيضاء، 1985.
- المراكشي، عبد الواحد: المعجب في تلخيص أخبار المغرب، تح: محمد سعيد العربان، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، 1963.
  - النوبري، شهاب الدين: نهاية الأرب في فنون الأدب، تح: عبد المجيد ترحيني، دار الكتب العلمية، بيروت.

#### 2- المراجع:

- بشير عبد الرحمن: العرب في عصر الموحدين بين الخضوع والتمرد، مجلة كلية الآداب- جامعة الزفازيق-مصر، عدد 57، 2011.
  - حسن حسني عبد الوهاب: شهيرات التونسيات، المطبعة التونسية، تونس، 1934.
  - القادري بوتشيش: تاريخ الغرب الإسلامي قراءات جديدة، ط1، دار الطليعة، بيروت، 1994.
- حسن أحمد محمود: قيام دولة المرابطين، صفحة مشرقة من تاريخ المغرب في العصور الوسطى، دار الفكر العربي، القاهرة.
- حسن علي حسن: الحضارة الإسلامية في المغرب والأندلس« عصر المرابطين والموحدين»، ط1، مكتبة الخانجي بمصر، 1980.

- رشيد بوروبية: الدولة الحمادية، تاريخها وحضارتها، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1977.
  - عبد الحميد يونس: الهلالية في التاريخ والأدب الشعبي، كتب عربية.
- عبد الحليم عويس: دولة بني حماد صفحة رائعة في تاريخ الجزائر، ط2، دار الصحوة للنشر والتوزيع، القاهرة، 1991.
  - عبد الله العروى: مجمل تاريخ المغرب، ط2، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2000.
- ممدوح حسين: الحروب الصليبية في شمال إفريقية وأثرها الحضاري، ط1، دار عمار للنشر، الأردن، 1998.
- مارسيه جورج: بلاد المغرب وعلاقاتها بالمشرق الإسلامي في العصور الوسطى، تر: محمود عبد الصمد هيكل، منشأة المعارف، الإسكندرية، دت.
  - مبارك بن محمد الميلي: تاريخ الجزائر في القديم والحديث، المؤسسة الوطنية للكتاب.
  - موسى هيصام: الجيش الجزائري في العهد الحمادي، منشورات مديربة الثقافة، المدية، 2008.

عنوان المقال: انحسار التشيّع في إفريقيّة: بحث في الأسباب والمظاهر الكاتب: د/ صلاح الدّين العامري المعهد العالي للحضارة الإسلاميّة بتونس

البريد الالكتروني: Slaheddine.alamri17@gmail.com

تاريخ الارسال: 18/01/2020 تاريخ القبول: 22/02/2020 تاريخ النشر: 2020/03/31 تاريخ الارسال: 18/01/2020 تاريخ النشر: 2020/03/31 تاريخ النسباب والمناهر

الملخص بالعربية: ندرج دراسة انحسار التشيع في إفريقية ضمن جهود إعادة فهم التاريخ الإسلامي وتفكيك نصوصه. ويثير التعامل مع هذه النصوص مجموعة من الإشكالات المنهجيّة، ويطرح عددا من الأسئلة. ومن بين الإشكاليات: كيف نفهم النص التّراثي اليوم؟ وما موقع الباحث المعاصر من جهود المدارس التاريخيّة الحديثة مثل مدرسة الحوليات الفرنسيّة وجهود مؤرّخين مشهورين مختصيّن في تاريخ الأديان؟ ومن بين الأسئلة: هل نعتبر النصّ التراثيّ حقيقة مطلقة ونهائيّة لأحداث الماضي؟ وهل يحقّ للباحث المعاصر أن يعيد تقييم الموروث المنهجي في الفضاء العربي الإسلامي خاصّة في تعامله مع النص التاريخي في ضوء المفهوم الجديد لفلسفة التاريخ؟

كلمات مفتاحية: التشيع، إفريقية، التاريخ الجديد، النص التراثي.

Abstract: We include the discussion of the decline of Shiism in Ifriqi'a as part of modern efforts to understand Islamic history and break down its texts. Dealing with these texts raises a set of methodological problems, and raises a number of questions. Among the problems: How do we understand the heritage text today? What is the location of the contemporary scholar from the efforts of modern historical schools such as the French Yearbook School and the efforts of famous historians specialized in the history of religions? Among the questions: Do we consider the heritage text an absolute and final fact of the events of the past? Does the contemporary researcher have the right to re-evaluate the

methodological heritage in the Arab-Islamic space, especially in its dealings with the historical text in light of the new concept of the philosophy of history ?

#### تمهيد

مثلما كان ظهور التشيّع في بلاد الغرب الإسلامي مفاجِئا ومُكَثَفا وفاعلا، كان انحساره أسرع ولافتا للنظر. وستتركّز ورقتنا على مسار هذا التحوّل في إفريقيّة تحديدا. ورأينا من المفيد دراسة هذا الانحسار من خلال التطرّق إلى أسبابه ومظاهره. ونفترض أنّ أسباب أفول التشيّع في إفريقيّة متعدّدة. وأهمها العاملان الاجتماعي والسياسي. وتتعدّد مظاهره أيضا سياسيا وفكريّا واجتماعيّا.

# ا. في المنهج

لا يطرح استخدام مفاهيم مثل التشيّع والتاريخ والانحسار والإسلام المبكّر والإسلام الرّسمي والإسلام السنّي وغيرها على التحليل التاريخي مجرّد مسائل على علاقة بالمنهج الذي يمكن اعتماده، بل يثير أيضا مجموعة من القضايا النّظريّة. ومن هذه الزّاوبة نرى أنّ الحديث عن انحسار التشيّع في إفريقيّة يعني الاشتغال بنصوص تاريخيّة قديمة تبدأ من القرنين الرابع والخامس/ العاشر والحادي عشر، وربّما قبل هذا التاريخ. وبثير التعامل مع هذه النصوص مجموعة من الإشكالات المنهجيّة، وبطرح عددا من الأسئلة. ومن بين الإشكاليات: كيف نفهم النص التّراثي<sup>1</sup> اليوم؟ وما موقع الباحث المعاصر من جهود المدارس التاريخيّة الحديثة مثل مدرسة الحوليات الفرنسيّة وجهود مؤرّخين مشهورين مختصّين في تاريخ الأديان؟ ومن بين الأسئلة: هل نعتبر النصّ التراثيّ حقيقة مطلقة ونهائيّة لأحداث الماضي؟ وهل يحقّ للباحث المعاصر أن يعيد تقييم الموروث المنهجي في الفضاء العربي الإسلامي خاصّة في تعامله مع النص التاريخي في ضوء المفهوم الجديد لفلسفة التاريخ? وباعتبار أنّ المفهوم الكلاسيكي للتاريخ هو العناية بدراسة أحوال الإنسان في الماضي هل يمكن أن يتجرّد المؤرّخ من أفكاره ومكتسباته الإيديولوجيّة حين يكتب تاريخا؟ وهل أنّ المؤرخ مثل عامل المناجم مثلما يرى المؤرّخ ايمانوبل لورُويْ لادوري Emmanuel Le Roy Ladurie، تتمثّل وظيفته الأساسيّة في استخراج المعطيات إلى السطح ليشتغل بها مختصّون من تخصّصات معرفيّة أخرى مثل الأنتروبولوجيا والسوسيولوجيا والاقتصاد والمناخ وغيرها ?؟

ولضبط المنهج الذي ننوي اعتماده في مقاربة النصّ التراثي عامّة والنص التّاريخي خاصّة نحتاج إلى الانطلاق من مرجعيّتين مهمّتين في دراسة النصوص القديمة. وهما أعمال

مؤرخ الأديان مرسيا الياد Mercia Eliad وجهود مدرسة الحوليات الفرنسيّة 4. وتنبني مقاربتنا المنهجيّة على فرضيّة نعدّ بموجها النّصوص التراثيّة نماذج خطابيّة مُتخيّلة لحقيقة الأحداث المذكورة وليس حقيقتها النهائيّة.

ويميّز مرسيا إلياد في هذا السياق بين صنفين من الإنسان: إنسان قديم يتحصّن ضدّ التاريخ ويتخذ منه موقفا سلبيّا بسبب خوفه من التجدّد والتغيير فتكون حياته دائرة مغلقة، وإنسان حديث يضفي على وجوده معنى بالعيش داخل التاريخ الحسّي الزّمني المتحوّل، ويعمل على أن يكون فاعلا في تجديد البُنى الفكريّة والثقافيّة. ومن المهمّ أن لا يفكّر الباحث في النّصوص التراثيّة مثل الإنسان البدائي الذي تحدّث عنه مرسيا إلياد. فخصوصيّة هذا الإنسان أنّه لا يعرف مسلكا واعيا أو فعلا معيّنا دون أن يكون سلفه الأوّل قد قام به والمقصود في هذا السياق التمسّك بالتقليد ورفض التجديد رهبة الضيّاع. ولا يجد الإنسان البدائي عند إلياد حرجا في رفض الزمن الحسّي التاريخي وهو ما يوصد أبواب التجديد والتجدّد تفاعلا مع السياق المتحوّل.

وإذا ماثل الباحث المعاصر في النصوص التراثية الإنسان البدائي فهو يرفض أن يكون كائنا تاربخيًا ويرفع نصوصا بشريّة إلى مرتبة المقدّس، أي إنّه يرفض أن يكون كائنا خارج الذاكرة يستثمرها ويعيد هيكلتها وفق مقتضيات السياق المتحوّل. ويسهم الباحث بإرادة في تحنيط الذاكرات الفردية والجمعيّة وتكليس فكره، فيكون على هامش التّاريخ وهو المطالب بالفعل فيه. فالمؤرّخ الحقيقي حسب بيغي Biguet هو الذي يبعث حياة جديدة في أحداث الحياة وليس ذاك الذي يقتلها ويحوّلها إلى مومياء مقدّسة 6. وبتطوّر العلوم لم يعد ممكنا تزكية نَصْبُ الماضي وأثريّاته ذاكرة وتحويلهما إلى وثائق وحثها على التكلّم وهي الخرساء بما يحقق الانسجام والاستقرار، وهي التي تلمح صمتا ما لا تجهر به علنا.

ويمثل ظهور مدرسة الحوليات في فرنسا منعرجا حاسما في فلسفة التاريخ. ويمكن التأريخ لظهورها بصدور العدد الأول من دورية «حوليات التاريخ الاقتصادي والاجتماعي» سنة 1929. وسرعان ما استقطب هذا العدد بمحتوياته نخبة من الباحثين الفرنسيين فحوّلوا الدوريّة إلى مدرسة فكريّة. وميّزت أدبياتها بين صنفين من التاريخ: تاريخ تقليدي تركّزت اهتمامات روّاده على الأفراد والفئات العليا من المجتمع مثل الملوك والوزراء وقوّاد الثورات،

واهتمّت بالوقائع الكبرى والمؤسّسات الرسميّة، وتاريخ اجتماعي يضمّ في الوقت نفسه التاريخ الاقتصادي والتاريخ الثقافي ويُسمّى «تاريخ الذهنيّات» ً.

وفي إطار تجديد مفهوم التاريخ في أدبيات الحوليات عدّ كلود شميت Schmitt التاريخ القديم عمليّة تبريريّة للتحوّلات التي عرفتها العقيدة أو العقل لدى جماعة ما، وتنميطا لمسار نفوذ الجهات الرّسمية في المجتمع مثل الملوك وكبار القوّاد والبورجوازين، أي هو تاريخ المركز والعناصر الفاعلة. وأكّد شميت Schmitt ضرورة تجاوز التاريخ الذي كتبته السّلالات الحاكمة والتّاريخ الدّيني الذي أشرف على تدوينه رجال الكنيسة والمجامع الدينيّة. وتساءل في حيرة: "هل يمكن للمؤرّخ [ومؤرخ الأديان خاصّة] أن يؤسّس لطموحه في كتابة تاريخ «أصيل» و«كلّي» بصورة مشروعة في المركز؟" 8.

ومن بين أهم منجزات جماعة التاريخ الجديد وضع الوثيقة التاريخيّة موضع استفهام واتهام. وأسهم ميشال فوكو Miche Foucault في توسيع دائرة هذا التحوّل في كتابه حفريات المعرفة وباعتبار أنّ الوثيقة ضالّة المؤرّخين استنطقوها وطرحوا عليها أسئلة وسألوها عمّا تريد وعمّا إن كانت تقول الحقيقة فعلا، وما إذا كانت تقول الصّدق أو تزيّفه؟ والهدف من هذه الأسئلة وغيرها هو إعادة بناء الماضي 10. وهذا ما نحتاج إلية في دراسة النصوص التّراثيّة المتعلّقة بانتشار الحالة الشيعيّة وانحسارها في إفريقيّة.

وفي الإطار ذاته يؤكّد بول ربك ور Paul Ricœur ، أنّ الكتابة الموصولة بالذّاكرة تكون عادة متخفّفة من قيودِ المرْجعِ والإحالة لانبنائها على التخييل<sup>11</sup>. ولم يعد التّاريخ في الدّراسات الحديثة بهذا المعنى يساوي سلسلة من اليقينيات الوثوقيّة، بل هو مجموعة عمليّات عقليّة عمليّة تقودها نخبة توظّف المخيالين الفردي والجمعي في اتجاه خلق نصوص موحّدة. واستنادا إلى هذا المعطى المنهجي حدّر ميشال فوكو Miche Foucault من الخطابات التاريخيّة التي تتصنّع الموضوعيّة وتهمل حضور الأنا الكاتب بسياقاتها المتعدّدة. ونبّه إلى أهميّة الوعي بالأنا المبثوث في كلّ خطاب<sup>12</sup>. والنتيجة أنه لا معنى للحديث عن حقائق مطلقة ونهائيّة في نصوص تعرض أحداثا تاريخيّة كان المؤرّخون طرفا فيها من أيّ موقع، أو نقلوها بوسائط على مراحل زمنيّة متباعدة.

ويحقّق توظيف المناهج الحديثة في دراسة النّصوص التراثيّة نتائج مهمّة. ومن بينها الحدّ من سلطة النصّ على الدّارس. وهي سلطة فرضتها الضوابط الموجّهة لعمليّة التلقّي التي كرّستها المناهج القديمة والإيديولوجيات الثقافية التقليديّة. واذا أقدم الباحث على هذه

الخطوة يكون قد استعاد سلطة مفقودة تمنحها إياه المناهج الحديثة. ويكتمل التحرّر من سلطة الموروث المنهجي حين يُكتسب الوعي بأنّ المعاني هي الصور الحاصلة في الأذهان عن الأشياء الموجودة في لحظة تاريخيّة ما وليست حقائقها النهائيّة الثابتة 13، وحين يعتمد الباحث التأويل القائم على قوّة المنطق لا قوّة الموروث في التلقي الحرّ للنصوص وتطويعها وفقا لمكتسباته الفكرية وآلياته المنهجيّة ومهاراته الذهنيّة. ولا يعني اكتساب هذه الآليات وإحكامها في تلقّي النّصوص تحصيل المعاني النهائيّة لها. فالباحث المعاصر غير مطالب بتحقيق هذه النتائج في منطق المقاربات الحديثة.

إنّ القيمة المضافة للنص والمحقّقة للذة هي القراءة المتفاعلة مع سياقها الثقافي، والمجدّدة لآلياتها. وتقوم أساسا على التحرّر من سلطة الموروث وفق شروط موضوعيّة تراعي الثابت والمتحوّل. ولا يعني التحرّر من سلطة الموروث أنّ لذّة النصّ تُطلب بالقطع مع التراث، بل هي تُدرك حين يكون التراث ممتدّا بواسطة تجديد الآليات والمضامين. فالأسئلة القديمة ليست دائما بلا جدوى، فجدواها تتحقّق كلّما استجابت لأسئلة تطرحها المناهج الحديثة 1. والدّليل أنّ الثقافات المتزعّمة لعمليّة البناء الحضاري الإنساني والمساهمة بفاعليّة في مراكمة تقدّم البشريّة، هي الثقافات التي تحيي تراثها على أساس الفهم الموضوعي وتعمل على تطوير معانيه بشكل مستمرّ 1. فالنهضة الفكريّة الأوروبيّة لم يكن لها أن تتحقّق لو لا أن توفّرت مناهج بحث حديثة أفقدت الكنيسة سيطرتها على السلطة السياسيّة والاجتماعيّة وجرّدتها من احتكار أدوات صناعة الثقافة. وإذا توفّر هذا الإطار البحثي في الثقافة العربيّة يصبح من احتكار أدوات صناعة الثقافة. وإذا توفّر هذا الإطار البحثي في الثقافة العربيّة يصبح النص مشروعا مفتوحا يتميز بالحركة وعدم الثبات. ويضمن هذا الانفتاح الدلالي للنص البقاء والاستمرار، استنادا إلى أن النص مفتاح لكل من استطاع قراءته. وتكون القراءات بهذه الشروط بدايات لا تنتهي.

# أسباب انحسار التشيّع في إفريقيّة

إنّ المقصود بالتشيّع في هذا السّياق هو التشيّع السّياسي الذي ظهر في إفريقيّة تحت راية الفاطميين نسبة إلى فاطمة الزهراء ابنة نبيّ الإسلام (ص). ويجدر التذكير بأنّ هذه الحركة السياسيّة الدّينيّة بقيادة أبي عبد الله الشيعي استثمرت الأرضيّة العاطفيّة التي هيّأها داعيان استقرّا بين منطقيّ تالة والجريد في إفريقيّة ومنطقة سوجمار في المغرب الأوسط (بين سوماتة والزّاب الجزائريّة حاليا). وقال القاضي النعمان (تـ351هـ/962م) في هذا السّياق: "قدم إلى المغرب سنة خمسة وأربعين ومائة رجلان أم من المشرق قيل إنّ أبا عبد الله جعفر بن محمّد

(صلوات الله عليه) بعثهما وأمرهما أن يبسطا ظاهر علم الأئمّة (صلوات الله عليهم) وينشُرا فضلهم"<sup>17</sup>.

وباعتبار أنّ كتاب افتتاح الدعوة <sup>18</sup> للنعمان هو المصدر الوحيد لأخبار هذه المرحلة، فإنّ الباحث غير مخيّر في اعتماده لدراسة الحالة الشيعيّة في المرحلة الممتدّة من قبل ابتداء الدعوة إلى استقرارها بين المهديّة والقاهرة. ولمزيد الإحاطة بالصورة المرسومة في هذا المصدر يحتاج الباحث إلى الاستئناس بما ورد في المصادر اللاحقة بهذه المرحلة، مع الوعي بأنّ الوثيقة التربخيّة لا تحمل حقائق نهائيّة، بل تمثّلات لها.

ومن المصادر اللاحقة بالمرحلة المدروسة الكامل في التاريخ لابن الأثير (تـ630ه/1232م). وقال في الدولة الشيعيّة بإفريقيّة: "هذه دولة اتسعت أكناف مملكها، وطالت مدّتها فإنها ملكت إفريقيّة هذه السنة [998ه/909م] وانقرضت دولهم بمصر سنة سبع وستين وخمسمائة "19. ومثلما يبيّن هذا الخبر وغيره فإنّ ظهور هذه الدولة المتشيّعة وانقراضها حدثا بسرعة. ومن سرعة البداية والنهاية نستطيع أن نتبيّن طبيعة النظام وسياسته وأهدافه ونستجلي خصوصيات العنصر البشري وأساسا طبائع البربر ومزاجيتهم. فهم متقلّبون ومنفلتون من كلّ حصر وانضباط. وقد أسهما هذان العاملان – طبيعة النظام وطبائع البربر- بشكل فاعل في سرعة الظّهور والانقراض. وسنركّز أساسا على الانحسار الذي أدى إلى انقراض التشيّع السياسي في إفريقيّة.

# 1- العامل الاجتماعي

تؤكّد المصادر التاريخيّة <sup>20</sup> أنّ البربر الذين يمثّلون العنصر البشري الأساسي في بلاد المغرب وإفريقيّة يتميّزون بميلهم الفطري إلى الثورة والصِّدام في الدّاخل والخارج، وبعدم اكتراثهم بتوحيد الصفوف والجهود لاتخاذ قرارت موحّدة في حالات الحرب والسّلم. ويضاف إلى ذلك اختلاف الطبائع بين القبائل الثلاث الرئيسيّة. ففي حين تميل قبيلتا كتامة وصهاجة إلى الاستقرار والتحضّر، فإنّ زناتة تميل إلى البداوة وعدم الاستقرار. وقد ولّدت هذه الاختلافات حروبا عدّة بين القبائل الثلاثة. ونظرا إلى انتشار هذا العنصر على كامل بلاد المغرب بأقسامها الثلاثة، فإنّه لم يكن من السهل على أيّ وافد أن يتمكّن ويتنفّذ ويستمرّ في المنطقة دون مباركة البربر 1°.

وتذكر المصادر التراثيّة أنّ رسوليْ جعفر الصادق (148هـ/765م) – إذا صحّت العلاقة بين الجانبين- استقرّا في مناطق النفوذ البربريّة<sup>22</sup>، وأن الدّاعية أبا عبد الله الشّيعي بدأ رحلته

إلى المغرب باقتناص برابرة شمال إفريقيا في موسم الحجّ وإثارتهم بعلمه وزهده وتقواه وحبّه لآل البيت، فاستجابوا لإثارته وعرضوا عليه العودة معهم، بل ألحّوا عليه ونصروه إلى أن أعلن خلافة الفاطميين وأسّس دولتهم 23. ومثلما كان البربر سندا للداعية الشيعي وإنجاح مسعاه فإنّ تخلّهم عن الدولة الشيعيّة بعد انتقالها إلى مصر عجّل بانهيار التشيّع السياسي في إفرىقيّة ثم انحساره وانقراضه.

وقد لعبت قبيلة زناتة دورا أساسيًا في انحسار التشيّع في إفريقيّة باعتبارها اختارت الوقوف ضدّ التشيّع السياسي الوافد من الشرق. وفي المقابل ساندته كتامة وصهاجة العدوّان المنافسان. وقد اعتنقت بطون زناتة المذاهب التي ظهرت في المنطقة باستثناء التشيع الإسماعيلي<sup>24</sup>. وحافظت هذه القبيلة البربريّة على موقعها الموالي للفاتحين الأوائل ودعّمتهم بما يحتاجون إليه من مقاتلين وعتاد. وأخذت عنهم العادات والتقاليد مثل سكن الخيام وتربية الإبل وركوب الخيل والترحال وايلاف الرحلتين، حتّى وصفت بأنَّها "أشبه البربر بالعرب"<sup>25</sup>. وقد بلغ التنافس الاجتماعي بين القبائل البربرية في ولاءاتها للعرب المتنافسين أن انتسبت صنهاجة إلى حمير من اليمن وانتسبت زناتة إلى بني أميّة من العدنانيّة 26. وأخذت هذه الرغبة بعدا عمليّا بأن استماتت زناتة في الولاء لبني أميّة رغم سقوط عرشهم في المشرق والمغرب وسيطرة التشيّع السياسي على مناطق نفوذهم. والسبب في ذلك حسب ابن خلدون (تـ808هـ/1406م) أنّ مغراوة الزناتيّة كانت موالية للخليفة الراشدي الثالث عثمان بن عفّان27. ولعبت قبيلة زناتة دور الحاضنة الاجتماعيّة لعدد من الثورات على الفاطميين والموالين لهم. وكان دورها حاسما في مساندة المعزّ بن باديس (تـ456هـ/1064م) حين خلع الطاعة للعبيديين بعد خروجهم إلى مصر وعودته إلى الحضن العباسي السنّي سنة 440ه/1048م28. وقال فيه عبّاس الدِّهبي (تـ748هـ/1347م): "كان ملكا مهيبا، وسربًا شجاعا، على الهمّة محبًا للعلم، كثير البذل مدحه الشعراء، وكان مذهب الإمام أبي حنيفة قد كثر بإفريقيّة، فحمل أهل البلاد على مذهب مالك حسما للخلاف"29.

وكان لسياسة الحيف والتسلّط التي مارسها التشيّع السياسي في إفريقيّة وحلفاؤه دور مهم في تحفّز هذه الطبقات إلى الثورات أو مساندتها والتعاطف معها. وأخذ هذا الحيف بعدين أساسيين أحدهما اقتصادي والآخر ثقافي اجتماعي. ففي المستوى الاقتصادي عانى السكّان من كثرة الضرائب التي فرضها الفاطميون بمقادير مبالغ فيها. وتذهب هذه الضرائب إمّا مكافأة

للموالين وتطويعا للمعارضين واستمالتهم، وإمّا لتجهيز الجيوش لقتال المناوئين وتوسيع دائرة النفوذ والسيطرة.

وذكر ألفريد بل Alfred Bel أنّ التجاوزات التي حدثت كانت باجتهاد من ولاّة الفاطميين وممثّلهم أكثر من كونها سياسة رسميّة متبعة<sup>00</sup>. وإن كان هذا الاستنتاج مقبولا انطلاقا مما عُرف به البربر، فإنّه لا يعبّر عن كامل الحقيقة إذا اختبرناه من خلال الأهداف المعلنة من قبل الفاطميين. وبقطع النّظر عن الآمر بهذه السياسة، فقد ألحقت ضررا واضحا بأهل إفريقيّة والمغرب عامّة وأدّت إلى نقص حادّ في المواد الغذائيّة وارتفاع ثمنها إن وُجدت<sup>31</sup>. وقد ولّد هذا السلوك تململا ونقمة في قلوب العامّة وحفّزهم للوقوف في وجه الغزاة المشارقة للتخلّص من حيفهم.

وفي المستوى الثقافي الاجتماعي أبدى القائمون على التشيّع السياسي شدّة مغلّفة باللّين، أساسها الترهيب والترغيب، في التعامل مع المعطى الثقافي العقدي. فمهما كانت قيمة أهداف العبيديين السياسيّة، فإنّه لا يمكن استبعاد الجانب العقدي الذي تجلّى في أسماء الخلفاء ومرجعاياتهم المذهبيّة وفي آليات بناء سلطهم. وكان طبيعيّا أن تُسهدف الثقافة المذهبيّة في الردّ على الطابع السنّي ورموزها. وقد صرّح تميم بن المعزّ الفاطمي بهذه الخلفيّة المذهبيّة في الردّ على الشعراء العبّاسيين قائلا [من المتقارب:]

اَلاَ قُل لَنْ ظَلَّ من هَاشمٍ وَرَامَ اللِّحاقَ بأَرْبَابِها أَوْسَطُها مثْلَ أَطْرَافِها أُروُوسُهَا مثل أَذْنَابِهَا؟ أَوسَطُها مثْلَ أَطْرَافِها إذا أَبْدَت الحَرِبُ عن نابها أعبًا سُكُم كَوَصِيّ النَّبِي وَمُعطَى الرِّغَابُ لطُلاّبِها أَدَّدَ وَمُعطَى الرِّغَابُ لطُلاّبِها أَدَّدَ الْحَرِبُ عن نابها أَعبًا سُكُم كَوَصِيّ النَّبِي

وتحدّثت المصادر التاريخيّة عن عمليات تضييق وتصفية لحقت الفقهاء والقضاة الذين تمسكوا بمذهبهم السنّي. وهذا طبيعي باعتبار أنّ أهل أفريقيّة تشبّعوا بالمذهب وأصبح جزءا من هويتهم وصارت مدينة القيروان رمزا له 33. وقد أثبت التاريخ أنّ الجماعات المضطهدة في عقائدها تزداد تمسّكا بها مهما كانت بساطتها، بل تغالي فيها غالبا. فالشّتات لم يجبر اليهود على ترك عقائدهم واضطهاد المسيحيين لم يحم الإمبراطورية الرومانيّة وإمبراطورها من الانصياع لتعاليم رسل المسيح واضطهاد الشيعة وإقصائهم منذ واقعة كربلاء لم يمنعهم من إقامة دول شيعيّة كبرى.

## 2- سياسة الفاطميين

حين اعتبرنا التشيّع الفاطمي في إفريقيّة وبلاد المغرب الإسلامي تشيّعا سياسيّا كنّا ندرك حقيقة هذه الحركة المنطلقة من الشرق رغم خلفيتها المذهبيّة. فالخلاف انطلق من السقيفة سياسيّا وتواصل كذلك إلى الوقت الحاضر. ولا تمثّل الصراعات الفكريّة القائمة بين الفقهاء إلاّ وجها من وجوه الصراع السياسي القبلي Tribal. فالثورات الشيعيّة المتواصلة منذ واقعة كربلاء سنة 61ه/631م كان هدفها قيادة المسلمين دفاعا عن فكرة أحقيّة علي بن أبي طالب وأبنائه بالإمامة 34.

ولم يكن ممكنا تحقيق هذا الهدف دون خوض حروب قاسية وعنيفة تكون نتيجتها نصرا أو هزيمة. وتدور الصراعات ذات الطابع العقدي وفق مبدإ الثالث المرفوع (Tiers exclu)، أي أن يصرّ كل طرف على صحّة رأيه ولا يعير الرأي المقابل اهتماما لأنّه خاطئ في تقديره ولا إمكانيّة لرأي ثالث تعديلي في المنافسة. ونرجّح أنّ التشيّع السّياسي الفاطي لم يحد عن هذه القاعدة في التعامل مع منافسيه المذهبيين والسياسيين. والدّليل تركيز العبيديين المفرط على تكوين جيوش قويّة عدّة وعتادا ونجاحها في فرض سيطرة واسعة في أوقات وجيزة.

ولئن أدّت سياسة القوّة إلى تحقيق نجاحات كاسحة وسريعة وأسهمت في جعل سلطة الفاطميين من أقوى الأنظمة السياسيّة التي مرّت بالمنطقة، فإنّها تسبّبت في تكوين معارضات متعددة وولاءات مشبوهة مثل ولاء المعز بن باديس الصنهاجي. فقد انقلب هذا الزعيم النافذ على العبيديين بمجرّد خروجهم إلى مصر وعاد إلى الحضن العباسي. وقد حافظت قبيلة زناتة على ولائها القديم الأمويين وعملت على إثارة الحروب ودعم التمرّد على الولاّة الذين عيّهم الفاطميون قبل خروجهم إلى مصر سنة 326ه/938م.

وكان المعزّ الفاطمي عند خروجه إلى مصر متوجّسا من الاضطرابات التي ستحدثها الجماعات الرافضة لسلطتهم وسياستهم<sup>36</sup>. وتلخّص وصيّته لنائبه في سردانيا هذا التخوّف. ومما جاء فها عدم رفع الجباية على أهل البادية وعدم رفع السيف في وجه البربر- يقصد صنهاجة وكتامة- وعدم تولية إخوته. وفي المقابل طالبه بغزو زناتة بين المغربين الأوسط والأقصى. وأدّى انشغال الفاطمين بمصر ورغبتهم في السيطرة على المشرق إلى تراجع نفوذهم في المغرب وظهور نزعات تمرّد من قبل الولاة والقبائل. فبعد أن كان علاقتهم جيدة بالزيريين مثلا انقلبت الصداقة عداء والولاء براءة<sup>37</sup>.

وهذه طبيعة السياسة، فالصداقة فيها غير دائمة والعداوة ليست أبديّة، والمصلحة أساسها والمنفعة هدفها. ولذا يميل السياسيون إلى حيث تتحقّق أحلامهم. ومع ما يمكن أن يكون ارتكبه التشيّع السياسي في إفريقيّة من عسف، فإنّنا نرى ضرورة تنسيب ما أوردته المصادر التراثيّة اللاحقة بهذه المرحلة باعتبارها كتبت التاريخ الذي أرادت وبالأسلوب الذي اختارت. وقلّما كان خطاب المنتصر عقلانيّا. وهذا ما ذهب إليه نجم الدين الهنتاي مثلا حين دعا إلى وجوب التعامل بحذر مع المصادر المالكيّة التي تريد ثلب الدولة الفاطميّة بأساليب منها المبالغة. وعدّ ظاهرة اضطهاد العلماء مسألة دارجة في تاريخ إفريقيّة وعدّد أمثلة جرت في عهد الأغالبة الذين ألحقوا بالمذهب الستيّ 38.

# ااا. مظاهر انحسار التشيّع في إفريقيّة

لا نبالغ إذا قلنا إنّ التشيّع السّياسي الذي ظهر في إفريقيّة وبلاد المغرب كان يحمل بذور انحساره منذ المراحل الأولى لظهوره. والسبب في تقديرنا هو الخلفيّة التاريخيّة التي رافقت هذا الظّهور. ويعود التاريخ البعيد لهذه الحالة إلى ما حدث في سقيفة بني ساعدة وربّما إلى ما قبلها أيضا. فمهما اختلف التقييم فلا يمكن التشكيك في حركات الاضطهاد الممنهجة ضدّ الشيعة على امتداد الثلاثة القرون الأولى. وقد ولّد هذا المعطى حركة فعل وردّ فعل بين هذه الجماعة الدينيّة والإسلام الرسمي الذي اتخذ من التسنّن شعارا له <sup>39</sup>. ونظرا إلى تشبّع التونسيين بمذهب الفاتحين الذين رسموا صورة سلبيّة للثوّار الشيعة بالتركيز على مواقفهم من الخلفاء الراشدين الثلاثة – أبو بكر وعمر وعثمان- كان من اليسير إحياء هذه الحالة في كلّ مرّة لمقاومة العبيديين 40.

وقد نتج عن هذا العامل مظاهر لانحسار التشيّع في إفريقيّة. ففي المستوى السياسي بدأ الانحسار مع قرار المعز الفاطي الاتجاه نحو الشرق والاستقرار بالقاهرة. ومن الطبيعي أن يبعث بعد الخلافة الرغبة في التمرّد لسببين أحدهما طبع البربر الثوري وتمسّكهم وميلهم إلى النظام القبلي الرافض للسلط المركزيّة الجامعة والآخر الثأر من تسلط الفاطميين طيلة وجودهم بإفريقيّة عسكريا واقتصاديا وثقافيّا. وتحقق انحسار التشيّع السياسي مع تمرّد المعزّ بن باديس مثلما بيّنا سابقاً.

وفي المستوى الاجتماعي تعرض المتشيّعون للفاطميين للحصار والتنكيل والقتل. ومات منهم الكثير في أكثر من موقع من البلاد<sup>41</sup>. وعادت غالبيّة التونسيين للاعتقاد في أدبيات المذهب السنّي بتأثير من فقهاء القيروان. وصار من تبقى من الشيعة أقليّة بين أهل إفريقيّة. وفي المستوى الثقافي العقدي صار المذهب السنّي المالكي المذهب الرسمي والأغلبي في البلاد رغم وجود مذاهب أخرى مثل الحنفيّة، بل صارت المالكيّة جزءا من هويّة التونسيين إلى اليوم. وقد جعل أحد الشعراء مذهب مالك وارثا شرعيًا لروح النبوّة فقال [من الطّوبل:]

إلى خَيْرِهم فعْلاَ وأطْيَبِهم خُبْرًا وأعظَمهُم للهِ في دينِهِ نصْرًا وأوْرَعِهم جَهْرًا وأوْرَعِهم سرّا<sup>42</sup>. وعِلْمُ الحِجَازَيْنِ بالغَرْبِ ينتَهي وأقوَمهمِ طُرًا لـسُنّة أحمَدا وأَوْسَعِهمْ علْمًا وأَصدَقِهمْ تُقً

#### الخاتمة

ليس من السهل الحديث في تاريخ الجماعات الدينيّة والجزم بما وقع لها أو علها في التاريخ البعيد. فتاريخ هذه الجماعات مثل فكرها فإمّا يكون لها أو علها. ولهذا السبب افتتحنا المقال بمدخل منهجي يبيّن رؤيتنا للتعامل مع النصوص التراثيّة. ومع ذلك يمكن القول إنّ انحسار التشيّع السياسي في إفريقيّة أملته عوامل موضوعيّة منها طبيعة البربر المنفلتة وطبيعة النظام السياسي- الديني الوافد من المشرق بأفكار جديدة وخلفيات لم يعشها أهل إفريقيّة. ونقصد أساسا تاريخيّة الصراع الذي انطلق من سقيفة بني ساعدة بسبب خلافة الرسول (ص). ورغم سرعة انتشار التشيع الفاطي وتوسّعة بشكل غير مسبوق في المنطقة، فإنّ رهاناته السياسيّة التي أهملت الرؤية الثقافيّة الفكريّة كانت العنصر الأبرز في انحساره واندثاره رغم بعض الآثار الفولكلوريّة الموجودة إلى اليوم بمناسبة عاشوراء.

# الهوامش

-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - تسعى فلسفة التاريخ إلى إماطة اللثام عن الروابط الممتدة بين الأحداث والوقائع. وهدفها الكشف عن المجموعات النمطية من المؤثّرات المتحكّمة في سير الحركة التاريخيّة. وهدفها استخلاص السنن والنّواميس التي تحكمها واستخراج النتائج الممكنة من دراسة أيّة حالة. وتطوّر مفهوم فلسفة التاريخ في الدراسات

الحديثة في مستويين: أحدهما دراسة المناهج والطرق والأساليب المستخدمة للتّحقّق من الوقائع التاريخيّة. وبتمثّل المستوى الثاني في تقديم قراءة لمسار التاريخ وتسمّى الفلسفة التأمّليّة. ينظر في هذا:

- فرىديرىك هيغل، محاضرات في فلسفة التاريخ العقل في التاريخ- ، بيروت، د.ت، ط2، ج1، ص30.
  - خالد طحطح، الكتابة التاريخيّة، المغرب، دار توبقال للنشر، 2012، ط1، ص ص 14-15.
    - 3 بنظ:
- Emmanuel Le Roy Ladurie, *Le Territoire de l'historien*, tome I, Collection Bibliothèque des Histoires . Gallimard 1973.
- François Dosse, *Renaissance de l'événement,* Presses Universitaire de France PUF édition, Paris, 2010.
  - 4 - يُنظر في ذلك فصل «الحوليات» ضمن:
- Jacques Le Goff, Jacques Chartier et Jacques Revel, *dirs, La nouvelle histoire,* les encyclopédies du savoir moderne, La Bibliothèque du CEPL (Paris Retz, 1978), pp 26-33.
- غي بوردي، «مدرسة الحوليات الفرنسية»، ضمن عمل جماعي بعنوان المدارس التاريخية (1983)، ترجمة العروسي الميزوري، ضمن «المجلة التاريخية المغاربية»، تونس، 1999، ع 95- 96، ص ص 605- 628.
  - 5 مرسيا إلياد، أسطورة العود الأبدى، ترجمة نهاد خياطة، دمشق، دار طلاس، 1987، ط1، ص10.
    - François Dosse, Renaissance de l'événement, op, cit, p47-48.- 6
- <sup>7</sup> فيليب آرياس، «تاريخ الذهنيات»، ضمن كتاب التاريخ الجديد، إشراف جاك لوغوف، ترجمة وتقديم محمد الطاهر المنصوري، بيروت، المنظمة العربية للترجمة، 2007م، ط1، ص282.
  - 8 جون كلود شميت، «تاريخ الهامشيين»، صمن كتاب التاريخ الجديد، ص437.
    - يمكن التوسّع حول المهمّش من التاريخ بالعودة إلى:
- **Arnaud** Fossier et **Sylvain** Parent, Entretien avec Jean-Claude Schmitt; http://traces.revues.org/2203.
- Michel de Certeau, *L'Absent de l'histoire*, repères, Sciences humaines et idiologie ; 4 ([Tours]: Mame [1973].
  - Miche Foucault, L'archéologie du savoir, Edition Gallimard, 1969. -9
  - <sup>10</sup> ميشال فوكو، حفريات المعرفة، ترجمة سالم يفوت، بيروت- لبنان، الدار البيضاء المغرب، 1987، ط2، ص8 (ترجمة للنسخة الصادرة سنة 1972 عن دار Gallimard ).
  - 11 يعتبر المؤرخ الأمريكي هايدن وايت Hayden White القولَ التَارِيخيَّ قولا تخييليّا. ويدفع هذا التمثّل إلى ضرورة الوعي بالفاصل بين ما وقع في التاريخ وما كُتب عنه. تمكن العودة إلى هذا الطرح ضمن كتابه:
- Metahistory, Historical Imagination In nineteenth- Century Europe, The Johns Hopkins Press, Baltimore and London, 1973, p5.

- ونُنظر أيضا:

- Tzvetan Todorov: *Fiction et Vérités*, L'Homme 29<sup>e</sup> Année, N° 111112/, Littérature et anthropologie (jul-dec) 1989, pp7-33.
- Paul Ricœur: La mémoire, L'histoire, L'oubli, Ed. seuil, 2000.
- 12 يقول ميشال فوكو Michel Foucault : "إنّ ما نضع عليه علامة استفهام هو الفكرة القائلة إنّ التتالي مطلق والتعاقب تسلسل أوّلي مباشر لا ينفصم، يخضع له الخطاب بفعل قانون تناهيه، وكذلك الفكرة القائلة إنّه ليس للخطاب إلاّ شكل واحد ونظام تعاقب وحيد".
- L'archéologie du savoir, p15.
  - 13 حازم بن محمد القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تحقيق: محمد الحبيب ابن الخوجة، تونس، 1966م، ص18.
    - 14 عبد الهادي عبد الرحمان: سلطة النص، ص25.
  - 15 عبد المجيد الشرفي: « في قراءة التراث الديني، الإتقان في علوم القرآن أنموذجا»، ضمن في قراءة النص الدين، تونس، الدار التونسيّة للنشر، 1990م، ط2،
- 16 ذكر القاضي النعمان أنّ الرجلين هما أبو سفيان والحلواني ولم يذكر شيئا حولهما سوى كونهما يمانيين. افتتاح الدعوة، ص27. وعنه أخذ جلّ المؤرّخين كلّ حسب موقعه من الجماعة الشيعيّة.
- ينظر مثلا: فرحات الدشراوي: الخلافة الفاطميّة بالمغرب 296- 365هـ/ 909- 975م، التاريخ السياسي والمؤسسات، نقله إلى العربيّة حمّادي الساحلي، بيروت، دار الغرب الإسلامي، 1994م، ط1، ص78.
  - 17 القاضي النعمان: كتاب افتتاح الدعوة، ص26-27.
- 18 تحدّث فرحات الدشراوي عن كتاب افتتاح الدعوة فقال: "لم أكد أفرغ من النظر في الكتاب في بداية سنة 1957 حتى أدركت أنّ "الافتتاح" هو أهمّ المصادر الأصليّة لمعرفة أمر الفاطميين بالمغرب، وأنّه "المفتاح" لاقتحام ما كان مجهولا من تاريخهم ببلادنا، واستجلاء حقيقة دعوتهم وإبراز ما شعّ من نور الحضارة في عهدهم"، مقدمة افتتاح الدعوة، ص -أ-.
  - وأثنى عليه محمد الطالبي في سياق حديثه عن المصادر الشّيعيّة المتعلّقة بهذه المرحلة من التاريخ الوسيط فقال: "باستثناء "الافتتاح" للقاضي النعمان، وكان تأليفا لا تُقدّر قيمته، وقد نقل عنه المؤرّخون والموالون"، الدولة الأغلبيّة، التاريخ السياسي، 184- 296ه/808- 909م، تعريب المنجي الصيّادي ومراجعة حمّادي الساحلي، بيروت، دار الغرب الإسلامي، 1415ه/1995م، ط2، ص18.
    - 19 ابن الأثير: الكامل في التاريخ، نظّمه أبو صهيب الكرمي، بيت الأفكار الدوليّة، د.ت، ج2، ص22.
- <sup>20</sup> لمزيد الإحاطة بطبائع البربر تمكن العودة إلى كتاب مجهول المؤلّف بعنوان: مفاخر البربر، دراسة وتحقيق عبد القادر بوباية، الرباط، دار أبي قراقر للنشر، 2005، ط1.
- <sup>21</sup> حسين مؤنس، «ثورات البربر في إفريقيّة والأندلس بين سنتيْ 102- 136هـ/721- 753م»، مجلّة كليّة الأداب، جامعة فؤاد الأوّل، مج1، ج1، القاهرة 1948، ص153.

- 22 القاضى النعمان: كتاب افتتاح الدعوة، ص27.
  - 23 م.ن، ص 27.
- <sup>24</sup> يوسف إبراهيم السنوسي، زناتة والخلافة الفاطميّة، القاهرة، مكتبة سعيد رأفت، 1986، ط1، ص95.
  - <sup>25</sup> م.ن، ص ص 54-55.
    - <sup>26</sup> م.ن، ص54.
  - يُنظر أيضا: محمد حسين الفرح، عروبة البربر، اليمن، وزارة الثقافة، 1431ه/210م، ط1، ص50.
- <sup>27</sup> عبد الرحمان بن خلدون، كتاب العبروديوان المبتدأ والخبروأخبار العرب والعجم والبربرومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، بيروت، دار الكتاب اللبناني، 1983، ج6، ص311.
  - 28- محمد على الصلابي، الدولة الفاطميّة، القاهرة، اقرأ للنشر والتوزيع، 2006، ط1، ص95.
- <sup>29</sup> عبّاس الذهبي، سير أعلام النبلاء، أشرف على التحقيق شعبب الأرنؤوط، بيروت، مؤسسة الرسالة، 1417هـ، ط11، ج18، ص140.
  - <sup>30</sup> ألفريد بل، الفرق الإسلاميّة في الشمال الإفريقي، بيروت، دار الغرب الإسلامي، 1987م، ص201.
    - تمكن العودة أيضا إلى كتابه:
- Alfred Bel, *La religion musulmane en Berbérie : esquisse d'histoire et de sociologie religieuses* (T. Ier), Paris, P. Geuthner, 1938.
  - 31 ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج6، ص238.
  - 32 محمد عبد الغني حسن: تميم بن المعزّ الأمير الشّاعر، الرياض، دار الرفاعي، 1980م، ص10.
- 33- نجم الدين الهنتاتي، المذهب المالكي بالغرب الإسلامي إلى منتصف القرن الخامس الهجري- الحادي عشر الميلادي، تونس، تبر الزمان، 2004، ص156.
- تمكن العودة أيضا إلى:محمد الطالبي، <mark>الدولة الأغلبيّة، التاريخ السياسي، 184- 296هـ/800- 909م</mark>، تعريب المنجى الصيّادي ومراجعة حمّادي الساحلي، بيروت، دار الغرب الإسلامي، 1415هـ/1995م، ط2، ص729.
- 34 تمكن العودة إلى أطروحتنا: صناعة الذاكرة في التراث الشيعي الاثني عشري: زبارة المر اقد أنموذجا، الدار البيضاء- بيروت، مؤمنون بلا حدود للنشر والتوزيع، 2016، ص317.
- 35 محمد بن أبي القاسم الرعيني القيرو اني (مشهور بابن أبي دينار): المؤنس في أخبار إفريقيّة وتونس، تحقيق محمد شمام، تونس، المكتبة العتيقة، 1967م، ط2، 47.
- 36 أبو علي منصور الجوذري، سيرة الأستاذ جوذروبه توقيعات الأئمة الفاطميين، تحقيق محمد الكامل حسن ومحمد عبد الهادى شعيرة، القاهرة، 1954، ص107.
- <sup>37</sup> شهاب الدين النويري، نهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق حسين النصّار، القاهرة، الهيئة العامة للكتاب، 1402هـ/ 1983م، ج24، ص184.
  - 38 نجم الدين الهنتاتي، المذهب المالكي بالغرب الإسلامي، ص159.

- <sup>39</sup> يقول محمد الطالبي: "حاول الحاكم الأغلبي مواجهة العدو في ميدانه بالذّات. وقد مرّ بنا أنّ زيادة الله الثالث اعتقد أنّ من واجبه منذ أن تولّى الحكم، العودة بالعمل بمذهب أهل السنّة للحصول على تأييد العامّة الذين وجّههم الفقهاء وأحاطوا بهم"، الدولة الأغلبيّة، ص725.
- 40 أبو العباس أحمد محمد بن محمد المراكشي (المعروف بابن عذارى): البيان المُغرب في أخبار المغرب، تحقيق أميروس هويس مراندة وآخرين، تطوان- المغرب، دار كاريما دينيس للطباعة، 1965م، ج1، ص137. 41 يُنظر حول جهود استنصال الشيعة: على محمد الصلاّبي، الدولة الفاطميّة، القاهرة، مؤسسة إقرأ
- <sup>41</sup> يُنظر حول جهود استئصال الشيعة: على محمد الصلابي، الدولة الفاطميّة، القاهرة، مؤسسة إقراً للنشر والتوزيع،1427ه/2006م،ط1، ص95. للنشر والتوزيع،1427ه/2006م،ط1، ص95. - يقول ابن أبى الضياف في ترجمة محرز بن خلف:"ذُكر أن أهل تونس لمّا قتلوا الروافض (الشيعة) القَتْلَة
- يقول ابن أبي الضياف في ترجمة محرز بن خلف: "ذُكر أن أهل تونس لما قتلوا الروافض (الشيعة) القَتْلَة المعروفة وحدَّثوا أنّ شيخهم محرز بن خلف حملهم على ذلك- ورُفعت القصّة إلى باديس بن زيري أمير إفريقيّة، حنق على التونسيين وعزم على القصد إليهم وقال: تكون الأرض ولا تكون تونس. فجزع أهل تونس وفزعوا إلى شيخهم محرز، وحدَّثوه بما بلغهم، فأنسهم وقال لهم: بلى تكون الأرض ولا باديس": إتحاف أهل الزمان بأخبار ملوك تونس وعهد الأمان، تحقيق رباض المرزوقي، تونس، الدار التونسيّة للنشر، 1989م، ج1، ص1690.
- <sup>42</sup> محمد المختار العبيدي، الحياة الأدبيّة بالقيروان في عهد الأغالبة، تونس، مركز الدراسات الإسلاميّة بالقيروان ودار سحنون للنشر والتوزيع، 1994م، ط1، ، ص77.

عنوان المقال: الحج في مجتمع المغرب الأوسط، خلال القرنين الثامن والتاسع الهجريين (14و15م)، بين مشقّة الرحلة، والشوق إلى المقصد

الكاتب: أ/ نبيل شريخي المدرسة العليا للأساتذة آسيا جبّار – قسنطينة

البريد الالكتروني: charikhin@yahoo.com

تاريخ الأرسال: 13/02/2020 تاريخ القبول: 11/03/2020 تاريخ النشر: 2020/03/31

الحج في مجتمع المغرب الأوسط، خلال القرنين الثامن والتاسع الهجريين (14و 15م)، بين مشقّة الرحلة، والشوق إلى المقصد

الملخص بالعربية: يعتبر الحج ركنا من أركان الإسلام الخمسة التي يسعى المسلم لأدائها، ما جعل أفراد مجتمع المغرب الأوسط على غرار جموع المسلمين يتوجّهون إلى زيارة الحرمين الشريفين، ويسعون في سبيل ذلك إلى توفير ما تحتاجه هذه الرحلة من مال واستطاعة، وتحمّل المشاق التي تعترضهم؛ ونحاول من خلال هذه المساهمة التعرّف على قيمة الحج عند أفراد مجتمع المغرب الأوسط، خلال القرنين الثامن والتاسع الهجريين(14و15م)، وكيف كان يتم الاستعداد له؟ وما هي الظروف التي ميّزت رحلة الحج؟ و ما هي مختلف العلاقات التي أقامها حجيج المغرب الأوسط أثناء أدائهم لركن الحج؟

## كلمات مفتاحية:

Abstract: The pilgrimage is one of the five pillars of Islam that the Muslim seeks to perform, which made the members of the community of the Middle Maghreb like the masses of Muslims go to visit the two holy mosques, and seek to do so to provide the needs of this journey of money and ability, and bear the hardships they face; This contribution is to recognize the value of pilgrimage among the members of the Middle Maghreb community during the 8th and 9th Hijri centuries (14 and 15 AD), and how was it prepared? What were the circumstances that characterized the pilgrimage? What are the different relations that Hajjij Al-Moustah established during their pilgrimage?

حرص المغاربة على آداء الحج باعتباره الركن الخامس من أركان الإسلام، كما تشوقت نفوسهم إلى زيارة مهد الرسالة التي دخلت ديارهم، وقد عبّر عن تلك الرغبة المؤرّخ ابن صعد التلمساني (ت901هم/1496م)، واعتبرها علامة من علامات حبّ الله تعالى، وحبّ رسول الله صلى الله عليه وسلّم (1)، كما نلمس تلك الرغبة من سؤال أمير المؤمنين علي بن يوسف بن تاشفين (476-537هم/1083-1143م) إلى القاضي أبي الوليد بن رشد الحفيد (ت595هم/1198م)، عن الأفضل لأهل الأندلس، الحج أم الجهاد؟(2)

وكان خروج أفراد من أسر المغرب الأوسط إلى الحج، وتكرار بعضهم لهذه الشعيرة الدينية عدّة مرّات ( $^{(5)}$ ) مع تحمّل الكثير من المشاق، ومصاعب الطريق، وبُعد المسافة، يعكس من جهته ذلك الشوق الكبير إلى البقاع المقدّسة؛ فقد حجّ ابن مرزوق الجد (ت1282هم) مرّتين ( $^{(4)}$ ) كما ذكر ابن قنفذ القسنطيني (ت810هم/ 1407م) أنّ أحد أعلام مدينته، قام بالحج ثمانية عشر مرّة ( $^{(5)}$ )، وعزم الشيخ إبراهيم التازي (ت866هم/ 1462م) معاودة الحج، والإقامة في الحرمين نهائيا ( $^{(6)}$ )، وكانت أمنية البعض أن يموت أثناء حجه، ويدفن في الحرمين ( $^{(7)}$ )، أو ببيت المقدس ( $^{(8)}$ ).

وزيادة عن كون الحج ركنا أساسيا من الدين؛ فقد كانت الرحلة إليه، عن طريق البر أو البحر، مناسبة اجتماعية، ومظاهرة ثقافية، وسوقا اقتصادية، وعنصرا مهمّا في حركة النّاس وتنقّلهم (9)، وكان مسير الحجاج المغاربة إلى بيت الله الحرام، يتم عن طريق القوافل (10)، أو ما عرف بـ"ركب الحج (11)؛ وتتكوّن القافلة للحج من أعداد كبيرة، ويتولى أشخاص إعدادها وتشكيلها، لتكون جاهزة للانطلاق، وأخذ الاستعدادات المطلوبة لذلك، مثل التزوّد بالمراكب كالإبل والخيل، وتوفير الماء والطعام، والمواد الضرورية، كالخيام والأمتعة المختلفة (12).

ويلتحق حجّاج البلد بهذه القافلة، بعد الاتفاق وتحديد مكان الاجتماع، ويسير فيها أيضا الحجّاج من خارج مناطقهم (137 و أكّد ابن مرزوق الخطيب(ت781ه/ 1379م) ذلك بقوله "...سافر الركب الذي كنّا معهم من مكة إلى مصر، وكانوا من خيار أصحابنا المصريين، وأهل الإسكندرية، والمغاربة "(11)، إلاّ أنّ الحاج كان يحرص على التماس رفقائه في السفر (15)، والذين كان يفضل أن يكونوا من أهل بلده، أو من المغاربة عموما (16).

ويلتزم صاحب الحملة بتوصيل الحاج إمّا ذهابا أو إيابا، أو كليهما معا، وقد تدفع الأجرة مقدّما، أو تؤجّل إلى ما بعد العودة إلى البلد، كما كانت هناك القوافل الرئيسية أو الأميرية؛ والتي يقودها الأمراء أو الحكّام، أو من ينوبهم من القادة، للوصول إلى الأماكن المقدّسة، وتتوفر

في هذه الأخيرة العناصر الضرورية والمستلزمات الكاملة، كوجود الجنود، والأطباء، والأدلاء، والخدم، وتوافر الدواب، والماء، وهي أكبر حجما، وتنظيما، وأكثر أمنا من القوافل الأخرى<sup>(77)</sup>.

وكانت ركاب الحج المغربية تنطلق منذ أواسط الدولة الموحدية، بمبادرة من بعض الصلحاء، قبل أن يبادر المرينيون بالإشراف على تنظيم وتوجيه ركب الحج، على عهد السلطان يوسف بن يعقوب، أيام كان محاصرا تلمسان سنة 703ه/ 1304م(18)، وصار ذلك من مآثر السلطان أبي الحسن "...فكان يجهز الركوبات دائما من المغرب...[و] يعيّن في كلّ سنة ركبا متوجّها"(19).

وحرصت الدول على إظهار قوتها من خلال الإشراف على ركب الحج، وقام بعض السلاطين والأمراء على مرافقة قوافلهم، والإشراف عليها بأنفسهم، أو خط مصاحف وإرسالها إلى المساجد الثلاثة (20)، ولم تمدنا المصادر التاريخية، ولا المادة النوازلية بأرقام محددة، عن عدد الحجاج الذين كانوا يتوجّهون سنويا من أجل الحج، سواء في الركب السلطاني، أو القوافل الأخرى، لكن المؤكّد فها أنّها كانت بأعداد كبيرة؛ فقد وصف أحدها بأنه "ركب عظيم" (21).

وذكر الفقيه أبو محمّد عبد النور العمراني(توفي بعد750ه/1349م) أنّ ركب السلطان أبي عنان(749-759ه/1348م) "...استفاض في آلاف كثيرة تزيد عن العشرين ألفا من رجال وخيل"<sup>(22)</sup>، كما ذكر الحجاج المتفرّدين، المتوجّهين بصفة فردية للحج، دون أن يكونوا مع تلك الركاب<sup>(23)</sup>، ومن جهته وصف ابن مرزوق الخطيب ركب الحج من تلمسان عام 733ه/1333م، بأنّه كان مكوّنا من "...ثلاثمائة مسكن ما بين خباء وقيطون، وفي كلّ قيطون وخباء جماعة، ما عدا ما انضم إليهم بعد خروجهم، فكان ما يقرب من مائتي فارس وثمانين، وجماعة من الحماة "ك.

وكانت الرحلة إلى الحج تعرف مرحلتين برية وبحرية؛ ينطلق فيها الركب من بلاد المغرب، ليصل إلى صحراء برقة، وطرابلس، والإسكندرية، فالقاهرة (25)، مرورا بتلمسان (25) وبجاية، وقسنطينة (27)، وبونة (28)، وتونس (29)، ليكون السفر بحرا من مصر إلى جدّة، في مراكب تحجز الأماكن فيها مسبقا (30)، كما تجدر الإشارة إلى أنّ الحجّاج المغاربة لجأوا إلى استعمال الطريق البحري؛ فالرحّالة محمّد بن جبير الأندلسي (ت614ه/ 1217م)، ومن معه من الحجّاج المسلمين، توجّهوا إلى الديار المقدّسة، وعادوا منها إلى بلادهم على متن سفينة، أو بالأحرى سفن تابعة للغرب المسيعي؛ فقد أبحروا على متن مراكب جنوية، من سبتة إلى الإسكندرية، ومن عكة إلى سيناء، فقرطاجنة (16).

إنّ استعمال الحجّاج المسلمين لمراكب نصرانية، سببه وضع الأسطول البحري لدول المغرب، والذي كان عاجزا عن القيام بهذا الدور، وهي مسألة أثارت جدلا خصبا بين العلماء، ورفعت في شأنها أسئلة كثيرة (32)، لخّصتها العبارة التي جاءت في سؤال إلى الفقيه ابن رشد (ت520هـ/1126م)، "...وجرت العادة عندنا بالسفر في البحر في مراكب النصارى، ويكرونها للمسلمين من إفريقية إلى الإسكندرية، إلى ناحية بلاد المغرب" (33).

ويجب التأكيد من جهة أخرى، على أنّ إقبال حجّاج الغرب الإسلامي على استعمال الطريق البحري، بدأ بعد اختلال الأمن في الطرق البرّية التقليدية (34)، ما جعل النّاس يسألون "...عن سقوط فرض الحج في هذا الزمان"(35)؛ فبينما أرجعه أبو عبد الله محمّد المازري(ت536ه/1141م) إلى الظروف التي يتنبؤها الحاج في طريقه (36)، فإنّ الفقيه عبد النور محمّد العمراني (توفي بعد 750ه/1349م) أفتى بأنّ "...فريضة الحج ساقطة عن أهل هذا الأفق منذ زمان، فكيف اليوم بما استفاض وشاع من غلبة خوف الطريق من بلد رياح إلى أقصى إفريقية..."(37)

وكانت الظروف التي يعيشها الحاج - أثناء رحلته- صعبة جدا؛ فطريق المسافرين لم يكن آمنا على عمومه (38)، وتتضاعف فيه أعمال الإغارة والنهب ضد قوافل الحجيج، لعلم قطاع الطرق على ما كانت تحمله من أموال وزاد ومتاع، فكانت هجمات اللّصوص أكبر خطر يتهدّد المسافرين برا(39)، وهذا ما دفع الحجيج سنة 796ه/1394م، بأن يشتكوا إلى الإمام ابن عرفة (300هه/1401م) بما تقوم به القبائل العربية من نهب وسلب لهم (40)، ما أدخل الخوف في نفوس الحجّاج (41)، واضطرهم إلى دفع المغارم، مقابل المرور بأمان من تلك المسالك (42)، كما لم يخل السفر عن طريق البحر، من أخطار تهدّدت الحجيج؛ كخطر اجتياح البحر، وغرق المراكب، وموت من عليها (43)، وقد صرّحت إحدى النوازل، عن غرق سفينة حجّاج مغاربة قرب الإسكند, به عام 777ه (44).

وزيادة على المشاكل العويصة التي واجهت الحجيج في تحضيرهم لرحلتهم؛ والمتمثّلة في تنظيم القوافل، أو المشكل المالي، الذي يجعل الحاج في حاجة إلى العائلة أو الأصدقاء من أجل تمويل رحلته، وهو ما قد يضطر لجمعه لعدّة سنوات، فإنّه كثيرا ما كان المبلغ المالي قليلا جدّا، مقارنة مع الأفق الجغرافي للرحلة ومسافتها الطويلة، فكان ذلك يدفع الحاج إلى التوقف في مختلف مدن شمال إفريقيا، من أجل ربح نقود إضافية لإتمام رحلته، فمارس عدد من الحجيج المغاربة بمجرّد وصولهم إلى الحجاز، بعض الأعمال قصد توفير ما يلزمهم من مال(45)،

كما كانوا يحملون عند عودتهم سلعا "...من العقيق والعلك والفلفل والعود والمسك"<sup>(46)</sup>، لبيعها، وتغطية نفقات ما تبقى من الرحلة.

ورغم ما حمله حجّاج المغرب الأوسط من زاد ومؤونة (47)؛ كالطعام المعروف بـ"الفداوش"، و"المحمّصة" (48)، فإنّهم كثيرا ما نقص غذاؤهم وماؤهم، وهو الأمر الذي تناقلته الكثير من روايات الحجيج، خاصّة عند مرور القوافل بالصحاري، وكان بقاؤهم أياما دون أكل أو شرب، يضطرهم إلى تأجير دليل من أبناء المنطقة، ليدلهم على آبار ومنابع الماء (49). ونظرا لطول الرحلة (50) وظروفها - التي ذكرنا بعضها سابقا- فقد لحقت الحجيج مشاق كثيرة أثناءها، وتسبّبت في مرض الكثير منهم بأمراض متنوّعة؛ كالحتى، وأدّى تعب الطريق، وضيق الخيم في الركب أحيانا، والزحام أثناء تأدية المناسك (51)، إلى هلاك عدد من الحجّاج؛ فقد مات بعضهم في الطريق، وآخرون في الحجاز، ودفنوا هناك (53).

وكثيرا ما كان الحجيج يتركون أسرهم وعائلاتهم دون نفقة، و دفع الحرص على توفير مال الرحلة، بالكثير من الحجاج إلى إهمال نسائهم وأبنائهم $^{(54)}$ , وهو ما كان سببا للشكوى بالزوج من ذلك؛ والذي نقلته إحدى النوازل $^{(55)}$ , كما كانت للرحلة آثار اجتماعية وخيمة، كان أبرزها انقطاع الحاج عن أسرته، ما يجعله يعاني من قلق وحيرة كبيرين على أفرادها $^{(56)}$ , فكثيرا ما يموت أحدهم، ولم يعلم الحاج بذلك، بسبب طول الرحلة ومسافتها $^{(57)}$ .

إنّ ما اعتاد المغاربة من إقامته كاحتفال بركن الحج، قبل ذهاب الحاج، بالاستعداد، وتجهيز الثياب البيض، وعقد جلسات الحناء، ثمّ استقبال مواكب الحجّاج عند عودتهم بالأناشيد والأفراح (85)، يؤكّد لنا ذلك الوضع النفسي والاجتماعي الذي يعيشه أفراد المجتمع، أثناء أداء بعضهم لهذه الفريضة، وعودتهم سالمين من تلك الرحلة الطويلة، الشاقة، غير الأمنة المسلك، فكان جديرا بأن يستقبل بمثل هذه الطريقة، لكن – في المقابل - ورغم تلك الحفاوة، وذلك الحب لأداء الحج وتكراره عدّة مرّات، فقد كان البعض يكتم أمر حجّه عن أفراد المجتمع (65)، والذي لعلّه يكون لطرد الرباء على هذا العمل.

وعلى الرغم من تلك المشاق والصعوبات، فقد كانت للرحلة إلى الحج فوائد جمّة (60)؛ فهي فرصة لطلب العلم، ولقاء العلماء؛ فكثيرا ما جلس الحجّاج للتعلّم (61)، وقام العلماء منهم بالتعليم أثناء حجّهم، كما فعل إبراهيم التازي بتدريسه بالحرم الشريف(62)، وأمَّ بعضهم النّاس(63)، وإلى جانب ذلك نسجت علاقات اجتماعية مع أفراد من مجتمعات أخرى؛

فشاركوهم أكلهم، وعاداتهم، وتقاليدهم (64)، وسمحت تلك الرحلة للكثيرين، بالتنقل وزيارة مختلف الأماكن (65)، والتي كانت من أكبر الأمنيات عند البعض، كزيارة بيت المقدس (66).

ممّا سبق تبيّن لنا تلك المنزلة التي كان يعظى بها الحج في نفوس سكان بلاد المغرب الأوسط، في أواخر الفترة الوسيطية، ولم تمنعهم مختلف العوائق والصعوبات؛ كقلّة المال، وغياب الأمن في الطرق، وعدم توفّر ما ينقلهم، إلى أن يتشوّقوا لإتمام أحد أركان الدين الإسلامي، وهو الحرص والمنزلة نفسها التي ما زال يحملها أفراد المجتمع لهذا الركن في وقتنا الحاضر.

#### الهوامش

<sup>(1)-</sup> فمن "...سكن قلبه حب الله تعالى، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلّم، تاقت نفسه لهذه الأماكن المشرّفة، والمشاهد المعظمة؛ لأنّ الطواف ببيت الله الحرام، والصلاة فيه من أعظم القربات، كما أنّ الوقوف بعرفة من أحسن الطاعات، وأمّا زيارة قبره صلى الله عليه وسلّم في من سنن الإسلام، وشرائع الدين". انظر: - محمّد بن صعد الأنصاري: روضة النسرين في التعريف بالأشياخ الأربعة المتأخرين، مراجعة وتحقيق: يعى بوعزيز، ط01، المؤسسة الوطنية للطبع والإشهار، الجزائر، 2004م، ص69، 70.

<sup>(2)-</sup> أبو العبّاس أحمد الونشريسي: المعيار المعرب والجامع المُغرب عن فتاوى أهل إفريقية والأندلس والمغرب، إشراف: محمّد حجّي، وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية ، المملكة المغربية، 1401هـ، 1981م، 432/1.

<sup>(3)-</sup> أبو عبد الله محمّد بن مرزوق: المناقب المرزوقية، دراسة وتحقيق: سلوى الزاهري، منشورات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المملكة المغربية، 1429ه/2008م، ص147.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup>- نفسه: ص 178.

<sup>(5)-</sup> وهو المعروف بأبي العباس أحمد بن يوسف، انظر: - أبو العبّاس أحمد بن قنفذ: أنس الفقيروع وَ العقيروع وَ العقير وعن الحقير، نشر وتصحيح: محمّد الفاسي، أدولف فور، المركز الجامعي للبحث العلمي، الرباط، المملكة المغربية، 1965م، ص61.

<sup>(6)-</sup> ابن صعد: المصدر السابق، ص145.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup>- ابن مرزوق: المصدر السابق، ص253.

<sup>(8)-</sup> نفسه: ص292.

<sup>(9)</sup> حبيبة وداعة الحسناوي: "العج و أثره في دعم الصلات العربية- الإفريقية، ودور فزان في تسهيل قو افل حجاج السودان حتى القرن الثامن"، ضمن: أعمال ندوة التواصل الثقافي الاجتماعي بين الأقطار الإفريقية على جانبي الصحراء، تنظيم كلية الأداب تطوان- المغرب- وكلية الدعوة الإسلامية طرابلس- ليبيا-، أيام

12-14ماي 1998م، مراجعة وتقديم: عبد الحميد عبد الله الهرّامة، منشورات كلية الدعوة الإسلامية، طرابلس، ليبيا، ط60، 1999، ص88.

- (10)- يرد معنى القافلة في المصادر اللغوية، بأنه ابتداء السفر والرجوع منه، أي الذهاب والإياب، فالقفول هو الرجوع من السفر، واشتق اسم القافلة من ذلك، لأنهم يقفلون تفاؤلا بقفولها عن سفرها الذي ابتدأته، والقافلة هي الرفقة. انظر:
- مجد الدين محمّد الفيروز أبادي: القاموس المحيط، تحقيق: محمّد نعيم العرقسوسي، ط08، مؤسّسة الرسالة، بيروت، لبنان، 1426ه/2005م، ص1049. وانظر أيضا:
  - أبو الفضل جمال الدين بن منظور: لسان العرب، ط01، دار صادر، بيروت، لبنان، (د.ت)، 560/11.
    - (11)- ابن مرزوق: المصدر السابق، ص ص178-197- 250- 294.
- (12)- رشيد بن محمّد بن عساكر: قو افل الحج المارة بالعارض من خلال وثيقة عثمانية أشارت إلى جد الأسرة السعودية وشيخ الدرعية سنة 981هـ/1573م، درّة تاج للنشر والتوزيع، الرياض، 1426هـ/2005م، ص15. 16.
  - (13)- نفسه: ص16.
  - (14)- ابن مرزوق: المصدر السابق، ص250.
- (15)- أبو زكرياء يعي المازوني: الدرر المكنونة في نوازل مازونة، تحقيق: مختار حسّاني، مراجعة: مالك كرشوش الزواوي، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، الجزائر، 2009، 13/2، 14.
- (16)- وهو ما ذكره لوالده بقوله "...لا أجد أولى بالإنسان من صنفه وأهل بلده، وغدا يسافر المغاربة، وهم من بلدنا...معهما أسافر، وهما أولى لي...". انظر: ابن مرزوق: المصدر السابق، ص250.
  - (<sup>17)</sup>- رشيد بن محمّد بن عساكر: المرجع السابق، ص ص20، 22.
- (18) عبد الرحمان المودن: البوادي المغربية قبل الاستعمار، قبائل إيناون والمخزن بين ق16و19م، منشورات كلية الأداب والعلوم الإنسانية، سلسلة رسائل وأطروحات (25)، جامعة محمد الخامس، الرباط، 1995م، ص118.
- (<sup>(9)</sup>- أبو عبد الله محمّد بن مرزوق: المسند الصحيح الحسن في مآثر ومحاسن مولانا أبي الحسن، دراسة وتحقيق: ماربا خيسوس بيغيرا ، تقديم: محمود بوعياد، وزارة الثقافة، الجزائر، 2007م، ص385.
  - (20)- نفسه: ص 385.
  - (21)- ابن صعد: المصدر السابق، ص194.
  - (22)- الونشرسي: **المصدر السابق**، 441/1.
    - (23)- نفسه: 442/1.
    - (24)- ابن مرزوق: **المناقب**، ص198.
  - (25)- نفسه: ص ص 253، 255، ص 303، 304.
  - (26)- هذا بالنسبة لمراكب المغرب الأقصى، وكانت هناك مراكب تخرج من تلمسان. انظر: نفسه، ص198.

(27)- نفسه: ص 301، 302.

(28)- ابن صعد: المصدر السابق، ص194.

(<sup>29)</sup>- ابن مرزوق: **المناقب**، ص302.

(30)- ابن صعد: المصدر السابق، ص139، 140.

(31)- معمّد الأمين البزاز: "حول نقل البعرية المسيعية لعجاج الغرب الإسلامي تأملات في رحلة ابن جبير"، ضمن: "الغرب الإسلامي والغرب المسيعي خلال القرون الوسطى"، تنسيق: محمّد حمام، منشورات كلية الأداب والعلوم الإنسانية، الرباط، سلسلة ندوات ومناظرات، رقم 48، 1995م، ص83.

(32)- جاء السؤال"...هل يسوغ ركوب البحر، والغالب عليه الغرور والخوف من الروم، وتضاربت حوله أراء العلماء، فهناك من أفتى بالكراهة، وأفتى بذلك القباب أحد قضاة فاس، وابن إدريس أحد فقهاء بجاية، وهناك من أفتى بجواز الركوب إذا كان الحاكم المسلم قويا يخاف النصارى منه، إذا غدروا أو أساؤوا العشرة"، انظر: - الونشريسي: المصدر السابق، 436/1.

(33)- نفسه: 436/1

(34) محمّد الأمين البزاز: "حول نقل البحرية المسيحية لحجاج الغرب الإسلامي..."، ص83.

(35)- سئل عن هذه المسألة الفقيه ابن رشد، فأجاب بسقوط الحج "في زماننا هذا عن الأندلس لعدم الاستطاعة، وهي القدرة على الوصول مع الأمن على النفس والمال، كما أجاب أبو بكر الطرطوشي "بأنه حرام على أهل المغرب، فمن خاطر وحج، فقد سقط فرضه، ولكنه آثم بما ارتكب من الغرر". انظر: - الونشريسي: المصدر السابق، 432/1، 432/1.

(36)- أجاب بالقول أنّ "هذا السؤال لا يخفى جوابه، ولا يمكن لمحصّل أن يطلق القول فيه، ولكن الذي لا يخفى أنّ الحاج متى وجد السبيل، ولم يخف نفسه وماله، أن يفتن في دينه، وأن يقع في منكرات، أو إسقاط واجبات من صلوات أو غيرها، فإنه لا يسقط وجوب عنه...".

انظر: - نفسه: 433/1، 434.

(37)- نفسه: 441/1.

(38)- ابن قنفذ: المصدر السابق، ص26.

(39) — Manuala Marin: **«Le pèlerinage des saints»**, mélanges Halima Ferhat, Association Marocaine pour la recherche historique , Institut études Africaines, Université Mohammed 5, Souissi, Rabat, 2005, p.13.

(<sup>(40)</sup>- انظر: - المازوني: المصدر السابق، 438/4. وأيضا: - الونشريسي: المصدر السابق، 435/2، 438، 61536، 1536.

(41)- ابن مرزوق: **المناقب،** ص251.

(42)- نفسه: ص 254.

(43) – Manuala Marin: « Le pèlerinage des saints », p.12.

(44)- الونشريسي: المصدر السابق، 490/4.

(45) - Manuala Marin: «Le pèlerinage des saints », pp.10,12.

(46)- ابن مرزوق: **المناقب**، ص254.

<sup>(47)</sup>- نفسه: 236.

(48)- نفسه: ص197.

(49) - Manuala Marin: « Le pèlerinage des saints », pp.13,14.

(50) - كانت الرحلة تدوم لأشهر؛ فقد ذكر ابن مرزوق مثلا خروجهم من تلمسان أوّل محرّم، ووصولهم إلى القاهرة في جمادى الآخرة، كما كانت تدوم أياما إن لم تتخللها توقفات طويلة في الطريق، وتصل في هذه الحالة إلى اثني عشر يوما. انظر: - ابن مرزوق: المناقب، ص ص 198-252.

<sup>(51)</sup>- نفسه: ص226، 227، ص ص231، 233، ص 249، ص251.

(52)- نفسه: ص300، 301. انظر أيضا:

- Manuala Marin: « Le pèlerinage des saints », p.15.

(53)- نفسه: 271، 272.

(54) - Manuala Marin: « Le pèlerinage des saints », p.17.

(<sup>55)</sup>- الونشرسي: **المعيار**، 147/5.

(<sup>56)</sup>- ابن مرزوق: **المناقب**، ص249.

(57) - Manuala Marin: « Le pèlerinage des saints », p.16.

(<sup>(58)</sup>- عبّاس الجراري: "الحضور الديني في العادات والتقاليد المغربية"، ضمن: "العادات والتقاليد في المجتمع المجتمع المجتمع الدوحية والفكرية، مراكش، 26 شوال1428هـ/07 نوفمبر 2007م، مطبوعات أكاديمية المملكة المغربية، سلسلة ندوات، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، 2008م، ص59.

(59)- ابن صعد: المصدر السابق، ص118.

(60)- أفرد ابن صعد جزءا في كتابه، لتبيان فضل الحج، انظر: - ابن صعد: نفسه، ص ص70، 78.

<sup>(61)</sup>- ابن مرزوق: المناقب، ص ص198-208. وأيضا: - ابن صعد: نفسه، ص ص42- 140-141- 193.

<sup>(62)</sup>ا- نظر: - ابن *صعد*: نفسه، ص138.

(63)- نفسه: ص138.

(64) - ذكر ابن مرزوق جانبا من العلاقات الاجتماعية أثناء إقامته هو ووالده بالقاهرة، والتي طال مكثهم فيها لسنتين ونصف، وحول بعض الجوانب من هذه العلاقات، ومخالطة أهل المدن التي يجتازها الحجيج، انظر: - ابن مرزوق: المناقب، ص 198، ص ص 231، 233.

(65)- انظر بعض الأمكنة التي زارها حجيج المغرب الأوسط، ووصفهم لما حدث لهم فها، أو وصفها:

- نفسه: ص ص 231، 233، ص ص 253، 255، ص 301، 302.

- ابن صعد: المصدر السابق، ص194.

(66)- كانت من أمنيات حجاج المغرب الأوسط، زيارة بيت المقدس، وهذا ما ذكره ابن مرزوق على خالته أم الفتح، التي سألت الله عزوجل أن تموت في بيت المقدس، فماتت هناك سنة 724هـ/1324م، ودفنت هناك. انظر:

- ابن مرزوق: المناقب، ص292. وأيضا: - ابن صعد: نفسه، ص43.

#### قائمة المصادر والمراجع:

#### 01/ المصادر:

- ابن صعد محمّد الأنصاري: روضة النسرين في التعريف بالأشياخ الأربعة المتأخرين، مراجعة وتحقيق: يعي بوعزيز، طـ01، المؤسسة الوطنية للطبع والإشهار، الجزائر، 2004م.
- ابن عساكر رشيد بن محمّد: قو افل الحج المارة بالعارض من خلال وثيقة عثمانية أشارت إلى جد الأسرة السعودية وشيخ الدرعية سنة 182ه/1573م. درّة تاج للنشر والتوزيع، الرباض، 1426ه/2005م.
- ابن قنفذ أبو العبّاس أحمد: أنس الفقير وعزّ الحقير، نشر وتصحيح: محمّد الفاسي، أدولف فور، المركز الجامعي للبحث العلمي، الرباط، المملكة المغربية، 1965م.
- ابن مرزوق أبو عبد الله محمّد: المناقب المرزوقية، دراسة وتحقيق: سلوى الزاهري، منشورات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المملكة المغربية، 1429ه/2008م.

- ابن منظور أبو الفضل جمال الدين: لسان العرب، طـ01، دار صادر، بيروت، لبنان، (د.ت).
- الفيروز أبادي مجد الدين محمّد: القاموس المحيط، تحقيق: محمّد نعيم العرقسوسي، طـ08، مؤسّسة الرسالة، بيروت، لبنان، 1426ه/2005م.
- المازوني أبو زكرياء يعي: الدرر المكنونة في نوازل مازونة، تحقيق: مختار حسّاني، مراجعة: مالك كرشوش الزواوي، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، الجزائر، 2009.
- الونشريسي أبو العبّاس أحمد: المعيار المعرب والجامع المُغرب عن فتاوى أهل إفريقية والأندلس والمغرب، إشراف: محمّد حجّي، وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية ، المملكة المغربية، 1401هـ، 1981م.

# 02/ المراجع:

#### أ – باللّغة العربية:

- البرّاز محمّد الأمين: "حول نقل البحرية المسيحية لحجاج الغرب الإسلامي تأملات في رحلة ابن جبير"، ضمن: "الغرب الإسلامي والغرب المسيحي خلال القرون الوسطى"، تنسيق: محمّد حمام، منشورات كلية الأداب والعلوم الإنسانية، الرباط، سلسلة ندوات ومناظرات، رقم 48، 1995م.

- الجراري عبّاس: "الحضور الديني في العادات والتقاليد المغربية"، ضمن: "العادات والتقاليد في المجتمع المغربي"، ندوة لجنة القيم الروحية والفكرية، مراكش، 26 شوال1428هـ/07 نوفمبر 2007م، مطبوعات أكاديمية المملكة المغربية، سلسلة ندوات، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، 2008م.
- العسناوي حبيبة وداعة: "العج و أثره في دعم الصلات العربية- الإفريقية، ودور فزان في تسهيل قو افل حجاج السودان حتى القرن الثامن"، ضمن: أعمال ندوة التواصل الثقافي الاجتماعي بين الأقطار الإفريقية على جاني المسجراء، تنظيم كلية الآداب تطوان- المغرب- وكلية الدعوة الإسلامية طرابلس- ليبيا-، أيام 14.12ماي 1998م، مراجعة وتقديم: عبد الحميد عبد الله الهرامة، منشورات كلية الدعوة الإسلامية، طرابلس، ليبيا، ط60، 1999.
- المودن عبد الرحمان: البوادي المغربية قبل الاستعمار، قبائل إيناون والمخزن بين ق16و19م، منشورات كلية الأداب والعلوم الإنسانية، سلسلة رسائل وأطروحات(25)، جامعة محمد الخامس، الرباط، 1995م. 
   باللّغة الفرنسية:
- Manuala Marin: «Le pèlerinage des saints», mélanges Halima Ferhat, Association
   Marocaine pour la recherche historique , Institut études Africaines, Université Mohammed 5,
   Souissi, Rabat. 2005.

عنوان المقال: التعريف بمخطوط "ذكر الحيل المطلوب استعمالها لحفظ سكان إقليم افريقيا "لمحمد السعدي اليعلاوي الترجمان الشرعى بأقبو

د.فارس كعوان

المؤسسة: جامعة سطيف 2

# البريد الالكتروني: fares\_kaouane@yahoo.fr

تاريخ الإرسال: 2020/03/03 تاريخ القبول: 2020/03/18 تاريخ النشر: 2020/03/31

التعريف بمخطوط " ذكر الحيل المطلوب استعمالها لحفظ سكان إقليم افريقيا " لمحمد السعدى اليعلاوي الترجمان الشرعى بأقبو

# ملخص بالعربية:

عرفت الجزائر خلال مختلف مراحل تاريخها حركة واسعة لتدوين المخطوطات في شتى العلوم العقلية والنقلية، وبرزت مخطوطات عديدة لأعلام بعضهم معروف، و لكن عددا كبير منهم لا يزال مغمورا، ولا يرد له ذكر في كتب التراجم.

وحتى تكون النظرة للتاريخ الجزائري موضوعية، ينبغي على الباحثين إماطة اللثام عن الأثار المغمورة لمختلف أعلام الجزائر حتى يتسنى فيما بعد وضع فهارس تتضمن أعمالهم، وتنفض الغبار عن جوانب من حياتهم.

وفي هذا الإطار نشير أن خزائن المخطوطات بالجزائر والعالم لا تزال تضم عددا من المخطوطات النادرة والهامة في موضوعها، والتي يسهم إخراجها في تصحيح بعض المفاهيم، وتوضيح الرؤى حول مختلف الفترات التاريخية.

نقترح في هذه الورقة العلمية تقديم مخطوط جزائري نادر يعود لسنة 1895 كتبه محمد السعدي بن محمد يعي بن الصالح الزيتوني اليعلاوي أصلا الترجمان الشرعي بآقبو ببجاية وهو تعريب لكتيب فرنسي ألفه السيد فردناند دو بهاقل وقد جاء اسم المخطوط هكذا:" ذكر الحيل المطلوب استعمالها لحفظ سكان إقليم إفريقيا".

## الكلمات المفتاحية:

المخطوط / افريقيا/ الجزائر/اليعلاوي/ الترجمان الشرعي/ أقبو/ بجاية/ السلطات الفرنسية.

#### Abstract:

The occupation of Algeria in 1830 marked an important stage for the French to be able to penetrate inside Africa. Some French explorers have hired a number of people in Algeria to translate their works into Arabic, a language widely spoken among Africans due to the spread of religious education. In this article, we propose to present a rare Algerian manuscript dating from 1895, which represents the Arabic translation of a work written in French by M. Ferdinand de Béhagle.

**Key words:** Manuscript / Africa / Algeria / Al-Yalawi / Legitimate translators / Akbo / Bejaia / French authorities.

#### مقدمة:

ساهم المترجمون الجزائريون في عهد الاحتلال الفرنسي في أعمال الترجمة من العربية إلى الفرنسية والعكس، ولكن الأعمال المترجمة من الفرنسية إلى العربية قليلة جدا لأن هدف الفرنسيين لم يكن خدمة اللغة العربية بالترجمة إليها وإنما نقل العلوم والمعارف والآداب الفرنسية للجزائريين لزرع ثقافة الانهار بالحضارة والمدينة الفرنسية، وخلق جيل مرتبط بالفرنسيين.

ومن بين الأعمال النادرة المترجمة من الفرنسية إلى العربية والتي ظلت مخطوطة وغير معروفة على نطاق واسع هذا المخطوط الذي نقدمه اليوم.

# دو افع تحرير المخطوط:

ذكر صاحب المخطوط في الورقة الأولى منه انه سافر إلى باريس في شهر افر يل سنة 1895 وهناك التقى بالسيد دي بهاقل صاحب الرحلات الكثيرة إلى إفريقيا، وبمجرد عودته إلى الجزائر راسله دي بهاقل وطلب منه تعريب محاضرته في شان دين الإسلام وصلاحيته لسكان إفريقيا ويقول " ولم تسعني مخالفته فأجبته لذلك وأسعفته لمراده وان كنت لست أهلا لذلك لأني قصير الباع قليل الاطلاع واستعملت فكري وبذلت جهدي حسب الطاقة والإمكان مع شغل البال فيما أنا بصدده من أمر وظيفي والقيام به في جل الأحيان".

Ferdinand de واستجاب صاحب المخطوط لطلب السيد دوبهاقل الفرنسي Behagle وهذا كان أمرا معروفا في تلك الفترة حيث كان الضباط والمستعربون الفرنسيون

يُكلفون عددا من الجزائريين بتأليف الكتب في مواضيع يختارونها لهم أو يترجمون لهم أعمالهم ليسهل تسريب أفكارهم إلى المجتمعات المراد اختراقها 3.

## عنوان المخطوط:

جاء عنوان المخطوط في الورقة الثالثة منه هكذا:" ذكر الحيل المطلوب استعمالها لحفظ سكان اقليم افريقيا " وهو ترجمة غير حرفية للعنوان الأصلي لمقال فردناند دي بهاقل:Des moyens de combattre la dépopulation en Afrique ويمكن تعريبه هكذا: "طرق محاربة نقص السكان في إفريقيا" .4

و قد نشر هذا العمل في كتاب مستقل في نفس السنة أي سنة 1895 بباريس نظرا لأهميته البالغة ومكانة صاحبه في حركة التوسع في القارة الإفريقية.5

# تاريخ نسخ المخطوط:

حُرّر هذا المخطوط كما جاء في آخر ورقة منه في اليوم الأول من رجب سنة 1313 ه/ الموافق لـ 17 ديسمبر 1895.

## صاحب المخطوط:

ورد اسم صاحب المخطوط كاملا في آخر صفحة هكذا:

"كتبه محمد السعدي بن محمد يعي بن الصالح الزيتوني اليعلاوي أصلا الترجمان الشرعي بأقبو ببجاية ." <sup>6</sup>

وقد بحثنا مطولا عن ترجمة لهذة الشخصية غير أننا لم نتمكن من العثور سوى على معلومات قليلة جدا ومتناثرة في عدد من المصادر.

ينتسب صاحب المخطوط لمنطقة بني يعلى<sup>7</sup> شمال سطيف، وهي منطقة جبلية أنجبت عددا كبيرا من العلماء، وكانت تشتهر بكثرة مساجدها و زواياها، و يحدها في الشمال الشرقي جبال البابور، وفي الجنوب والغرب تحدها جبال البيبان.<sup>8</sup>

وقد ساهم عدد من أفراد أسرة صاحب المخطوط في خدمة الإدارة الفرنسية، حيث كان شقيقه يشغل منصب قايد منطقة قرقور شمال سطيف وقتل من طرف سكان المنطقة.

وكان ابن أخته سي بوجاوي، أيضا يشغل منصب مترجم في الجيش الفرنسي، وقد أرسل في مهمة إلى الكونغو، ولكنه لم يتحمل مناخها فتقرر إرجاعه للجزائر. $^{9}$ 

وأما صاحب المخطوط فكان من الذين درسوا وتخرجوا من المدارس الفرنسية، وهو ما أهله فيما بعد لشغل منصب هام وحساس هو منصب المترجم الشرعى، وكونه مترجما شرعيا يعني إتقانه للغتين العربية والفرنسية بطلاقة، وإتقانه للشؤون الفقهية أيضا، ويستفاد من عدد من المصادر التي رجعنا إليها أن صاحب المخطوط شغل منصب الترجمان الشرعي في منطقة آقبو ببجاية، لمدة طويلة تجاوزت العشر سنوات حتى وفاته سنة 1898.

وقد التقى به بلقاسم بن سديرة<sup>10</sup> وكان من ضمن الأشخاص الذين ساعدوه في جمع المعلومات أثناء إعداده لكتابه " مهمة في بلاد القبائل" الذي أصدره سنة 1887 وقال عنه حينها انه يشغل منصب ترجمان شرعي في آقبو.<sup>11</sup>

والمعروف أن المترجمين القضائيين يحتلون الرتبة الثانية في الأهمية بعد المترجمين العسكريين 21 كما أن المترجم القضائي يلتحق لمدة سنة واحدة بدروس المدارس الشرعية الفرنسية في الجزائر للاطلاع على الشريعة الإسلامية وبمرافعات القضاة لتعلم القانون الفرنسي. 13

وقد كان صاحب المخطوط عضوا نشيطا في إحدى الجمعيات الفرنسية وهي المعروفة باسم: "La Section du Forez du Club Alpin Français" وكان منضوبا في هذه الجمعية ضمن فرع بلاد القبائل الصغرى Section de la Petite-Kabylie التي كانت تضم سبعة أعضاء كانوا منخرطين قبل انعقاد دورة 15 ابريل 1884.

أوردت إحدى الصحف خبر وفاة صاحب المخطوط يوم السبت 19 نوفمبر 1898 غريقا قرب إدارة مصنع الجير بآقبو ببجاية، وتساءلت الصحيفة ما إن كانت وفاته نتيجة حادث أو عملية انتحار، وقالت أن البعض يرجح الاحتمال الأخير لأنه منذ وفاة شقيقه قايد قرقور وهي الحادثة التي تركت ألما عميقا في نفسه.

وقالت ذات الصحيفة أن الضحية كان من المفروض أن يتناول الغداء مع رفاقه على الساعة: 11:00 لكن رفاقه انتظروه حتى منتصف النهار.

وبعد منتصف النهار بنصف ساعة انتشر خبر وفاته في كامل المنطقة، ولما تم سحب جثته لم يعثر إلا على سرواله وقميص كان يرتديه، ومعنى هذا أنه تعرض لسرقة أغراضه الأخرى.15

# مكان وجود المخطوط:

المخطوط موجود ضمن رصيد المكتبة الوطنية بباريس وهو يحمل رقم: Arabe 6990 وببدو أن هذا المخطوط قد نقل من الجزائر إلى باريس ضمن المخطوطات العربية التي نقلت إليها منذ الاحتلال، وقد اهدي للمكتبة الوطنية بباريس سنة 1977 من قبل السيد بيود .M Bioud.

ويمكن للباحث الاطلاع على ميكروفيلم للمخطوط وهو بالأبيض والأسود ورقمه في قاعة المطالعة هو MFILM Arabe 6990 .

كما يوجد المخطوط في شكل ميكروفيلم وحمل رمزا لمن يربد استنساخه من 16 الباحثين هو R 84113 وقد صار المخطوط متاحا الكترونيا منذ تاربخ: 2019/02//27. إهداء المخطوط:

جاء في الورقة المرقمة برقم 1 إهداء من صاحب المخطوط إلى أحد الفرنسيين وهو السيد المستشار داندري ديرينوار M. le Conseiller d'Andrée de Renoard وقال الزيتوني

أن هذا عربون وفاء وتقدير وتذكار إلى ذلك السيد ووصف نفسه بخادمكم الزيتوني، ولعل صاحب المخطوط قد درس عند ذلك السيد الفرنسي وبقي على علاقة وطيدة به.

## حجم المخطوط:

يضم المخطوط بين دفتيه 93 ورقة من المخطوط وهو مصور بطريقة ورقتين في كل صفحة فجاء مجموع الصفحات بقلم الرصاص 48 صفحة، ونلاحظ أن إحدى الصفحات تم تصويرها مرتين وهي الصفحة المرقمة برقم 39.

# أهمية المخطوط:

رغم أن المخطوط هو ترجمة عربية لدراسة فرنسية، وليس تأليفا محضا لصاحبه، إلا انه مهم في بابه وذلك أن الترجمة من الفرنسية للعربية في العهد الاستعماري كانت قليلة حيث " لم تكن الترجمة من الفرنسية للعربية هدفا للفرنسيين" كما صرح الدكتور سعد الله، الذي وضح أن " ما ترجم من و ما حرص عليه الفرنسيون حتى يصل إلى الجزائريين هو نوع معين من المعارف، أي القرارات الرسمية والإجراءات الصحية والنصائح المتعلقة بالفلاحة وتربية الحيوانات والأخبار الدعائية المضادة لإشاعات محلية أو واردة من المشرق والترغيب في تعلم اللغة الفرنسية وعلومها."<sup>18</sup>

ولكن أين يمكن تصنيف المخطوط دراسته، هل هو في باب الدعاية؟ أم له هدف آخر مهم للفرنسيين في توسعاتهم الاستعمارية. لقد صرح صاحب المخطوط في بداية مخطوطه أن دو بهاقل هو الذي طلب منه تعريب دراسته، فانكب الزيتوني على إنهائها في نفس سنة صدورها أي سنة 1895، وهذا يعني أن الفرنسيين كانوا بحاجة لشخصيات إسلامية تسهل عليهم عملية اختراق المجتمعات الإفريقية المسلمة، واستعانوا في هذا بعدد من المترجمين وكان من بينهم إسماعيل بوضربة 19 الذي قام برحلة إلى غات ووضع دراسة مهمة عن عدد من المناطق التي زارها في إفريقيا.

## وصف المخطوط:

كتب المخطوط بخط مغربي جميل هو اقرب إلى خطوط المستعربين الفرنسيين منه إلى الخط الجزائري، وقد جاء وصف المخطوط في دليل المخطوطات بالمكتبة الوطنية بباريس على النحو التالى:

"خط المخطوط مغربي نسخ بعناية، وحبره اسود، بعض الكلمات كتبت بلون ذهبي أو احمر وجاء العنوان الرئيسي للمخطوط بشكل مربع مقوس في قسمه الأعلى تعلوه سارية براس مدبب وهلال،

والمخطوط كله كتب داخل إطار غليظ، كما نلاحظ أن للمخطوط ترقيما آخر شطب بالقلم، وهو يبدأ من الصفحة المرقمة برقم: وبعض الكلمات كتبت بالذهب أو باللون الأحمر، والعناوين مزخرفة داخل إطار مربع تخللته بعض الأشكال الدائرية ونصف الدائرية والزخارف الإسلامية.

و كانت بداية كل فصل حسبما جاء في وصف المخطوط تكتب بخط مختلف وبألوان مختلفة هي: الذهبي والأحمر والأخضر والأسود، ونهاية الفصول جاءت بشكل مربع ينتهي بنهاية على شكل مثلث.20

ونلاحظ أن الصفحة رقم 2 من المخطوط تحمل في الأسفل رقما كتب بقلم الرصاص هو: 857 ، ولا ندري هل هو ترقيم قديم للمخطوط على يد مالكه الأول الذي أهداه للمكتبة الوطنية أم هو رقم كان موجودا في المخطوط الأصلى.

وتحمل عدد من صفحات المخطوط ترقيما مزدوجا يبدأ من الصفحة رقم 4 التي تحمل ترقيما مشطبا بالقلم هو: 5، وهكذا نجد كل صفحة لها رقم ظاهر ورقم آخر مشطب على النحو التالى: 05/70 و 6/01 و13/8 و15/70 و19/17.

ولكن الترقيم يتغير بعدها على النحو التالي في الصفحة 12 حيث يظهر ترقيم آخر هو 31 وليس 21 كما هو مفروض ثم يستمر ذلك الترقيم على هذا النحو:33/13 و35/14

و37/15 و39/16 ويعود الترقيم مرة أخرى مضطربا في الصفحة 17 التي يقابلها ترقيم 31 الذي كان يقابل صفحة 12.

## مضمون المخطوط:

يضم المخطوط عددا من الفصول:

الفصل الأول وهو تحت عنوان:" في عدد سكان إفريقيا" 21

وفي هذا الفصل استشهد المؤلف بآية قرآنية هي الآية الخامسة من سورة البقرة وهي قوله تعالى:" أأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون" 22.

ويتحدث في هذا الفصل عن ما سماه جهود الجماعة الإفريقية في فرنسا في شان إيجاد حيل تجلب العمارة بإقليم افريقية وتحفظ أهلها من النقصان، ويقول المؤلف وهو دي بهاقل أن هذا الأمر لم ينتبه له احد من قبل وانه أثناء إقامته بإفريقيا وشواطها مدة ثلاثة عشر سنة انتبه لأهمية هذه المسالة الهامة.

وقال أن عدد سكان مصر وتونس والجزائر هو في زيادة لا نقصان بعد الاحتلال، ودخول أجناس عديدة أجنبية إلى بلادهم واختلاطهم معهم لم يكن سببا في دمارهم،ولو كانت تلك الأجناس الداخلة عليهم ذوات أديان مختلفة ." 23

وهذا الرأي يحمل مغالطة كبرى، إذ تجمع غالبية الدراسات أن عد سكان إفريقيا قد تناقص بشكل كبير بفعل أعمال الإبادة التي مارستها الدول الاستعمارية.

الفصل الثاني: وجاء بعنوان: "في ذكر العلل التي يحتمل أن تكون سببا لتقصان العمارة".24

وقال في هذا الفصل أن "كثرة السكان بالمدن الكبار [كذا] تغير الهوا وتفسده، والاضطراب الذي يعتري الإنسان ولا يفارقه بسبب شغل البال والأمراض البدنية وغيرها التي تنشأ من ذلك الاضطراب والمصائب التي تصيب العباد حال الخدمة وتفنيهم أكثر من الخدمة جميع ذلك أسباب لهلاك المتمدنين..."<sup>25</sup>

و وضّح أن سكان بلاد المغرب لم يلحقهم هذا فأرضهم في غاية الخصب وهي توفر لهم الأرزاق التي يحتاجونها.<sup>26</sup>

كما تحدث عن المجاعات التي تصيب الدول الإفريقية وحلل أسبابها الطبيعية والبشرية، وقال ان الحروب هي في الغالب التي تسبب المجاعات وليست الطبيعة وحدها.<sup>27</sup> الفصل الثالث: بعنوان: في ذكر الحيل التي تضاد الحرب بإفريقيا. <sup>28</sup>

وفي هذا الفصل تحدث عن حالة سماها" الإهمال والتوحش" وهي التي تصيب سكان إفريقيا البدائيين، الذين قال عنهم أنهم لا تحكمهم أي قوانين ولا يوجد امن بينهم.

ولاحظ أن الأفارقة المسلمين أكثر تنظيما من الوثنيين حيث أن " للمسلمين قواعد بالدين وشريعة تأمرهم بتقوى الله..."29

وجاءت في المخطوط عبارة هامة هي : وفي غالب الأوقات المسلمون لا يقتلون سكان البلد التي فتحوها وكلما تمكن لهم حفظهم فعلوا واستخدموهم والدليل على ذلك هو ان القوم المعروف بالفولب الذي فتح في عصرنا هذا الوطن الكائن بقبلة بورنو المنتهي إلى رأس جبال فسحة الكونغو لم يهلكوا أرباب الوطن الذين هم من عباد الأصنام." 30

الفصل الرابع: جاء بعنوان:"في ذكر مناهج التمدن". 31

تحدث فيه عن انتشار المسيحية في عدد من مناطق إفريقيا وهي المناطق المطلة على البحر المتوسط ثم توسعها إلى مناطق داخلية، وانتشار الكنائس في عدد من المناطق، ثم انتقل إلى الحديث عن انتشار الدين الإسلامي في القارة الإفريقية، وقال في هذا الصدد:" وقد تحققنا ان دين المسيح زايل لا محالة في جميع الأماكن التي وجد فيها الإسلام بإفريقيا. 32 "

الفصل الخامس: بعنوان:" في ذكر دين المسيح. "33

ذكر في هذا الفصل أن دين المسيح لم يتمكن من الانتشار بشكل كبير حتى وقته، ويقول في مبررا هذا بقلة فهم الأفارقة للكتب الدينية:" واعلم أن التوراة والإنجيل يعسر فهمهما على العقول غير الكاملة كعقول سكان افر يقيا فيطلب في حقهم الزمان الطويل لتلطف عقولهم حتى يتمكن لهم دين المسيح.."<sup>34</sup>

الفصل السادس: جاء بعنوان: " في ذكر دين الإسلام. " 35

في هذا الفصل استشهد بعدد من الآيات القرآنية للدلالة على أن دين الإسلام دين تسامح وهو يدعو للحوار مع أهل الأديان الأخرى وخاصة المسيحية.<sup>36</sup>

ووضّح أن التوحيد هو الركن الأعظم في دين الإسلام، وختم الفصل بقوله:" والحاصل انه لما كان التمدن الإسلامي واقيا لعباد الأصنام من كثرة العيوب الملازمة للإنسان ومانعا لهم من الأمراض كان الواجب اختياره لهم لحفظهم وكثرة نسلهم، لأنه أصلح وأسرع من كل شيء لذلك." 37

الفصل السابع: وجاء بعنوان:"في ذكر العبودية. " 38

وقال في هذا الفصل أن العبودية ليست سببا في نقصان عدد سكان إفريقيا رغم انه ذكرها في مكان آخر ضمن العلل التي تؤدي إلى نقصان السكان، وقال أن هذه الظاهرة موجودة منذ الأزل.

وأضاف أن تغيير مكان عمل العبيد ونقلهم إلى بلدان لم يألفوا مناخها هو السبب في موتهم وليست العبودية كظاهرة في حد ذاتها. <sup>39</sup>

الفصل الثامن:وجاء بعنوان:" في ذكر الزواج." 40

وتحدث في هذا الفصل عن عادة تعدد الزوجات وهي التي اقرها الإسلام وتعمل بها بعض الشعوب الإفريقية كوطن السودان ، وذكر أن بعض زعماء القبائل تجاوزوا الحد المعروف فكان لبعضهم ألف زوجة 41، وقال أن بعضهم كان له ألف من الجواري وهن ليست زوجاته، إذ يبيح لهن أحيانا الزواج بغيره.

وقدم مثالا نقله عن الرحالة الألماني المستكشف بارط الذي قال له أن صديقه الحاج البشير وزير سلطان مملكة بورنو كان له ثلاثمائة زوجة وترك بعد وفاته ثلاثة وسبعينا ولدا ذكورا ونحو الخمسين بنتا.

وقال أن المسلمين أكثر أولادا من النصارى، ومعنى هذا حسبه أن من أسباب زيادة سكان إفريقيا انتشار ظاهرة تعدد الزوجات.

وقدم بعض الأمثلة من الجزائر عن كثرة الأولاد في العائلات التي توجد فها ظاهرة تعدد الزوجات، فقال أن الشيخ محمد بن بونور الساكن في بلدية عطية المختلطة وهو متزوج بأربع نساء، قد بلغ عدد أولاده وأحفاده 172، وله ولد رضيع رغم انه كان شيخا طاعنا في السن، كما ان جاره الشيخ السعيد كان له مع إخوته 204 من الأولاد والأحفاد. 42

وكان عدد أفراد أسرة بن حبيلص المقيمين بفج امزالة" فرجيوة حاليا" قد بلغ 298 فردا يدّعون أن جدهم واحد".<sup>43</sup>

الفصل التاسع: وهو "خاتمة الكتاب." 44

وفها وضح أن البلدان الإفريقية المسلمة الواقعة تحت الاحتلال الفرنسي هي أفضل حالا من غيرها ، وذلك على حد زعمه لانتشار التمدن بها واعتناء الفرنسيين بأحوالهم على عكس باقى الأمم المتوحشة التي لم تدخل في طاعة الفرنسيين.

وقال أن الفرنسيين بذلوا جهدهم في نشر الإسلام في القارة الإفريقية تحت نظرهم وولايتهم كما قال، "وعمارة المغرب بالتمدن الإسلامي تحت نظر افرانسة وحمايتها."<sup>45</sup>

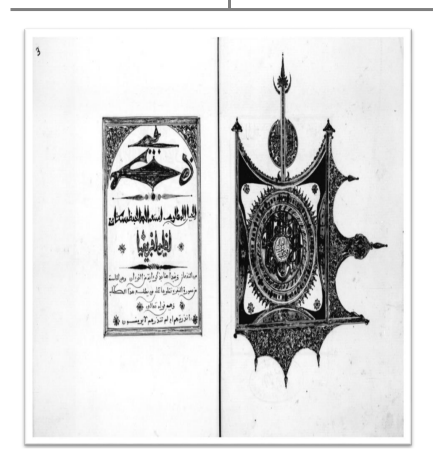
#### خاتمة:

- في ختام هذه الدراسة التي أردنا فيها تقديم لمحة عن مخطوط نادر مع التعريف بصاحبه المغمور، خلصنا إلى جملة من النتائج نلخصها في النقاط التالية:
- تتمثل القيمة الكبرى لهذا المخطوط هو أنه جهد لجزائري زمن الاحتلال في الترجمة من الفرنسية للعربية، والمعروف أن الفرنسيين في الغالب كان يهمهم ترجمة بعض الأعمال العربية للفرنسية وليس الترجمة من الفرنسية للعربية.
- كتب المخطوط بخط صاحبه، ولم نتمكن من مقارنته مع النص الأصلي الذي نشر في نفس السنة أي سنة 1895 وإلا لكنا عرفنا دقة الترجمة والتحكم في الأفكار الأساسية للنص الفرنسي.
- تضمن المخطوط عددا من المعلومات التاريخية الهامة عن صاحب المخطوط الذي ذكر اسمه كاملا ووظيفته كما أورد حتى ختمه كمتر جم شرعي في منطقة آقبو ببجاية شرق الجزائر.
- يجمل المخطوط أفكار المترجم وصاحب النص، وببدو من النص أن المترجم كان حافظا للقرآن الكريم مطلعا على كتب التراث العربي، كما يظهر من أسلوبه أنه متأثر بطريقة ابن خلدون فعباراته كلها مستوحاة من المقدمة: العمارة والعمران والتمدن والتوحش، وقد حاول الدفاع عن الإسلام من الهم المنسوبة إليه وهي إبادة الشعوب الوثنية التي خضعت لسلطة الإسلام في القارة الإفريقية.
- جاء في المخطوط عدة إشارات يفهم منها ان سياسة فرنسا تجاه دول إفريقيا عموما والجزائر على وجه الخصوص هي قائمة على أساس التمدن وتهذيب الناس، وان عدد السكان قد زاد مع الوجود الفرنسي، ولم ينقص.
- -كما استخدم الكاتب بعض الآيات القرآنية للحث على التقارب بين المسلمين والنصارى وإزالة كل أشكال العداوة والخلاف بينهم.

# الورقة الثانية من المخطوط:



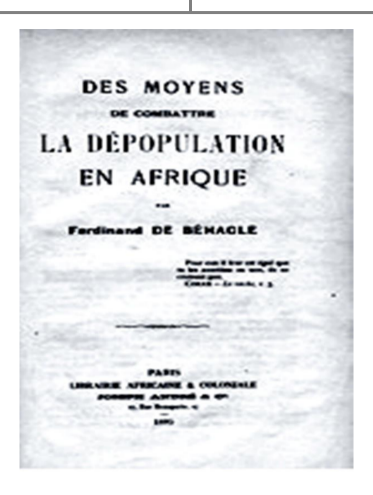
الورقة التي يظهر فيها عنوان المخطوط:



الورقة الأخيرة من المخطوط ويظهر فيها ختم وتوقيع صاحب المخطوط



صورة الطبعة الأصلية لكتاب دي بهاهل الصادرة سنة 1895



صورة الجنرال فردناند دي بهاهل وهو من طلب من صاحب المخطوط ترجمة عمله إلى العربية



<sup>1-</sup> المصدر نفسه ، الورقة رقم 02 ب.

<sup>2-</sup> فرديناند دي بهاقل(1857-1899) هو احد ابرز رواد الاستعمار والاستكشاف الفرنسي للقارة الإفريقية ، عمل في الجزائر بين سنوات 1882-1893 أرسل في مهمة الى Oubangui-Chari بين عامي 1892-1893، وقتل بأمر من السلطان رابح، انظر:

<sup>. 57,</sup> p 1992 Pierre Kalk: Histoire centrafricaine, L'Harmattan,

<sup>3-</sup> أبو القاسم سعد الله: تاريخ الجزائر الثقافي، ج 7، دار البصائر،الجزائر،ط6، 2009، ص 343.

- p.30 Extrait des Bulletins et mémoires de la Société africaine de France, avril-mai 1895, 4
  - 5- نشره في كتاب مستقل في نفس السنة:
- Béhagle, Ferdinand de: Des moyens de combattre la dépopulation en Afrique, Paris: J. André: -. 1895
  - 6- محمد السعدي الزبتوني اليعلاوي: المصدر السابق ، الورقة رقم 48 ب.
- 7- منطقة بني يعلى شمال سطيف اصل تسميتها حسب مولود قايد من شخص يدى يعلى و هو أمازيغي متعلم انتقل إلى المنطقة للإقامة بها، واعتمد المؤلف في هدا الخبر على الروايات المتداولة بين أهالي المنطقة العارفين بتاريخها، وذكر مصاهرة يعلى لبعض أسر المنطقة ووفاته بعد مدة، وبناء الأهالي ضريحا على قبره لا يزال موجودا بتاوريرت، وتركه ذرية هي التي شكلت أسلاف الفروع القبلية الموجودة ببني يعلى كآيت سعيد أو يعلى و آيت عثمان وآيت مسعود التي تقيم بقنزات وآيت المشري وآيت حمادة التي تقيم في تيمنقاش، وذكر بعض الوافدين إلى المنطقة للاستقرار بها وعلى رأسهم المرابطين والأشراف الدين يحضون بمكانة هامة عند أهالي المنطقة. انظر:
  - 3.0 Mouloud Gaid: Monographie des Beni-Yala, imprimerie algérienne, Alger: 1953, p 8
    - .427 Comité du Maroc : Bulletin du Comité de l'Afrique française, Paris. 1897, p. -9
- 10- يعد أبو القاسم بن سديرة من بين علماء الجزائر المتميزين خلال الفترة الاستعمارية " 1845 1901" تولى بعد عودته من فرنسا مهمة التدريس بمدرسة تكوين المعلمين كأستاذ للغة العربية الدارجة سنة 1869 بعد أن عين في 1866 كمراقب بنفس المدرسة، وكان أيضا أستاذا للشريعة بالمدرسة الشرعية بالجزائر، كلف من الحاكم العام لويس تيرمان سنة 1886 بدراسة ميدانية بمنطقة القبائل وبجاية لجمع المعطيات حول اللهجات البربرية، قدم خدمات كثيرة لمجال الاستعراب الفرنسي في الجزائر وكذا الدراسات البربرية والدراسات المجرية التي كان أحد أبرز روادها قبل ظهور ابن شنب توفي بن سديرة بعد أن أصيب بمرض في مدينة الجزائر في 30 نوفمبر سنة 1901 ودفن بها انظر: فارس كعوان: من المصادر الأدبية النادرة للتاريخ الثقافي للجزائر أواخر القرن 19 م كتاب الرسائل في جميع المسائل لبلقاسم بن سديرة، ضمن كتاب جماعي بعنوان مصادر تاريخ الجزائر ، منشورات مخبر بحث الحضارة الاسلامية بالاغواط، 2019، ص 201.
- Belkassem ben Sedira:Une mission en Kabylie sur les dialectes berberes et l'assimilation des <sup>11</sup> indigenes,Alger,librairie Adolphe Jourdan,Alger, 1887, p LXIX

- 12 محمد الصالح بكوش: الترجمة في الجزائر أثناء الاحتلال الفرنسي، دار التنوير، الجزائر، ط 1،2013، ص 186.
  - 13 المرجع نفسه، ص 188.
  - . 120, p. 1884, Paris, 1884 Club alpin français, bulletin mensuel, 14
- L'Oued-Sahel : journal politique, littéraire, commercial et agricole, 21 é Année, n 1318, 15 01-1898, p 11-20Dimanche le
  - Bibliothèque nationale de France : Département des manuscrits. Arabe 6990 . 16
    - <sup>17</sup> محمد السعدى الزبتوني اليعلاوي: المصدر السابق ، الورقة رقم 01 ب.
  - 181 أبو القاسم سعد الله: تاريخ الجزائر الثقافي، ج 6، دار البصائر، الجزائر، ط6، 2009، ص 181.
  - 19- إسماعيل بوضربة هو ابن احمد بوضربة ولد بمارسيليا سنة 1820 وعمل مترجما لدى الفرنسيين كلفه الحاكم العام راندون بجمع أخبار الصحراء أثناء ثورة محمد بن عبد الله ، فقام برحلته التي نشر ت سنة 1858، انظر حوله:
    - أبو القاسم سعد الله: تاريخ الجزائر الثقافي، ج 7، دار البصائر، الجزائر، ط6، 2009، ص 461 462.
      - 20 انظر الورقات: 4 أ، 7 ب، 12 أ، 16 أ، 21 أ، 27 ب، 34 أ، 43 أ، 46 أ.
        - <sup>21</sup>- من الورقة 3 ب الى الورقة 7 أ.
      - 22 محمد السعدي الزيتوني اليعلاوي: المصدر السابق ، الو رقة رقم 33 ب.
        - <sup>23</sup> المصدر نفسه ، الورقة رقم 04 ب و 05 أ.
          - <sup>24</sup> من الورقة 7 ب الى الورقة 11 ب.
      - . محمد السعدي الزيتوني اليعلاوي: المصدر السابق ، الورقة رقم 07 ب.
        - <sup>26</sup> المصدر نفسه ، الورقة رقم 08 ب.
        - 27 المصدر نفسه ، الورقة رقم 11 أ.
        - $^{28}$  من الورقة 12 أ الى الورقة 15 ب.
      - <sup>29</sup> محمد السعدي الزيتوني اليعلاوي: المصدر السابق ، الورقة رقم 12 ب
        - <sup>30</sup> المصدر نفسه ، الورقة رقم 13 ب.
          - <sup>31</sup> من الورقة 16 أ إلى الورقة 20.
      - 32 محمد السعدي الزيتوني اليعلاوي: المصدر السابق ، الورقة رقم 19 ب.
        - <sup>33</sup> من الورقة 21 أ الى الورقة 27 أ.
      - 34 محمد السعدي الزبتوني اليعلاوي: المصدر السابق ، الورقة رقم 24 ب.

- <sup>35</sup> من الورقة 27 إلى الورقة 33.
- 36 محمد السعدى الزبتوني اليعلاوي: المصدر السابق ، ورقة 27 ب إلى ورقة 29 أ
  - <sup>37</sup> المصدر نفسه ، الورقة رقم 33 ب
  - <sup>38</sup> من الورقة 34 أ إلى الورقة 42 ب.
- <sup>39</sup> محمد السعدى الزبتوني اليعلاوي: المصدر السابق ، الورقة رقم 37 أو 37 ب.
  - <sup>40</sup> من الورقة 43 أ إلى الورقة 45 ب.
  - 41 محمد السعدي الزيتوني اليعلاوي: المصدر السابق ، الورقة رقم 43.
- <sup>42</sup> محمد السعدي الزبتوني اليعلاوي: المصدر السابق ، الورقة رقم 45 أو 45 ب.
  - <sup>43</sup> المصدر نفسه ، الورقة رقم 45 ب.
    - <sup>44</sup> من الورقة 46 أ إلى الورقة 48 ب.
  - 45 محمد السعدى الزبتوني اليعلاوي: المصدر السابق ، الورقة رقم 48 أ.

الكاتب: أ.د/ قاسم عبد سعدون الحسيني عنوان المقال: حركة الاسترداد جمهورية العراق جامعة ميسان / كلية الأسبانية / reconquista التربية / قسم التاريخ (الربكونيكيستا)قراءة في المصطلح والمضمون

البريد الالكتروني: ukm\_2012@yahoo.com تاريخ الارسال: 19/09/2019 تاريخ القبول: 18/12/2019 تاريخ النشر:2020/03/31

# حركة الاسترداد الأسبانية Al reconquista ( الريكونيكيستا ) قراءة في المصطلح والمضمون

#### Al Reconquista Read the term and content

#### الملخص بالعربية:

شهدت الكتابات التاريخية التي تناولت تاريخ الأندلس طوال القرون الثمان التي شغلها الوجود الإسلامي في بعض أجزاء شبه الجزيرة الأيبيرية ، نشاطاً ملموساً في الجانب البحثي ، بيد أنّه لا يزال الغموض يكتنف الكثير منها ولا سيما ما يتعلق بحدود أو امتداد الوجود الإسلامي في مناطق شبه الجزيرة الأيبيرية ولا سيما المناطق الشمالية من أسبانيا النصرانية وتحديداً منطقة اشتوريس Asturias التي ظلت في حكم المجهول في الكتابات التاريخية الإسلامية بسبب قلة المعلومات التاريخية حول تلك المرحلة التأسيسية من عمر مملكة اشتوريس Asturias . إذ نالت هذه المنطقة شهرة واسعة في الكتابات التاريخية الأسبانية كونها المنطقة الأولى التي شهدت انطلاق أول حركة مقاومة للوجود الإسلامي في شبه الجزيرة الأيبيرية عُرفت بحركة الاسترداد الاسبانية (الريكونيكيستا) Al Reconquista (199-88/ 717-1492م) ، تزعمها المسترداد الاسبانية (الريكونيكيستا) كان ولا يزال محل قداسة واحترام من قبل الباحثين الأسبان ، إذ كان لهُ دورٌ كبيرٌ في تأسيس هذه الحركة التي أخذ قادتها على عاتقهم مهمة قومية كبرى تمثلت بمقارعة الوجود الإسلامي في شبه الجزيرة الأيبيرية ، وإنهاءه من كامل التراب كبرى تمثلت بمقارعة الحركة مرت بأكثر من دور قبل أنّ تتبلور وتفرض نفسها ، فأتسع نطاقها وتعززت أركانها ، واتخذت مخططات شاملة محكمة استطاعت من خلالها تحقيق نطاقها وتعززت أركانها ، واتخذت مخططات شاملة محكمة استطاعت من خلالها تحقيق

نجاحات عسكرية كبرى مستغلة ضعف الكيان السياسي في الأندلس الإسلامية . ومن هنا انبثقت أهمية الموضوع كونه من المواضيع المختلف عليه عند جمهور الباحثين ولا سيما في ما يتعلق بتفسير مصطلح الاسترداد وتحديد سنوات انطلاقه ، لذا جاءت هذه الدراسة لتكشف النقاب عن حقبة تاريخية مهمة استطعنا أن نحدد ما هية الاسترداد ومفهومه كونه حركة وطنية كانت اسبانيا وما تزال تعظمها وتتغنى بها إلى يومنا هذا .

#### Abstract:

The historical writings on the history of Andalusia during the eight centuries occupied by the Islamic presence in some parts of the Iberian Peninsula, witnessed significant activity in the research side, but there is still a lot of ambiguity surrounding them, especially with regard to the limits or extension of Islamic presence in the regions of the Iberian Peninsula Especially the northern regions of Christian Spain, specifically the region of Asturias, which remained in the rule of the unknown in the Islamic historical writings due to lack of historical information about that founding phase of the age of the Kingdom of Asturias Asturias. This region became famous in Spanish historical writings as the first region to witness the first movement of resistance to the Islamic presence in the Iberian Peninsula known as the Spanish Reconquista (98-897 / 717-1492), led by the revolutionary leader called Pelay He was, and still is, the subject of holiness and respect by the Spanish researchers, as he had a great role in the establishment of this movement, whose leaders took upon them a major national task of combating the Islamic presence in the Iberian Peninsula and ending it from the entire Iberian territory. More than one role But to crystallize and impose itself, Votsa scope and strengthened its pillars, and has taken a comprehensive schemes in which the Court was able to achieve major military successes taking advantage of the weakness of the political entity in the Islamic Al-Andalus. Hence, the importance of the subject emerged as a controversial topic among the research public, especially with regard to the interpretation of the term recovery and determine the years of its launch, so this study came to unveil an important historical era we were able to determine what is the recovery and the concept of being a national movement was Spain and still great And sings it to this day

يمثل الوجود الإسلامي في الأندلس امتداداً لحركة التوسع العسكري التي انطلقت من شبه الجزيرة العربية ، إذ نجح المسلمون في السيطرة على معظم نواحي شبه الجزيرة الأيبيرية ، فأقاموا في بعض مناطقها مدة تقارب ثمان قرون (92ه-897 هر/ 711-1492م) ، إلى أن اضطروا إلى إخلائها كلياً في أواخر القرن التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي 897 هر/ 1492 م، وهنا صار لزاماً علينا أنّ نفرق بين مفهومين يتعلقان بهذا الحدث المهم في تاريخنا الإسلامي ، وانّ نحدد المنطلقات التي على أساسها يتم التعامل مع تلك المفاهيم، والتسميات فحينما يطلق المؤرخون العرب والمسلمون تعبير الفتح الإسلامي لاسبانيا فأثّهم ينطلقون من منطلقات قومية عربية ودينية إسلامية ، في المقابل فأنّ المؤرخون الأسبان وربما المتعصبون منهم بشكل خاص يطلقون على ذلك الحدث تعبير الغزو الإسلامي لاسبانيا وهم أيضا ينطلقون من منطلقات قومية اسبانية ودينية مسيحية .

<sup>2</sup>، ومن نافلة القول أنَّ هذا المصطلح لا يرد في المصادر العربية بتاتاً، ولا نعثر على ما يقابله أو يقوم مقامه، أو يشابهه في دلالاته، علماً أنّها كانت مشروعاً مشتركاً بين مكونات المجتمع النصراني، تمخض عنه نضالٌ ساهم في ولادةِ اسبانيا الجديدة، بعد أنّ خاض رواد هذه الحركة حروباً مقدسة بالنسبة لهم سعوا من خلالها للدفاع عن سلامةِ ، وأراضي اسبانيا وتخليصها من سلطان المسلمن<sup>3</sup>.

وقد رافق قيام هذه الحركة دعم ديني كبير أسهمَ في إنجاحها ، وتطورها بحيث أقدم الكثير من شباب أوربا ، للانضمام والانخراط إلى جانب الأسبان ومشاركتهم في الحروب التي وقعت بيهم وبين المسلمين في شبه الجزيرة الأيبيرية لذلك شكلت هذه الحروب لحظة حاسمة

في تحديد الهوية الأسبانية والدفاع عن النصرانية واسترداد اسبانيا لحظيرة الكنيسة ، وعودتها نصرانية مثل ذي قبل  $^{4}$  ، فلا غرابة أنّ يرتبط مصطلح الاسترداد  $^{5}$  الأسبان الذين سعوا الربكونيكيستا) ، مع القومية الأسبانية  $^{5}$  ، الأمر الذي أكد عليه المؤرخين الأسبان الذين سعوا جاهدين على جعل هذه الحركة اسبانية خالصة دون تدخل أو مساعدة أطراف أو قوى خارجية أخرى  $^{6}$  ، مؤكدين أنّ اشتوريس  $^{7}$  Asturias هي النافذة التي انطلق منها تيار هذه الحركة التي أخذت تزداد سطوعاً وانتشاراً بشكل سريع  $^{6}$  ، مستغلة خلافات القوى الإسلامية التي حكمت الأندلس في تلك الفترة ، ومعتبرين أن قضيتهم قضية اسبانية ووطنية بحته منوطة بملوكها القوط  $^{6}$  وحدهم دون غيرهم ، الأمر الذي يرفضهُ البعض معترضاً بأن تلك الحركة ارتبطت بالفكرة القومية ويطرح موقفاً متطرفاً من ذلك مؤكدين أنَّ الأسبان لم يكن قصدهم من هذه الحركة أو من حروبها فتح بلادهم أو استردادها ، وإنّما الإغارة على المسلمين وسلب من هذه الحركة أو من حروبها فتح بلادهم أو استردادها ، وإنّما الإغارة على المسلمين وسلب انطلقت من مفهوم قومي وديني، وأنّ نتائجها قد غيرت التاريخ الإسلامي بشكل كبير ، وأنّ أثرها لم يكن محصوراً على التراب الأبيبري فقط بل أمتد إلى مناطق واسعة من العالم الإسلامي فقد أندفع الأسبان من منطلقات دينية وقومية ووسعوا نفوذهم خارج شبه الجزيرة الأبيبرية .

ونظراً لأهمية هذه الحركة لابد لنا أنّ نعرف جذور تشكيلها، وبداياتها وأطوارها وتاريخها القومي ولا سيما أنّها تعد حركة ذات عنصر كبير الأهمية في تكوين إسبانيا الحديثة، ويعدها الشعب الإسباني من أهم الأحداث الوطنية الخالدة في تاريخه القومي، ويرى فيها مقاومة إسبانية قومية، ونشاطها من أقوى مراحل الكفاح الإسباني خلال تاريخ أيبيريا على مر عصورها التاريخية ، فقد تبلور خلالها صراع أمتد زهاء ثمان قرون كانت أبرز ملامحه بأنه صراع وجود لا صراع حدود أن لذا فلا غرابة أذا بقيت هذه الحركة حية في نفوس الأسبان تكريما لما بذله روادها من جهود امتدت قروناً متوالية ، ما لانت خلالها لهم عربكة أو همدت لهم همة ، رغم الصعوبات البالغة التي واجهتهم ، وإذا كانت هذه الحركة قد صادفت اهتماماً بالغاً من المؤرخين اللاتين ، فتتبعوا تطوراتها في أدق جزئياتها وتفاصيلها ، حتى بدت في كتابات العرب الحديثة وكأنّها مجرد أمر غير مرئى أو مسألة خفية لم يتوقعوا نجاحاً لها أو توفيقاً ،

فأهملوها تقليلاً واحتقارا لشأنها ، في حين غالى المؤرخون الأوربيون والأسبان في تقييمها ، وأحاطوها بهالة من الاهتمام والقداسة ، إلا أنّ الطابع الانتقائي يسِمُ معظم دراساتهم ، إذ تعمدوا إبراز جوانب معينة في أحداثها ، أتسمت بالغلو في تقييم تلك الحركة ، بل أنّها وصفت في كثير من الأحيان بطابع قومي متطرف وديني متعصب ، وهذا يبدو واضحاً من خلال تصويرهم للصراع الذي خاضهُ الأسبان مع المسلمين ، على أنّهُ صراعٌ صرفٌ بين الإسلام والنصرانية ، وبعض تلك الدراسات تفسح المجال لكثير من الأساطير الخارقة، إبرازاً للتأييد الإلهي للأسبان في مقاومتهم لأعدائهم المسلمين 1 ، ولا سيما في المراحل الأولى للمقاومة الأسبانية للوجود الإسلامي بالأندلس وهذا يظهر واضحاً عند الحديث عن موقعة كوفادونجا الأسبانية للوجود الإسلامي بالأندلس وهذا يظهر واضحاً عند الحديث عن موقعة حركة الاسترداد الاسبانية محركة الاسترداد الاسبانية التي يعدها الأسبان باكورة الانتصار الكبير الذي حققته حركة الاسترداد الاسبانية المحركة يبدأ في اليوم الذي أنتصر فيه الأسبان على المسلمين في هذه المعركة 14.

نشأت حركة الاسترداد الأسبانية ما المريكونيكيستا) بعد دخول المسلمين إلى شبه الجزيرة الأيبيرية وتكونت أولى نواتها سنة 98ه/718م<sup>15</sup> ، على يد الثائر بلاي المسلمين إلى شبه الجزيرة الأيبيرية وتكونت أولى نواتها سنة 98ه/718م<sup>16</sup> ، كذلك المسلمين الذين احتلوا بلادهم<sup>16</sup> ، كذلك فأنهم يؤكدون على طابعها الأسباني الأمر الذي لا يمكن قبوله أو الأخذ به إذ أن المعطيات التاريخية تشير إلى أنْ الحركة نشأت اسبانية خالصة ، لكنها قد تلقت دعما خارجيا فيما بعد واكب سير تحركاتها وساعدها على تحقيق أهدافها وهذا يظهر واضحاً من خلال تسرب الأنظمة الديرية إلى شبه الجزيرة الإيبيرية، وعلى رأسها نظام كلوني Cluny ، ونظام سيستيرسي الأنظمة الديرية إلى شبه الجزيرة الإيبيرية، وعلى رأسها نظام كلوني 1198ه ومنحها امتيازات خاصة بعد أنْ أبدى البابا انوسانت الثالث الله Inocente (595-613ه/1988-1216م)<sup>18</sup> ، الذي ينحدر من أصول أسبانية ، حماسة منقطعة النظير لهذه الحركة ، فازدادت أهميتها<sup>19</sup> ينحدر من الدين عاملاً مساعداً لها ، فتمَ تأسيس النظم الديرية العسكرية Ordres وقصبوت ذات تأثيرا كبيرا على الشعب الأسباني<sup>12</sup> ، وقد رفض البابا وأسبانيا 10 وأصبحت ذات تأثيرا كبيرا على الشعب الأسباني<sup>13</sup> ، وقد رفض البابا وأسبانيا 10 وأصبحت ذات تأثيرا كبيرا على الشعب الأسباني<sup>13</sup> ، وقد رفض البابا

أوربان الثاني المحلوب الصليبية على المشرق الإسلامي ، والتي تعتبر دعوته للحروب التاريخ ، والآخذ لقرار الحروب الصليبية على المشرق الإسلامي ، والتي تعتبر دعوته للحروب الصليبية هي بداية الانطلاق للدولة الدينية في أعتا صورها كما أنّها كانت البداية لظهور ما الصليبية هي بداية الانطلاق للدولة الدينية في أعتا صورها كما أنّها كانت البداية لظهور ما يسمى بصكوك الغفران <sup>23</sup> ، رفض مشاركة المطران برنارد Bernardo، وعدد من القساوسة الأسبان في الحروب الصليبية بالمشرق قائلاً لهم : يوجد في بلادكم (اسبانيا) حرب صليبية ، ولم يكتفِ بذلك بل أصدر هذا البابا مرسوماً حُرمَ فيه على رجال الدين والفرسان الأسبان المشاركة في صليبيات المشرق ، لأنّ محاربة المسلمين باسبانيا لا تقل أهمية واعتبارا عن الحرب الصليبية المشرقية ، وقد ترتبَ على ذلك أنْ هرع الكثير من الفرسان من مختلف أوربا إلى الأندلس ليساهموا في حرب الأسبان ضد المسلمين <sup>24</sup> ، ناهيك عن المساعدات الكبيرة التي قدمتها حكومات الفرنج لسير هذه الحركة وتطورها <sup>25</sup> ، لذا فلا جدال في أنَّ الحروب الصليبية التي شهدها المشرق الإسلامي منذ أواخر القرن الخامس الهجري / الحادي عشر الميلادي، كانت امتدادا للحروب الدائرة رحاها وقتذاك على الأرض الإسبانية ضد مسلمي الأندلس .

وعن مواقف المؤرخين حيال قيام هذه الحركة وتطورها فقد اعتبرَ البعض أنّ أطلاق تسمية الاسترداد Al reconquista ( الريكونيكيستا ) على حركة المقاومة الاسبانية منذ ميلادها في أوائل القرن الثاني الهجري / الثامن الميلادي ، وربطها بحركة الاسترداد الحقيقي ، لا يخلو من خطأ كبير ، لأنّ اشتوريس Asturias إنّما ولدت حسب وجهة نظرهم في ناحية لم يفتحها العرب قط ، فميلادها لا يعد بدءاً لحركة الاسترداد الأسبانية لم يفتحها (الريكونيكيستا) وإنّما يُعد ميلاداً لحركة المقاومة الأسبانية للسيادة الإسلامية 26 ، وذهب آخرون إلى أبعد من ذلك حينما أكد بعضهم على إنّ الاسترداد الحقيقي قد بدء في عهد الطوائف (422-484هـ/ 1030-1091م )، أما قبل ذلك فقد كان هدف ممالك اسبانيا وهمها الوحيد هو العيش بسلام من غزوات المسلمين 27 ، ويبدو من خلال ما تقدم أنّ هؤلاء المؤرخين قد تناسوا إنّ في عصر الولاة ( 95-138هـ/ 714-755م )، قد استرد الأسبان مدناً وحصوناً مهمة ذات مساحات شاسعة قدرت مساحتها بربع شبه الجزيرة الأيبيرية 28 ، وأنحسرَ الوجود الإسلامي في منطقة الشمال الأسباني مع تراجع التوسع الإسلامي في تلك المنطقة، لذا فمن

منطق الدقة القول إنَّ حركة الاسترداد الاسبانية Al reconquista (الريكونيكيستا) قد ولدت بعد وصول المسلمين إلى أراضي شبه الجزيرة الأيبيرية بست سنوات أي تحديدا سنة 98ه/ 718م، وكذلك يحق لنا أن نتساءل بالقول ألا يعتبر ميلاد حركة المقاومة الأسبانية ضد السيادة الإسلامية البذرة أو الخطوة الأولى في عملية الاسترداد ؟ والتي سارت بخطوات ثابتة نحو استرداد أجزاء ومدن كبيرة في الشمال الأسباني . ويبدو إن المؤرخين الفرنسيين هم من روجوا لهذا الفكرة ، رداً على أدعاء المؤرخين الأسبان أنْ هذه الحركة هي حركة اسبانية خالصة ، فراح الفرنسيين يقللون من شأن بداياتها ويدعون أنّ الاسترداد الحقيقي قد بدأ في عهد الطوائف ، حتى لا يغيبوا دور شارلمان Charlemagne (151-199ه/ 158-198ه) و20

لم يكتفِ المؤرخون بهذا الاختلاف بل اختلفوا أيضاً حول مفهوم مصطلح الاسترداد Al reconquista ( الريكونيكيستا )، فالواقع أن معظم المؤرخين اتفقوا على إنَّ هذا المفهوم يظهر في إطارين مختلفين هما

الإطار الأول: يشمل جهودهم ومقاومتهم لكل غازٍ غزا شبه الجزيرة الأيبيرية من القوى الأجنبية ، التي نزحت إليها.

الإطار الثاني: يرى البعض إنَّ المقصود بحركة الأسترداد الثانينية (الريكونيكيستا) أنّها تقتصر على مقاومة المسلمين الذين سيطروا على شبه الجزيرة الأيبيرية سنة 92هـ/711م أنّه على مقاومة المسلمين الذين سيطروا على شبه الجزيرة الأيبيرية الباحث أنَّ الإطار الثاني هو الأقرب إلى الحقيقة عند معظم المؤرخين ، إذ إنّ المتبع لتركيبة المجتمع الأسباني يجد أنّهُ خليطاً متجانساً من شعوب عدة قد غزت أراضي شبه الجزيرة الأيبيرية على مر العصور ، ،ولم تواجه تلك الغزوات مقاومة من قبل الشعب الاسباني بل أنّهُ ذاب وأنخرط مع أولئك الغزاة وتعايش مع غالبيته ، روماناً كانوا أو قوطاً أو غيرهم ، لذا فأنّ الرأي السائد والأرجح هو أنّ حروب الاسترداد هي تلك الحروب التي شنها الأسبان لطرد المسلمين من الأندلس .

المراحل التاريخية لحركة الاسترداد الاسبانية.

مرت حركة الاسترداد الأسبانية وموحدة تحت لواء الإسلام وهذا الريخية مختلفة فهي تخبو وتضمحل حينما تكون الأندلس قوية وموحدة تحت لواء الإسلام وهذا ما سنلاحظه في حقبة عصر الخلافة الأموية في الأندلس (316-400ه/ 929-900م) حيث تعامل خلفاء بني أمية مع هذه الحركة بكل ما يمتلكون من قوة وحزم ، لذا فلا نجد لها أي دور يذكر في تلك الحقبة التاريخية ، لكنها تنشط وتتوسع حينما يتزايد الصراع والخلاف الإسلامي الداخلي الذي بلغ ذروته في القرن الخامس الهجري/ الحادي عشر الميلادي، وهو عصر دول الطوائف بالأندلس (482-484ه/ 1030-1091م)، ففي هذا العصر انفرطت عُرى وحدة الدولة بالأندلس، وتجزأت إلى عدد كبير من الدويلات المتناحرة فيما بينها، وأصبح التاريخ الأندلسي مطبوعاً بالصراعات بين ملوك الطوائف، وبتدخل الملوك الأسبان في الشؤون الداخلية للأندلس أكثر فأكثر، وزاد الأمر خطورة الضعف العسكري الكبير الذي أضحت عليه دويلات الطوائف بالمقارنة مع الممالك النصرانية الشمالية ، واستغل النصارى هذه الظروف وتزايد الطوائف بالمقارنة مع الممالك النصرانية الشمالية ، واستغل النصارى هذه الظروف وتزايد ليكون استرداد مملكة غرناطة قد تسير باتجاه استرداد المدن الأسبانية وتعميرها بشكل سريع 32 ليكون استرداد مملكة غرناطة قدر حاضرة إسلامية في شبه الجزيرة الأيبيرية سنة 897 ليكون استرداد مملكة عرناطة القرية الكبير ، وقد قسم المؤرخ بيني 492 مراحل تاريخ هذه الحركة وما قامت به من جهد كبير من أجل استرداد المدن الأسبانية وفق المراحل الآتية:-

1- المرحلة الأولى تمتد من سنة 123-174ه/ 740-790م، إذ تم في هذه المرحلة استرداد مناطق واسعة من أراضي جليقية  $Gallaecia^{35}$  ويبدو أن بيني Payne ، من المؤرخين الذين يؤكدون أن معركة كوفادونجا سالفة الذكر قد وقعت في سنة 123ه / 740م ، على خلاف ما سنثبتهُ من أنها وقعت في عهد الوالى عنبسة بن سحيم الكلبي (103- 707ه /725-727م) $^{36}$ .

2- المرحلة الثانية من سنة ( 236-339ه/ 850-950م)، شهدت هذه المرحلة توسع الأسبان ،وسيطرتهم على المناطق القريبة من نهر دوبرة <sup>37</sup> Duero واسترداد إقليم قطلونيا <sup>38</sup> Catalonia

3- المرحلة الثالثة والتي تتمثل بحقبة القرن الخامس الهجري / الحادي عشر الميلادي ، والتي شهدت سيطرة الأسبان على وسط شبه الجزيرة الأبيبرية واسترداد بعض أراضى البرتغال.

- 4- المرحلة الرابعة والمتمثلة في بدايات القرن السادس الهجري / الثاني عشر الميلادي ، والتي شهدت فها مملكة أرغون وقات توسعا كبيرا وتقدما باتجاه الجنوب واسترداد مدن مهمة .
- 5- المرحلة الخامسة والمتمثلة في القـرن السابع الهـجري/ الثالث عـشر الميلادي حيث شهدت فها حركة الاسـترداد الأسبانيـة Al reconquista(الريكونيكيستا) استرداد مناطق جزر البليار<sup>40</sup>ومدينة بلنسية Valencia.
- 6- المرحلة السادسة وفيها استرد الأسبان مناطق مهمة ، وتوسعت فيها مملكة قشتالة Castilla ( ألبة والقلاع) 4- المرحلة الساحل الجنوبي من شبه الجزيرة الأيبيرية .
- 7- المرحلة السابعة والمتمثلة في القرن التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي والتي استرد فيها الأسبان مملكة غرناطة آخر حاضرة إسلامية في بلاد الأندلس.

ومن الجدير بالذكر عندما نتحدث عن حركة الاسترداد الاسبانية وعدوانها على أراضي المسلمين ، فهذا لايقتصر على الممالك النصرانية الشمالية ، بل يشمل القوى البحرية المسيحية المنضوية تحت لواء الكنيسة الكاثوليكية والمكونة من الإمارات الإيطالية وقوات الفرنجة التي كانت تقارع أساطيل دانية والجزائر الشرقية في البحر الأبيض المتوسط وتهاجم الثغور الإسلامية البحرية من حين لآخر ، فبعد استيلاء أغلب موالي مجاهد العامري  $^{48}$  ، على سردانية  $^{44}$  أيام حكم علي بن مجاهد العامري  $^{45}$  سنة  $^{44}$  المناه  $^{40}$  مقام البابا ليو التاسع  $^{40}$  ( $^{42}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{40}$   $^{$ 

ازدادت وتيرة حركة الاسترداد وحروبها بعد إعلان البابا أوربان الثاني ال 481 (481-480هـ) ومروبها بعد إعلان البابا أوربان الثاني ال 1094هـ/488 (1094-1098م) المسلمين معند المسلمين معند المسلمين ومقارعتهم، وكانت المسلمين ومقارعتهم، وكانت للحرب أمتداد طبيعي للحروب الصليبية التي بدأت في المنطقة منذ سقوط جزيرة سردانية في يد البابا والقوات النصرانية المشتركة (الفرنسية والاسبانية) سنة 406هـ/1015م (106-48).

الخاتمة.

توصلت الدراسة إلى النتائج التالية:-

- 1- يُعد وصول المسلمين إلى بلاد شبه الجزيرة الأيبيرية جزءاً من حركة توسع عسكري انطلق
   من شبه الجزيرة العربية بهدف نشر الإسلام وزيادة نفوذه في إرجاء المعمورة.
- 2- اختلفت الكتابات والروئ التاريخية في التعامل مع وصول المسلمين إلى بلاد شبه الجزيرة الأيبيرية ، فالمسلمون ينظرون إلى هذا الحدث على أنَّهُ فتح إسلامي منطلقين من فكر ديني عربي ، إما الأسبان فأنه يعدونه غزو واحتلال منطلقين من فكر قومي ، الأمر الذي ولد اختلاف كبير في الكتابات التاريخية التي تناولت هذا الحدث الكبير.
- 3- أطلق الأسبان على حقبة نضالهم وتاريخهم القومي خلال الحقبة الزمنية الممتدة على مدار ثمان قرون (98-897هـ/ 716-1492م) كرسوا فيها جهودهم لمقارعة الوجود الإسلامي في شبه الجزيرة الأبيرية ، أطلقوا عليه مصطلح حركة الاسترداد الاسبانية أو ما يسمى عندهم -AL. Reconquista
- 4- كانت الروح الصليبية حاضرة في قيام هذه الحركة ومساندتها في أحلك الظروف التي مرت بها ، بحيث أقدم الكثير من شباب أوربا وشبانها للإنظمام والانخراط إلى جانب الأسبان ومشاركتهم في الحروب التي وقعت بينهم وبين المسلمين.
- 5- كانت منطقة اشتوريس نقطة اندلاع حركة الاسترداد الاسبانية على يد الثائر بلاي ، لذلك فقد كانت هذه المنطقة ومازالت تتمتع بأهمية ومكانة كبيرة عند الأسبان.
- 6- تمخض عن نضال الأسبان ضد المسلمين ولادة اسبانيا الجديدة ، التي أرتبط فيها مفهوم الاسترداد
   مع مفهوم القومية الأسبانية .
- 7- تراوح تأريخ هذهِ الحركة بين القوة والضعف ، في تنشط وتتصاعد وتيرة استردادها للأراضي الإسلامية كل ما ضعف الحكم الإسلامي في الأندلس ، وتضعف ويتوقف ذلك الاسترداد في حال توحد كلمة المسلمين في الأندلس وتمتعهم بقوة كبيرة تعجز الممالك النصرانية التصدي لهم أو النيل منهم .

الهوامش

<sup>11</sup> ابن عبد الحكم ، فتوح مصر والمغرب ، 1/ 276 ؛ ابن الكردبوس ، تاريخ الأندلس ، ص43؛

Maravall, Elconcepto, p35: Linehan, History and the Historians, p78-79<sup>2</sup>

Martín, Reconquista y repoblacion, p1-2: Fitz, La Reconquista, p3.

Villgas, Norman and Anglo, p 38 : Merriman, The rise of the Spanish, p56 4

Pidal, The Spainsh, p1/54.

Flich, Alphonse II, P117-131.

من جهة الغرب بسلسلة جبلية Gallaecia أشتوريس: منطقة تقع في شمال اسبانيا معزولة عن جليقية <sup>7</sup> ، وعن منطقة كنتبرية من جهة Sanabria ، وجبال سنابريا Ponferrada شاهقة الارتفاع عرفت بجبال بونفرادا ، عُرف سكانها (اشتوريس) بقوة البنية والقدرة على Deva ، ونهر ديباEsla الشرق بمجرى نهر اشتورا (إسلا) تحمل الصعاب وأعباء الحياة وخشونة الطباع كما يتصفون بالنجدة والأقدام حتى أنّهم كانوا يضحون بأنفسهم لافتداء أو حماية من يلجأ أو يتقرب إليهم ويتعلقون به ، واتسمت حياتهم بالتقشف والاقتصاد حتى قيل أنّهم يتناولون وجبة طعام واحدة في اليوم . ينظر : رمضان ، اشتوريس ، ص4-48 ؛ الحسيني ، حروب السترداد ، ص59-58.

8 رمضان ، شارلمان في مصادر تاريخ اسبانيا ، 32 / 157.

و القوط: يرجع أصل قبائل القوط إلى المنطقة الواقعة على ضفاف بحر البلطيق، نزحوا من موطنهم الأصلي إلى الشواطئ الشمالية الغربية من البحر الأسود خلال القرن الثاني للميلاد، لكنهم توزعوا إلى جبهتين: حيث توجه القوط الشرقيون إلى السهول الجنوبية من روسيا، فيما توجه القوط الغربيون إلى منطقة ترانسلفانيا والبلقان حيث استقروا عند الضفة الأخرى من نهر الدانوب وفقا للخيار، بعدها انتقلوا إلى مناطق متعددة ومنها شبه الجزيرة الأيبرية ينظر: براون، تاريخ أوربا، ص88-89؛ طرخان، دولة القوط، ص32-33.

10 روبرتسون ، ، إتحاف الملوك ، ص138 .

Palanques , La Reconquista Española, p395.: Maravall, Elconcepto , p $36^{-11}$ 

Aristizábal, Norman and Anglo, p 37

معركة كوفادونجا: هي معركة وقعت في أوائل فترة الحكم الإسلامي للأندلس بين قوة من المسلمين وقوة من <sup>13</sup> القائد الاسباني الشهير بلاي، حيث تمكن الاسبان من هزيمة المسلمين هزيمة كبرى، السكان المحليين بقيادة مملكة اشتوريس، وقد حدثت هذه المعركة، في وقد عدت المصادر الغربية هذه المعركة هي النواة الأولى لنشأة الواقعة في Cova sanctae Mariae التي تسعى أيضاً بمغارة كوفادونجا Cova sanctae Mariae ماريا ، على ساحل بسقاية، وقد أكتنف Gijon جبال كنتبرية في اشتوريس إلى الجنوب الشرقي من مدينة خيخون المعموض والشك تاريخ وقوع هذه المعركة ولا سيما عند المؤرخين المسلمين ، فأبن عذارى والمقري يجعلون وقوعها في عهد الوالى عنبسة بن سحيم الكلبي (103-10ه/2721م)، أما ابن خلدون فيجعل وقوعها في

14

ولاية عقبة بن الحجاج السلولي (116-1238ه/ 734-741م) ، أما رواية صاحب الأخبار المجموعة  $^{13}$  ، فتؤكد أنَّ هذه المعركة قد وقعت سنة 133ه/ 751م ، وهو توقيت متأخر جدا ، لعله أستند على ما حصل من أحداث جسام في المشرق ومنها زوال الخلافة الأموية سنة 132م/ 750م ، الأمر الذي يكون قد ألقى بضلاله على مستقبل الأندلس بأسرها ، ينظر : ابن عذاري ، البيان المغرب ، 27/2 ؛ المقري ، نفح الطيب ، 17/3-18 ؛ 4/ مستقبل الأندلس بأسرها ، ينظر : ابن عذاري ، البيان المغرب ، 17/2 ؛ المقري ، نفح الطيب ، 17/3 ، مجهول ، ص150

Merriman, The rise of the Spanish, p 56.

Becerra, Los Reinos, p 2: Weiner, D iscoveries are not to be, p 95-96

Becerra, Los Reinos cristianos, p 2-4.

17 نظام كلوني Cluny ، ونظام سيستيرسي Cistercy : وهي أنظمة أوربية كانت تدعوا الشباب الأوربي للمشاركة في الحروب الصليبية التي تهدف إلى محاربة الإسلام والقضاء عليه ودعت مبادى هذه الأنظمة إلى توجه هؤلاء الشباب إلى اسبانيا ومقاتلة المسلمين هناك ينظر: العلياوي ، الحملات الصليبية على الأندلس ، ص16 ومابعدها؛ . . Guzman , Crusade in Andalus , p 289-297.

البابا انوسانت الثالث: وُلد باسم لوتاريو ده كونتي ده سكّي، ويلقب أحياناً باسم لوثر سكّي ، كان البابا إنوسانت واحداً من أكثر البابوات سلطة وتأثيراً في تاريخ البابوية، ويتمتع بنفوذ كبير على الأنظمة المسيحية في اوروپا، بالاضافة إلى ادعائه حق التفوق على كل ملوك اوروپاوبذل جهوداً كبيرة من أجل تدعيم الاصلاح في الكنسة الكاثوليكية فيما يخص الشنون الإكليركية عن طريق الدكترالات ومجلس اللاتيران الرابع .وأدى هذا الى المناب الكثير من القوانين الكنسية الغربية. ينظر: https://www.marefa.org

Housley, The later Crusades from Lyons, p 2. .

Guzman, Crusade in Andalus, p 289-297

<sup>21</sup> عاشور ، أوربا ، ص361-362 ؛ قاسم ، ماهية الحروب الصليبية ، ص7 ؛ العلياوي ، الحملات الصليبية ، ص16

<sup>22</sup> البابا أوربان الثاني: صاحب الحملة الصليبية الأولى ، وهو الذي تولى الكرسي البابوي في إحدى عشر سنة ( 483-493هـ/1088-1099م) ، وكان هو الآخذ لقرار الحروب الصليبية على المشرق الإسلامي ، وكان رجلاً ذكياً وسياسياً حاذقاً ، وتعتبر دعوته للحرب الصليبية هي بداية الأنطلاق للدولة الدينية في أعتى صورها كما انها كانت البداية لظهور ما يسمى بصكوك الغفران . ينظر : قاسم ، ماهية الحروب الصليبية ، ص90-94 ؛ السماك ، الفاتيكان ، ص 30.

<sup>23</sup> قاسم ، ماهية الحروب الصليبية ، ص90-94 ؛ السماك ، الفاتيكان ، ص30 .

O'Callaghan, Reconquest and Crusade, p 17-22 ؛ 191س الصليبية، ص191 ؛ 192 ما المطوي ، الحروب الصليبية، ص191 ؛ 193 ما Bishko , The Spanish and Portuguese, p2-4 Martinez , Reconquista , p 28

Becerra, Los rei nos cristianos, p2-3.

وميلاد اشتوريس ، ص59 ؛ مؤنس ، فجر الأندلس ، م310 ؛ بلاي وميلاد اشتوريس ، م35 ؛ مؤنس ، فجر الأندلس السياسي، 310 . Tuliani , La idea de Reconquista, p5

- 27 رمضان ، تاريخ المغرب والأندلس ، ص381.
- 28 السامرائي وآخرون ، تاريخ العرب وحضارتهم ، ص135 .
- <sup>29</sup> شارلمان: شارلمان بالفرنسية (Charlemagne) أو كارل الكبير) بالألمانية (Karl der) وسماه العرب قارلة عاش (742- 840) هو ملك الفرنسية حاكم إمبراطوريتهم بين عامي (768- 800) وإمبراطور الإمبراطورية الرومانية المقدسة بين عامي (800- 814). وهو الابن الأكبر للملك بيبين الثالث من سلالة الكارولينجيين. ويعتبر بيبين القاسم مؤسس حكم أسرة الكارولنجيين في حين يعتبر ابنه شارلمان (حكم من عام 768 إلى عام 814) أعظم ملوكها وهو أول إمبراطور روماني مقدس. ينظر: اينهارد، سيرة شارلمان، ص12-13.
  - Linehan, At the Spanish, p 53 .
  - Crow, Spain the root, p 78: Martin, La peninsula, p229.
    - Arteta, Valoracion de la reconquista, p 214.
- 33 غرناطة: مدينة بالأندلس بينها وبين وادي آش أربعون ميلاً وهي من مدن البيرة ، وهي محدثة من أيام الثوار بالأندلس وإنما كانت المدينة المقصودة إلبيرة فخلت وانتقل أهلها إلى غرناطة ... ، ينظر: الحموي ، معجم اللبدان ، 2/371-372 ؛ الحميري ، الروض المعطار ، ص45 .
  - Ahistory of Spain, p 1: Weiner, D iscoveries are not to be, p 97-99.
- 35 جليقية: منطقة واقعة في شمال اسبانيا يرجع اصل سكانها إلى ولد يافث بن نوح عليه السلام وهو الأصغر من ولد نوح، وبلدهم جليقية وهي تلي الغرب وتنحرف إلى الجوف، وجليقية تقع قرب ساحل البحر المحيط من ناحية شمال الأندلس ...، ينظر البكري، جغرافية الأندلس وأوربا، ص71-73؛ الحموي، معجم البلدان، 131/2؛ الحميري، الروض المعطار، ص169.
- $^{36}$  عنبسة بن سحيم الكلبي : كان أمير الأندلس في سنة 106ه من قبل بشر بن صفوان أمير إفريقية في أيام  $^{36}$  هشام بن عبد الملك، ومات سنة 107هـ، وقيل سنة 109هـ والله أعلم ينظر الحميدي ، جذوة المقتبس (ترجمة رقم 740) ، 2 / 115 ؛ الضبي ، بغية الملتمس ، (ترجمة رقم 1263) ،  $^{26}$  ، ابن عذارى ، البيان المغرب ، 2 / 25.
- <sup>37</sup> نهر دويرة : من الأنهار الكبيرة والشهيرة في الأندلس يقع بين مدينتي سمورة شرقا ، وميرانده غرباً . ينظر : الحسيني ، حروب الاسترداد ، ص59 .
- <sup>86</sup> قطالونيا: مر تاريخ إمارة قطالونيا بحقب زمنية مختلفة حتى أعلن عن قيامها كأمارة مستقلة فقد أعطى شارل الأصلع فرنسا ومناطق التخوم الأسبانية بعد توزيع أملاك الإمبراطورية الفرنجية بينه وبين أخويه لوثر ولويس الجرماني، فقد حدث تمرد في إقليمها الشمالي (سبتمانيا) فقام بفصل هذا الإقليم عن الثغر القوطي سنة 251هـ/ 865م، ومن يومها أصبح لهذا الثغر إدارة خاصة لا ترتبط بالأقاليم المجاورة، الأمر الذي شجع حكامه على الاستقلال عن فرنسا، ففي سنة 259هـ/872م استقل وبفريدو الفولسو بما تحت يديه من مدن

، فأصبح أميراً على برشلونة سنة 621ه/874م ، لكن الاستقلال التام لجميع مقاطعة الثغر الأسباني (قطالونيا) بأسرها عن فرنسا كان قد تم سنة 627ه/ 888م . ينظر : العذري ، نصوص عن الأندلس ، ص157 : العربني ، تاريخ أوربا ، ص234: الشيخ ، دولة الفرنجة ، ص174 السامرائي ، الثغر الأعلى ، ص266 . وقد أرغون : يرجع أصلها على رقعة صغيرة تمتد من باب شيزروا في جبال البرتات نحو الجنوب بحذاء نافار الواقعة إلى الغرب منها ، وقد ظهرت بشكل إمارة صغيرة أواخر عصر الولاة ، وقد كانت أراغون في أوائل القرن الخامس الهجري / الحادي عشر الميلادي ضمن مملكة نافار ، وحين قسم شانسو الكبير مملكته هذه قبل وفاته سنة 624ه/1035 م ، بين أبنائه الأربعة خص أبنه غير الشرعي راميرو بأرغون ، وقد نشط هذا الأخير في مد سلطانه على ما حوله من البلاد ، ثم تولى حكمها بعد وفاته سنة 455ه/1063 م ، أبنه سانشو الذي مملكة أراغون في عهده أتساعاً كبيراً ، ثم خلفه بعد وفاته أبنه بيدرو الأول ، ولما توفي سنة 498ه/1055 م ، مملكة أراغون أخوه الفونسو الأول ( المحارب ) ، ينظر : عنان ، دولة الإسلام ، العصر الثاني ، ص758 ؛ مؤنس ، فجر الأندلس ، ص519 .

<sup>40</sup> جزر البليار: تتكون جزر البليار أساساً من أربع جزر كبرى رئيسية، تحيط بها عشرات الجزر الصغيرة المتناثرة حولها، وهي جزيرة ميورقة ) عاصمة جزر البليار وأكبرها مساحة)، جزيرة منورقة (Menorca)، جزيرة اببزا ا (Ibiza) وفور منتبرا (Formentera) التي هي أصغرهم، ولم تذكر في كتب التاريخ القديم، ويبدو أنها كانت مهجورة وغير صالحة لرسو السفن. ينظر سيسالم، جزر الأندلس المنسية، ص 15- ومابعدها.

<sup>41</sup> بلنسية: مدينة تقع في شرقي الأندلس، بينها وبين قرطبة على طريق بجانة ستة عشر يوماً وعلى الجادة ثلاثة عشر يوماً وعلى الجادة ثلاثة عشر يوماً، وهي مدينة سهلية وقاعدة من قواعد الأندلس في مستو من الأرض عامرة القطر كثيرة التجارات وبها أسواق وحط وقلاع. ينظر الحموى، معجم البلدان، 2/ 279: الحميرى، الروض المعطار، ص97.

<sup>42</sup> قشتالة: ألبة والقلاع: علمان جغرافيان يستعملان عادة معاً في النصوص العربية ، أما ألبة في Alava وهي الإقليم الواقع عند منابع نهر أبره على الضفة اليمنى ( الشمالية) ، للنهر وأصل الاسم غير معروف ، فذهب بعضهم إلى أن أصله عربه Araba ، لأن الاسم لم فذهب بعضهم إلى أن أصله عربه Araba ، لأن الاسم لم يظهر إلا بعد دخول العرب. أما القلاع فيراد به المنطقة التي تعرف بقشتالة القديمة Castilla ia vieja ، سماها العرب كذلك لكثرة قلاعها وقد يكون العرب ترجموا بذلك اسمها القديم Castellae ، وألبة اليوم إحدى المديريات الثلاث التي يتكون منها إقليم Vascongadas ، وهو الذي كان العرب يسمونه بلاد البشكنس .ينظر: ابن الابار ، الحــــلة السيراء ، هامش رقم ( 2 ) ، 135/2 .

<sup>43</sup> مجاهد العامري: مجاهد بن عبد الله العامري أبو الجيش الموفق مولى عبد الرحمن الناصر بن المنصور بن أبي عامر كان من أهل الادب والشجاعة والمحبة للعلوم ، نشأ بقرطبة وكانت له همة كبيرة ولما حدثت الفتنة القرطبية وتغلبت العساكر على النواحي بذهاب الدولة العامرية قصد هو ومن تبعه الجزائر الواقعة في شرق الندلس وهي جزائر خصبة وواسعة فسيطر علها وحماها ثم قصد الى سردانية جزيرة من جزائر الروم الكبيرة في سنة 400ه وقيل سنة 407ه فغلب على أكثرها وافتتح معاقلها . ينظر: الضبي ، بغية الملتمس ، ترجمة رقم 472.

سردانية: جزيرة على طرف من البحر الشامي، وهي كبيرة النظر كثيرة الجبال قليلة المياه، طولها مائتان <sup>44</sup> وثلاثون ميلاً وعرضها من الغرب إلى الشرق مائة وثمانون ميلاً، وفها ثلاث مدن الفيصنة وهي مدينة عامرة، ومنها مدينة قالمرة، وهي رأس المجاز إلى جزيرة قرشقة، والثالثة تسمى قشتالة وأهل سردانية في الأصل روم أفارقة متبريرة متوحشون من أجناس الروم، وهم أهل نجدة وحزم لا يفارقون السلاح. وفي سردانية معادن الفضة الجيدة ومنها تخرج إلى كثير من بلاد الروم، وبين سردانية وجزيرة قرشقة مجاز طوله عشرون ميلاً. الفضة الجيدة ومنها تخرج إلى كثير من بلاد الروم، وبين سردانية وجزيرة الحميرى، الروض المعطار، م 314.

<sup>45</sup> على بن مجاهد العامري: على بن مجاهد ملك دانية وتلقب بالموفق ووصف بأنه كان احرص المتغلبين على جهات الأندلس واطهر عرضاً وانقى ساحة ، كان لايشرب الخمر ولا يقرب من يشربها ، وكان مؤثراً للعلوم الشرعية مكرماً لأهلها وتاريخ وفاتهِ غير معروف لكنه توفي قبل فتنة المرابطين بيسير . ينظر: المراكشي ، المعجب ، ص77.

46 البابا ليو التاسع: بابا روما للفترة (426- 446هـ/ 1044-1054م) عمل على إصلاح الكنيسة ووضع حد للفساد المستشري فيها جرد حملة عسكرية لدحض شركة النورمان في صقلية فُمني بهزيمة منكرة ووقع في الأسر فترة من الزمن. ينظر: بابتي ، موسوعة الأعلام ، ص78.

47 سيسالم ، جزر الأندلس ، ص169 ؛ بلبل ، الآثار الحضارية ، 86 .

48 البابا أوربان الثاني: ولد باسم أوتو اللاجبري، صاحب ألحملة الصليبية الأولى في التاريخ وهو الذي تولى الكرسي البابوي في أثنى عشرة سنة (481-493ه/ 1088- 1099) ، كان سياسياً لبقاً وجربتاً ، وهو الآخذ بقرار الحرب الصليبية على المشرق ، وصاحب الحملة الصليبية الأولى ، وكانت للحروب الصليبية هي بداية الانطلاق للدولة الدينية في أعتى صورها كما أنها كانت البداية لظهور ما يسمى يصكوك الغفران. ينظر: المطوي ، الحروب الصليبية ، ص45؛ البشري ، جهود البابوية ، ص27-28.

<sup>49</sup> المطوي ، الحروب الصليبية ، ص46 ؛ عبد الحليم ، العلاقات بين الاندلس الإسلامية واسبانيا النصرانية ، ص328 ؛ بلبل ، الأثار الحضاربة ، ص87 . عنوان المقال: مؤامرة العقداء أثناء الثورة الجزائرية 1958-1959 (قراءة في الأسباب والنتائج وردود الفعل داخلا وخارجا)

الكاتب: د. عبد المالك الصادق جامعة محمد خيضر بسكرة

## البريد الالكتروني: abdelmaleksadek10@gmail.com

تاريخ الإرسال: 2020/03/05 تاريخ القبول: 2020/03/16 تاريخ النشر: 2020/03/31

مؤامرة العقداء أثناء الثورة الجز ائرية 1958-1959 (قراءة في الأسباب والنتائج وردود الفعل داخلا وخارجا)

### الملخص بالعربية:

ان موضوع مؤامرة العقداء أثناء الثورة الجزائرية، من بين المواضيع الحساسة الجديرة بالدراسة، باعتبار أن القضية من أصعب القضايا والملفات التي عالجتها المحكمة العسكرية للثورة الجزائرية، لأن المتهمين فيها هم من أبرز اطارات الثورة التحريرية المباركة سواء في الولاية الأولى(الأوراس-النمامشة)أو القاعدة الشرقية، حيث تم نطق وتتفيذ حكم الاعدام في اربعة منهم وهم: محمد العموري، احمد نواورة، مصطفى لكحل، محمد الطاهر عواشرية، أما بقية الأحكام فقد قضى خلالها بقية المتهمين فترة تراوحت بين سنة وسنتين سجنا نافذا.

كانت الهم ثقيلة جدا وخلف الحكم تداعيات خطيرة وردود فعل متباينة سواء في الداخل او الخارج وكاد يعصف بمسار حافل وبطولات ناجحة حققها جيش وجهة التحرير الوطني لولا الحكمة والتعقل اللذين تحلى بهما قادة الثورة في مواجهة المؤامرات والدسائس والخطط التي دبرت ضد الثورة من طرف غلاة المعمرين والحركي خاصة بعد تولي الجنرال شارل ديغول سدة الحكم من خلال مسعاه الرامي الى إجهاض الثورة بأي ثمن و ضرب الوحدة الوطنية للشعب الجزائري الداعم لجهة وجيش التحرير من اجل استقلال الجزائر.

كلمات مفتاحية: الثورة، المؤامرة، العقداء، المحاكمة، الاعدام، الاستقلال

#### Abstract:

The subject of the conspiracy of the colonels during the Algerian revolution is considered as the sensitive topics worth studying, considering that the issue is one of the most difficult cases and files dealt with by the military court of the Algerian revolution, because the accused in it are among the most prominent frameworks of the blessed editorial revolution, whether in the first state (Awras-Namash) Eastern, where the death sentence was pronounced and carried out in four of them: Muhammad al-Amouri, Ahmad Nawwarah, Mustafa Lakhal and Muhammad al-Tahir Awashirya. As for the rest of the rulings, the rest of the defendants spent a period ranging from one to two years in prison.

The charges were very heavy, and the ruling left behind serious repercussions and mixed reactions, both at home and abroad, and it was almost ravaged by a track full and successful championships achieved by the army and the National Liberation Front were it not for the wisdom and rationality that the leaders of the revolution faced in the face of the conspiracies, intrigues and plans that were masterminded against the revolution by the ultra-urban and dynamic, especially after General Charles de Gaulle assumed power through his endeavor to abort the revolution at any cost and to strike the national unity of the Algerian people supporting the Front and the Liberation Army for the independence of Algeria.

Key words: Revolution, conspiracy, colonials, Trial, excursion, independence.

#### مقدمة:

نشطت بعض القيادات العسكرية أثناء الثورة التحريرية لمساندة لجنة التنسيق والتنفيذ في مسعاها من أجل ايجاد حل توافقي لمسألة القيادة في المنطقة الأولى وناحية سوق اهراس اللتين تغيبتاعن فعاليات مؤتمر الصومام المنعقد بتاريخ 20أوت 1956، حيث أبان محمد العمورى عن قدرة فائقة من أجل المساهمة في اعادة ترتيب أوضاع البيت الأوراسي.

انتهى المؤتمر وخرج بقرارات حاسمة شكلت بعض نتائجه جدلا في كتابات بعض المؤرخين، فعلى الرغم من أنه نظم الثورة التحريرية سياسيا وعسكريا وتنظيميا، الا أن ذلك لم يمنع من حدوث بعض التطورات خلال سنوات 1956- 1957- 1958، كان أولها اختطاف فرنسا لطائرة الوفد الخارجي ثم عزل الثورة بمد الأسلاك الشائكة المكهربة على طول الحدود الشرقية والغربية واخرها مؤامرة العقداء، والتي خلفت وقائعها ردود فعل متباينة سواء في الداخل أو في الخارج.

والسؤال المطروح: ماهي خلفيات ونتائج تلك المؤامرة؟ وهل فعلا تورط محمد العموري ومن معه في محاولتهم الانقلابية ضد الحكومة المؤقتة، أم أن هناك سببا اخر للحادثة؟ وكيف كانت ردود الفعل في الداخل والخارج؟.

# 1-خلفياتها التاريخية:

## 1-1-نتائج مؤتمر الصومام:

بتاريخ 20 أوت 1956 انعقد مؤتمر الصومام بعد مسيرة سنتين من الكفاح المسلح، وخرج بقرارات مهمة أرست مبدأ القيادة الجماعية على أسس متينة، حيث حددت وثيقته مذهب جهة وجيش التحرير الوطني ونظامهما الداخلي، والعلاقات بين الداخل والخارج<sup>1</sup>، وضرورة خلق قيادة جديدة للثورة التحريرية التي فقدت أبرز عناصرها في الأشهر الأولى من اندلاعها ومن ثم التوجه إلى بناء واقع جديد بإعادة تنظيم المناطق وهيكلها حيث رقيت إلى ولايات، كما تمت الدعوة إلى ترتيب بعض الأولويات في المناطق التي تغيبت عن الحضور لفعاليات المؤتمر نتيجة العديد من الأسباب لعل أهمها بعض الخلافات الداخلية حول

القيادة في المنطقة الأولى مثلا، والتي استشهد قائدها مصطفى بن بو لعيد يوم 22 مارس 1956، وهو الذي كان يدعوا إلى ضرورة عقد مؤتمر تقييمي للعمل المسلح منذ انطلاق الثورة، فكان من ضمن أولويات لجنة التنسيق والتنفيذ $^2$ ، اعادة ترتيب الأوضاع في الأوراس بعد أن تجاوبت قيادات من الصف الثاني والثالث معها، من أمثال محمد العموري $^3$ ، وصالح قوجيل وغيرهم، والذين أبدوا استعدادهم لتقديم يد العون و الذي تجسد على أرض الواقع بعد زبارة العقيد عميروش إلى المنطقة $^4$ .

# 2-1- هيكلة الولاية التارىخية الأولى 1957:

ابتداء من 02 فيفري 1957، وبعد أشهر من عملية القرصنة الجوية الفرنسية للطائرة التي كانت تقل الوفد الخارجي للثورة الجزائرية يوم 22 أكتوبر 1956 وصلت إلى قيادات المناطق الثلاث للولاية الأولى استدعاءات من لجنة التنسيق والتنفيذ التي غادرت إلى تونس للحسم في أمر قيادة الولاية الأولى، حيث أشرف العقيد أوعمران مسؤول الشؤون العسكرية في الوفد الخارجي لجهة التحرير الوطني على الاجتماع مباشرة أ، من أجل الوصول إلى حل يرضي كل الأطراف بعد مرحلة المشاورات والمساعي التي قادها كل من ابراهيم مزهودي، وعمار بن عودة في البحث عن حل لمشاكل القيادة كسبيل وحيد لانهاء حالة النزاع على السلطة هناك 7.

تكلف ابراهيم مزهودي بمشكلة النمامشة، وعمار بن عودة بمنطقة سوق أهراس، لكن رغم ذلك بقيت الأمور متأزمة نتيجة موالاة قادة المنطقة الأولى لأحمد محساس<sup>8</sup>، الذي فر فيما بعد إلى ألمانيا بمساعدة الرئيس التونسى الحبيب بورقيبة.

بعد سلسلة المشاورات تشكلت قيادة الولاية الأولى على النحو التالي:

- محمود الشريف<sup>9</sup>، عقيد قائدا للولاية.
- محمد العموري ، رائد سياسي الولاية.
- عبد الله بهوشات 10، رائد عسكري الولاية.
- أحمد نواورة 11، مكلف بالاتصال والأخبار.

- على الحركاتي، مكلف بالتموس.
- أما المناطق فقد تشكلت قياداتها كما يلى:
  - الأولى، يقودها حيجي المكي.
  - الثانية، يقودها محمد بوعزة.
  - الثالثة، يقودها أحمد بن عبد الرزاق.
    - الرابعة، يقودها محمود قنز.
    - الخامسة، يقودها راجعي عمار.
- السادسة، يقودها صالح بن علي سماعلي<sup>12</sup>.

أججت هذه التعيينات نار الصراعات الداخلية بعد أن وجد بعض القادة أمثال عباس لعزوز، أنفسهم مهمشين حيث تم ابعادهم من القيادة الجديدة التي طرح تشكيلها العديد من التساؤلات، خاصة حول شخصية محمود الشريف الذي لم يكن تعيينه محل اجماع وبأنه ليس الرجل المناسب ليحل محل الشهيد مصطفى بن بولعيد<sup>13</sup> على عكس لجنة التنسيق والتنفيذ التي رأت فيه وبحسب قادتها بأنه الأقدر لتنقية الأجواء، واعادة الأمور إلى طبيعتها نظرا لثقافته ومهنيته ومقدرته على التعايش بذكاء مع الواقع الجديد<sup>14</sup>.

# 2- الأزمة:

رسخ مؤتمر الصومام مبدأ القيادة الجماعية و دعى إلى ضرورة فتح جبهة التحرير الوطني لكل التيارات الأخرى، وهو مبدأ دافع عنه عبان رمضان $^{15}$ ، على الرغم من معارضة العسكريين من أمثال بن طوبال لخضر $^{16}$ ، وأوعمران، خوفا من طموح القيادة الجديدة وتحولها إلى قوة ثالثة تتفاوض مع فرنسا $^{17}$ ، لكن حنكة وذكاء عبان ساهما في اقناع محمد العربي بن مهيدي وأغلبية المعارضين من أمثال كريم بلقاسم $^{81}$  وزيغود يوسف وأوعمران نفسه، ليقرر لخضر طوبال في الأخير قبول الأمر الواقع $^{91}$ .

تحول مبدأ الداخل على الخارج والسياسي على العسكري وهما مبدأين أقرهما مؤتمر الصومام، إلى اشكالية وعقدة حقيقة لدى بعض قادة الثورة خاصة الوفد الخارجي، مما

اضطر عضو لجنة التنسيق والتنفيذ بن يوسف بن خدة طرح فكرة انشاء حكومة مؤقتة مصغرة لوضع حد لكل الخلافات التي ستعيق تقدم مسار الثورة<sup>20</sup>، لأن هاذين المبدأين ساهما في تحول الصراع بين الثورة والاستعمار من صراع بين عسكريي الطرفين، إلى مفاوضات بين سياسي الطرفين، وهذا ما يفسر قبول العسكريين الذين شاركوا في المؤتمر بالأمر، بالاضافة إلى رغبة عبان رمضان في ابعاد الوفد الخارجي، وهو أمر تأكد بعد ارسال لمن دباغين إلى القاهرة، وتكليفه بمهمة قيادة الوفد هناك<sup>21</sup>.

خلال سنة 1957، عرفت الجزائر العاصمة اضطرابات خطيرة جدا، بعد أن نجح العربي بن مهيدي في تنشيط العميات الفدائية في أحياء المعمرين الفرنسيين، فكانت ردة فعل السلطات الفرنسية عنيفة، حيث مارست سلسلة من الاعدامات والتصفيات الجسدية ضد الجزائريين بعد عجزها عن المواجهة منذ معركة الجزائر، أين فشل الجنرال ماسو في التصدي للوضع الجديد منذ ديسمبر 1956 الى غاية سبتمبر 1957، لتغادر بذلك لجنة التنسيق والتنفيذ الجزائر باتجاه تونس شهر جويلية 1957 من أجل لملمة الجراح واعطاء نفس جديد للثورة.

تزعم عبان رمضان السياسيين ليجد نفسه من جديد في مواجهة العسكريين الذين كان على رأسهم كريم بلقاسم هذه المرة، ليظهر تحالف جديد يجمع كلا من بن طوبال وبوصوف<sup>23</sup>، أو الباءات الثلاثة الذين رفضوا توجهات عبان رمضان لقيادة الثورة<sup>24</sup>.

تزايدت حدة الخلافات وكثرت الانتقادات بين طرفي النزاع ليتم في الأخير اللجوء إلى القاهرة لعقد اجتماع المجلس الوطني للثورة الجزائرية شهر أوت 1957 ليشهد هذا التاريخ ميلاد لجنة التنسيق والتنفيذ الثانية ونهاية مسيرة عبان رمضان السياسية 25.

كشف مؤتمر القاهرة انتصار كريم بلقاسم في دعوته إلى ضرورة ازالة أي عائق تنظيمي وبشري يعرض إلى زعزعة الاستقرار وهدد تلاحم الأعضاء المؤسسين لجهة التحرير الوطني، وهي دعوة إلى ضرورة العودة إلى الدور الذي لعبه القادة الأوائل في اعداد وتنظيم وتفجير الثورة، والعمل اليد في اليد للدفاع عن الأولوية التي توليها القيادة من أجل تشكيل الحكومة

المؤقتة<sup>26</sup>، بعد الفترة الحرجة التي مرت ولازالت تمر بها الثورة من خلال الصعوبات التي أصبحت تشكلها السدود الشائكة المكهربة والتي تزامن انتهاء العدو الفرنسي من عملية انجازها على انشغال القادة بخلافاتهم الداخلية، لتتطور الأوضاع فيما بعد وتتشكل لجنة التنسيق والتنفيذ الثالثة<sup>27</sup>، والتي رأت أنه بات من الضروري السعي الى تشكيل قيادة موحدة لجيش التحرير الوطني، مهمتها توحيد ورص الصفوف و قد أطلق علها لجنة العمليات العسكرية مهمتها قيادة الكفاح المسلح من الحدود الشرقية إلى الحدود الغربية<sup>82</sup>.

## 3-لجنة العمليات العسكرية (COM):

# 3-1- ظروف تأسيسها:

بعد الفترة الحرجة التي عاشتها الثورة التحريرية، وبعد الصدمة العنيفة منذ اكتشاف الطريقة التي مات بها عبان رمضان أين ندد بعض القادة ومن بيهم عمارة العسكري من خلال خطابه شديد اللهجة الذي وجه إلى لجنة التنسيق والتنفيذ متسائلا عن الأسباب التي دفعتهم إلى تصفيته ليمنح هذا الأمر الفرصة للسلطات الفرنسية للقيام بعمليات عسكرية من جهة وتقديم تنازلات بسيطة لصالح الجزائريين من جهة أخرى 29، ليتم في الأخير الاتفاق والدعوة إلى ضرورة تكوين هيئتين للعمليات العسكرية واحدة في الشرق و الثانية في الغرب يوم 10 أفريل 1958.

توحد الجيش تحت سلطة اللجنة العسكرية التي أوكلت لها مهمة قيادة الكفاح المسلح بعد أن تم الاتفاق والوصول إلى تسوية تم من خلالها مراعاة مبدأ التمثيل الجهوي لكل الولايات<sup>31</sup>، لتكون بذلك همزة وصل بين القادة في الداخل والقيادة في الخارج لمواصلة المجهود الذي تقوم به لجنة التنسيق والتنفيذ من أجل تجاوز الصعاب ودعم المجهود العسكري<sup>32</sup>.

# 2-3- لجنة الشرق:

اسندت قيادتها إلى العقيد امحمدي السعيد<sup>33</sup>، قائد الولاية الثالثة، وعين محمد العموري نائبا ممثلا للولاية الأولى فيما مثل الولاية الثانية عمار بن عودة، أما عمارة بوقلاز فقد كان ممثلا للقاعدة الشرقية<sup>34</sup>.

### 3-3- لجنة الغرب:

قادها العقيد هواري بومدين<sup>35</sup>، قائد الولاية الخامسة وعين الصادق دهيليس قائد الولاية الرابعة نائبا له، وكان مقرها مدينة وجدة بالمغرب الأقصى، أما الشرقية فاتخذت من غار ديماو بتونس مقر لها<sup>36</sup>.

#### 3-4- نشاطاتها:

عقد امحمدي السعيد أولى اجتماع له للجنة الشرق، بعد أن أحاط نفسه بالعديد من المستشارين العسكريين الفارين من الجيش الفرنسي، دون اسناد أية مسؤولية لمساعديه الذين أبدوا استياءا شديدا للأمر، مما دفعهم إلى اقتراح هيكلة بديلة تم عرضها على الباءات الثلاثة للنظر فها<sup>77</sup>، حيث صودق علها من طرف كريم بلقاسم الذي أسند التموين والتنظيم للعقيد محمد العموري، وتولى بوقلاز العمليات العسكرية في حين تولى عمار بن عودة مهمة الاستخبارات، أما امحمدي السعيد فلم يعلق على هذه التغيرات وهذه المهام مكتفيا بالصمت وتنفيذ الأوامر<sup>88</sup>.

رغم الصعوبات التي تعرضت لها لجنة العمليات العسكرية في الشرق واتهامها بالفشل والتقصير في أداء المهام الموكلة لها، ورغم كل ما قيل عنها عن عدم جدواها في تحقيق أي تقدم يذكر في الميدان وبأنها حلبة لصراع متواصل بين امحمدي السعيد ونوابه، مما أثر على نشاط جيش التحرير على الحدود، وأدى إلى عملية افلاس عملياتي، الا أن شهادة عمار بن عودة تؤكد عكس ذلك بدليل التقدم الذي تحقق بعد مهاجمة الخطوط المكهربة أين رفض المحمدي السعيد الفكرة متهما نوابه بالعصيان والخروج عن طاعة القائد، وفشل العملية التي تناولتها الصحف الفرنسية في اليوم الموالي، ومن بينها جريدة لوموند بعد استهداف

ونسف خط موريس بتاريخ 1958/07/5، باستعمال سلاح البانقالور، وهو ما يؤكد نجاح العملية في الشرق<sup>30</sup>.

#### 5-3- مشاكلها:

اصطدمت لجنة العمليات العسكرية في الشرق ببعض المشاكل والعقبات التي حالت دون النجاح في الميدان نظرا لغياب التنسيق بين القائد ونوابه، وغياب دعم الولايات والتسيير السيء بناءا على الولاءات الشخصية<sup>40</sup>،حيث كان لكل فئة نظامها الخاص، كما أن الملتحقين الجدد من الجيش الفرنسي لا يزالوا حديثي العهد بروح الانضباط التي تربوا عليها في الجيش الفرنسي والتي كانت كافية لنجاحهم وبالتالي فان الاعتماد عليهم من طرف القائد المحمدي السعيد بات أمرا مسلما به، فعمت بذلك الفوضى وأصبحت السيطرة عليهم صعبة للغاية 41.

ساهمت الخلافات في الحد من المبادرة في الميدان نظرا لعدم التجانس بين قيادات اللجنة الشرقية حيث يؤكد محمد الطاهر عواشرية 42، قائد القاعدة الشرقية على اتساع الهوة بينهم، بعد أن وجهت تهمة الجهوية إلى امحمدي السعيد 43، ونفوره من نوابه وحبه للسلطة، وكذا أحقية عمار بن عودة في القيادة، لينطلي هذا الادعاء على محمد العموري وعمارة بوقلاز اللذين اقتنعا بأن عضويتهم هذه ما هي الا محاولة لإبعادهم وعن قصد عن قيادة الولاية الأولى والقاعدة الشرقية 44، رغم تفانهم واتقانهم للعمل، في لجنة العمليات، وايمانا منهم بروح المسؤولية الملقاة على عاتقهم سواء في مصلحة النقل أو في التموين والتسليح العام في الولاية الأولى والقاعدة الشرقية 45

بعد وصول الجنرال شارل ديغول للحكم، ساد جو من التوتر في كوم الشرق، بعد أن فرض هذا الأخير حلوله الاستسلامية تحت العديد من المسميات (سلم الشجعان، مشروع قسنطينة، القوة الثالثة)، وكذلك مخططات الجنرال شال، ثم الادعاءات الخبيثة عن تورط بعض قادة الثورة في صراع الأجنحة على السلطة في فرنسا، بدليل اعدام الأسرى الفرنسيين، والتي روجت لها سلطات الاحتلال بتاريخ 80 ماي 1958، متناسية أن ذلك

الاجراء ما هو الا ردة فعل على المجازر التي ارتكبتها فرنسا في حق المدنيين في المناطق الشرقية 46.

أمام هذه الوضعية الصعبة ونظرا لنقص السلاح والمؤونة واجهت الثورة في عملية اختراق خط موريس صعوبات جمة جعلها ترفع التحدي وتقع في اشتباك مباشر مع الجيش الفرنسي ليتطور الأمر، ويستسبل جيش التحرير في معركة سوق أهراس الكبرى أواخر شهر أفريل 1958، وتلها عمليات اختراق كبرى ابتداء من 18 ماي 1958 إلى غاية 18 ديسمبر 1958 في كل من الماء الأبيض والكويف والعوينات ونقرين وبوشقوف ومداوروش وسوق أهراس، أين استشهد خلالها حوالي 243 شهيد<sup>47</sup>.

بدأت الصورة تتضح شيئا فشيئا بعد فقدان أكثر من (6000) مجاهد في فترة قصيرة 48، وانتقاد محمد العموري لأداء اللجنة في اجتماع 02 جوان 1958، الأمر الذي جعل الخلاف يتطور إلى مواجهة مباشرة مع لجنة التنسيق والتنفيذ التي كانت بدورها تخطط وبعد استشارة بعض قيادات الداخل إلى تجسيد مشروع الحكومة المؤقتة على أرض الواقع 49، نتيجة عدم جدوى عملها، وخلافات أعضائها، وغياب الثقة بينهم، وظهور تحالفات بين العقداء (العموري، بن عودة، بوقلاز) ضد امحمدي السعيد المتهم بالتحيز لصالح الضباط الفارين من الجيش الفرنسي وعلى رأسهم الرائد ايدير-، وأنصاره الذين اتهموا العموري بالسعي لخنق الولايتين الثالثة والرابعة، والقيام بدعاية مضادة وحاقدة لكل ماهو قبائلي، وضد القبائل في لجنة التنسيق والتنفيذ 50.

# 3-6- حل لجنة العمليات العسكرية:

اجتمعت لجنة التنسيق والتنفيذ في شهر سبتمبر 1958 بالقاهرة، واتخذت اخر قرارها قبل أن تعوض بالحكومة المؤقتة وهو الغاء لجنة العمليات العسكرية واستدعاء قادتها في الشرق للمحاسبة.

سافر قادة لجنة العمليات العسكرية الشرقية إلى القاهرة ظنا منهم أن الأمر يتعلق باجتماع المجلس الوطنى للثورة الجزائرية، لكنهم تفاجئوا فور وصولهم بسحب جوازات

سفرهم ووقوفهم في شبه محاكمة أمام لجنة التنسيق والتنفيذ التي أصدرت في حقهم عقوبات متفاوتة <sup>51</sup>، حيث أدرك محمد العموري بأن امحمدي السعيد خطط وبدعم من كريم بلقاسم للإيقاع به وبرفقائه في كوم الشرق، بعد أن تم اتهامهم بالتقصير في أدائهم المهام <sup>52</sup>.

تمت العقوبات على النحو التالي بعد حل اللجنة بتاريخ 13 سبتمبر 1958:

- -تعليق نشاط امحمدي السعيد لمدة شهر مع اقامة قسرية في القاهرة.
- تعليق نشاط عمار بن عودة لمدة ثلاثة أشهر مع اقامة قسرية بلبنان.
- توقيف عمارة بوقلاز عن ممارسة أي نشاط عسكري، وانزال رتبته مع الاقامة القسرية في بغداد.
- معاقبة محمد العموري بتوقيفه عن ممارسة أي نشاط عسكري وانزال رتبته إلى نقيب لفترة غير محدودة بسبب اثارة الشقاق والجهوبة مع الاقامة القسربة في جدة.

# 4- اجتماع الكاف، الظروف والملابسات والنتائج نوفمبر 1958:

أدى حل لجنة العمليات العسكرية ومعاقبة أعضائها في الشرق إلى ردود فعل متباينة ومتناقضة نتيجة اتهام كريم بلقاسم بالتحيز في اصدار الأحكام، حيث عبر محمد العموري عن رفضه لها مبديا استعداده لتحمل التبعات ان تسبب في أي خطأ يذكر، لكن محاولاته فشلت لأن القرار تم اتخاذه وانتهى الأمر، وبأن الوقت غير مناسب وضيق للنظر في طلب محمد العموري الأمر الذي اضطر لجنة التنسيق والتنفيذ إلى اتخاذ قرار مهم وهو الاعلان عن تأسيس الحكومة المؤقتة بتاريخ 19-09-1958، والتي تم الاعتراف بها وعلى مضض من طرف الحكومة المصرية، حيث صرح بن طوبال بأن الجانب المصري استغل فرصة معارضة محمد العموري بها من أجل تدبير مؤامرة للانقلاب عليها بدعوى عدم ثقة القاهرة في شخصية رئيسها فرحات عباس الذي أبدى في نظرها ميولات أخرى في مؤتمر طنجة شهر أفريل 1958، بعد اقرار الأحزاب المغاربية الثلاث تشكيل جهة موحدة تحول دون تزعم جمال عبد الناصر للقومية العربية.

يذكر الشاذلي بن جديد أن محمد الطاهر عواشرية عقد سلسلة من الاجتماعات في القاعدة الشرقية بالمنطقة الأولى والثانية والثالثة في انتظار وصول العقيد عميروش وسي الحواس، حيث كان الجو خلالها مشحونا، وممزوجا باتهامات تتلخص في مجملها حول حالة البؤس التي تعيشها مناطق الداخل في حين أن الحكومة المؤقتة كانت تتمتع بامتيازات خاصة، كما طرحت خلال هذه اللقاءات فكرة استبدال فرحات عباس بالأمين دباغين، اضافة إلى الاحتجاج حول مقتل عبان رمضان 54.

نضجت فكرة الاطاحة ببعض عناصر الحكومة المؤقتة عندما التقى محمد العموري بمصطفى لكحل $^{55}$ ، المعروف في الأوساط المصرية باسم جميعي سعدية – في القاهرة، والذي أصدر في حقه عبد الناصر اعلانا – فور وصوله إلى مصر- يقضي بضرورة الحفاظ على سلامته، وبأن أي اعتداء عليه هو اعتداء على الحكومة المصرية $^{56}$ ,والتقى محمد العموري ومصطفى لكحل بفتحي الذيب، حيث تم عقد اجتماع معه أكثر من مرة، كما تم الاتصال ببوصوف وبن طوبال شهر أكتوبر لإبلاغه عن سعيهما للإطاحة بكريم بلقاسم، وهو أمر ذكره محمد زروال $^{57}$ ، وأكده فتحي الذيب الذي ذكر بأن كل تحرباته الدقيقة أكدت أن بوصوف وبن طوبال كانا على اتصال وثيق بمحمد العموري ومصطفى الأكحل، وأن الاتصال تم في القاهرة دون علم أعضاء الحكومة المؤقتة  $^{85}$ .

قبل مغادرته إلى جدة ذكر عمار بن عودة بأنه التقى محمد العموري في فندق فيكتور بالقاهرة، وبأن هذا الأخير أبدى استيائه وسخطه من العقوبة ومن فرحات عباس، وبأنه عازم على العودة واعادة الاعتبار لنفسه، ليضيف بن عودة بأنه قد نصح العموري بعدم المجازفة على الانقلاب ليتأكد بعد ركوبه الطائرة بأن العموري ومصطفى لكحل سيتوجهان إلى طرابلس الليبية وأما عمارة بوقلاز الذي غادر باتجاه العراق فيؤكد بأنه كان على علم بنوايا العموري حيث يقول: "... كان يعتزم اللجوء إلى استعمال القوة كوسيلة للضغط على كتلة العسكريين في قيادة الثورة وحملهم على التراجع عن قراراتهم واصلاح ما كنا نعتبره جميعا استبدادا بالرأى، وتجاوزات تعود إلى حسابات شخصية "60.

أما الوردي قتال المتواجد في القاهرة في تلك الفترة فقد ذكر بأن محمد العموري اتصل به محتجا على تصرفات كريم، وطلب منه الانضمام اليه لمعاقبة بعض وزراء الحكومة المؤقتة، واعادة الاعتبار للولاية الأولى، الا أنه رفض الفكرة ونصح محمد العموري بأن لا يجازف لأن العواقب ستكون وخيمة 61.

بقي محمد العموري في اتصال مع فتحي الذيب، سرا وعلانية من أجل المساعدة في تنفيذ المخطط بمساعدة مصطفى لكحل و الدعم الايجابي الذي تلقاه من صالح بن يوسف المعارض للرئيس التونسي لحبيب بورقيبة والمؤمن بفكرة جيش مغاربي رفقة عبد الكريم الخطابي<sup>62</sup>، ليقرر في الأخير التوجه إلى ليبيا لطلب الدعم من عبد الله بلهوشات وأحمد نواورة، وهو ماتم فعلا حيث و فور وصوله أرسل اليه السائق عمار قرام في أمر بمهمة من أجل نقله من طرابلس إلى تونس لعقد اجتماع طارئ بينه وبين قادة الولاية الأولى والقاعدة الشرقية، علما أن عمار قرام كان في البداية يجهل شخصية مرافقيه 63.

## 5- وصول محمد العمورى إلى الكاف وتسيير الاجتماع:

فور وصوله إلى مدينة الكاف التونسية استقبل محمد العموري من طرف على حموش، ليلتحق عبد الله بلهوشات بصحبة صهره الصادق محتالي فيما بعد<sup>64</sup>، ليباشر هؤلاء الاجتماع رفقة حوالي أربعين مجاهدا في الطابق التاسع بإحدى عمارات مدينة الكاف بتاريخ 12 نوفمبر 1958، وتم تكليف داودي عبد السلام بمهمة الحراسة<sup>65</sup>.

حضر أحمد نواورة وعبد الله بلهوشات، وصالح السوفي وشويشي العيساني ومحمد الشريف مساعديه ومحمد الطاهر عواشرية من القاعدة الشرقية والولاية الأولى<sup>66</sup>، وماهي الا لحظات فقط من بداية الاجتماع حتى تم تطويق المكان من طرف قوات الحرس التونسي التي باشرت القبض على المجموعة تباعا.

أما أبرز النقاط التي نوقشت في الاجتماع فيي:

- عدم الاعتراف بالحكومة المؤقتة.
- القبض على بعض الوزراء وسجنهم في مكان بعيد.

- الاستيلاء على كل مراكز الحدود التونسية شمالا وجنوبا وادارتها بصفة مستقلة $^{67}$ .

#### 6- اكتشاف المؤامرة:

قبل أيام من اكتشاف المؤامرة، قام كل من كريم بلقاسم وامحمد يزيد بزيارة إلى مديمة القصرين التونسية، أين يتواجد صالح بن علي سماعلي - قائد المنطقة السادسة تبسة حيث شرح له الظروف الخطيرة التي سيتسبب فيها محمد العموري ومن معه، طالبا مساعدته لوضع حد لها<sup>68</sup>،لكن صالح بن علي طلب من كريم بلقاسم استصدار أمر من الحكومة المؤقتة للقيام بتلك العملية فاستجاب كريم بلقاسم للطلب، ونفذ صالح بن علي الأمر فعرض عليه منصب قيادة الولاية الأولى التي رفضها بدعوى عدم وراثة المسؤولية ليترتب عن هذا الرد اثار سلبية فيما بعد لصالح بن علي سماعلي رفقة محمود الشريف، والولاية الأولى ككل

استقبل الرئيس التونسي لحبيب بورقيبة كرين بلقاسم الذي أخبره عن الخطط ككل، وعن علاقة العموري بصالح بن يوسف، وبأن الاثنين سيقومان بانقلاب على الحكومتين التونسية والجزائرية، وبأنه أي كريم قد استدعى فريقا مكونا من جنود الولايات لإتمام المهمة لكن الحبيب بورقيبة رفض تدخل جيش التحرير وبالتالي تولى الحرس التونسي القيام بالمهمة<sup>70</sup>، فتمت بعد ذلك مداهمة مكان الاجتماع يوم 16 نوفمبر 1958، والقبض على المجتمعين باستثناء ثلاثة تمكنوا من الفرار<sup>71</sup>.

تولى قيادة العملية محجوب بن علي على رأس قوة أوهمت الجميع بأن عملية التفتيش تخص بعض التونسيين  $^{72}$ , ولما سمح له بالدخول ألقي القبض على أفراد المجموعة - بعد أن أمر محمد العموري رفاقه بعدم تبادل اطلاق النار-، وسلموا واحدا بواحد، إلى قيادة الثورة التي زجت بهم في سجن طبرسق، ثم شرعت في محاصرة القاعدة الشرقية وقطع التموين عنها، لتجد تلك المنطقة نفسها بين مطرقة جيش الحدود بقيادة على منجلي وسندان الجيش الفرنسي الذي شيد الحدود بأسلاك شائكة مكهرية  $^{73}$ .

### 7- من اكتشف المؤامرة؟

اختلفت وتعددت الروايات حول تلك المسألة ومن بينها ما يلى:

- فور وصول محمد العموري إلى مدينة طرابلس أقام في منزل أحل الليبيين الأوفياء للثورة الجزائرية يدعى سالم شلبك الذي يحسن اللهجة البربرية، وأثناء مهاتفة العموري لجماعته فهم شلبك الحديث جيدا، ونظرا لخوفه على مستقبل الثورة أبلغ كريم بلقاسم بالأمر، مما جعله يتتبع اتصالاته لإلقاء القبض عليه<sup>74</sup>.
- يؤكد صالح قوجيل بأن عمار قرام هو من أبلغ القيادة بالأمر مدعيا انقاذه للثورة والحكومة المؤقتة من محاولة انقلاب مدبرة ضدها<sup>75</sup>، وهو أمر نفاه عمار قرام مدعيا أنه وفور وصوله إلى مدينة الكاف ترك محمد العموري هناك ثم اتجه إلى تونس العاصمة ألين التقى شقيقه بلقاسم، فأبلغه بالتفاصيل فنصحه أخوه بالإبلاغ عن الحادثة، فاتجه الاثنان إلى كريم بلقاسم، وتم اعلامه بالأمر، وهي الفرضية الصحيحة لأن عمار قرام أصبح فيما بعد السائق الشخصي لكريم الذي لا يثق في أي أحد سوى حاشيته بحكم منصبه الحساس<sup>76</sup>.
- اكتشف محمود الشريف عودة محمد العموري ومخطط الانقلاب صدفة، فسارع للاستنجاد ببوصوف الذي لم يكترث للأمر، فأبلغ كريم بلقاسم فوجده مترددا، حيث اختار التهدئة والتقليل من خطورة الأمر، وبعد الحاح شديد قرر كريم وبن طوبال ايقاف العموري ومن معه<sup>77</sup>.

## 8- المحاكمة والاعدام: (جانفي –مارس 1959):

بعد عملية القبض على المجموعة على الساعة الحادية عشر ليلا، تم اقتيادهم إلى ثكنة الحرس الجمهوري بمنطقة القبة بتونس العاصمة  $^{78}$ ، وبعد مكوثهم يوما هناك تمت عملية المناداة على كل من محمد العموري، وأحمد نواورة ومحمد عواشرية وبلهوشات وصالح قوجيل، وتم نقلهم إلى ثكنة قبلاط ليتم بعد ذلك حجزهم في غرف منعزلة تحت حراسة جنود شبان تم تجنيدهم من طرف على منجلي  $^{99}$ .

مكث المسجونون مدة يومين في السجن، وفي اليوم الثالث زارهم كريم بلقاسم ومحمود الشريف وبن طوبال، وبلهجة غاضبة وجه كريم كلامه مخاطبا: "أنتم من أردتم الوصول إلى

هذه الوضعية"، أما بن طوبال فبدأ بضربهم بواسطة عصا، فأوقفه عمار بلعقون معاتبا اياه بعبارة اهتز لها بن طوبال نفسه متوقفا عن الضرب بعدها: "سي بن طوبال لما كنت مجروحا في الأوراس اهتممنا بك وبجراحك والان تضربنا"80.

بدأ التحقيق مع الجميع من طرف أحمد بن الشريف، وبعد الانتهاء من العملية تم ترتيب ملفات الادانة التي قدمت إلى كريم بلقاسم نائب رئيس الحكومة المؤقتة ووزير الدفاع، طالبا الاذن بتنظيم محكمة عسكرية لمحاكمتهم 81، ويبدو من خلال سرعة التحقيق أن الملف أغلق بعد اعترافات العموري ومصطفى لحكل بتورط المخابرات المصرية في تدبير المؤامرة لكن تحت أية ظروف تم أخذ تلك الاعترافات؟82.

بتاريخ 20 جانفي 1959 شكلت الحكومة المؤقتة محكمة عليا للنظر في القضية مؤلفة من العقيد هواري بومدين كرئيس لها، وسليمان دهيلس وأحمد قايد كمستشارين، ومن المساعدين الممثلين للولايات، فشغل على منجلي من الولاية الثانية منصب وكيل عام للثورة، بينما تم توكيل الطاهر الزبيري<sup>83</sup> للدفاع عنهم، بمساعدة عدد من المجاهدين من عدة ولايات<sup>44</sup>.

بعد توجيه التهم التي أحيل من أجلها محمد العموري ومن معه إلى المحكمة العسكرية دافع الطاهر الزيري ملتمسا التخفيف عن المتهمين خاصة العموري ليختتم الأمر في الجلسة الأخيرة بإعلان بومدين عن انتهاء المحاكمة ورفع الجلسة دون اصدار أي حكم، الأمر الذي جعل هيئة الدفاع والمتهمين يضنون بأن هناك جلسة أخرى، غير أن الأمر حسم وتم الاطلاع على الأحكام من خلال احدى نشربات جهة التحرير الوطني<sup>85</sup>.

في العشرين من شهر فيفري 1959 وعلى الساعة التاسعة والنصف مساءا حكمت المحكمة العسكرية للثورة الجزائرية على كل من محمد العموري، و أحمد نواورة ، ومحمد الطاهر عواشرية ومصطفى لكحل حكما بالإعدام تحت طائلة تهم كثيرة وثقيلة منها اثارة الشقاق وخفض معنويات الجيش ورفض الطاعة وافشاء أسرار مع سبق الاسرار، والتآمر مع دولة أجنبية ضد الثورة، وهي تهم يعاقب عليها قانون الانضباط العام والقضاء العسكري

لجيش التحرير الوطني بموجب الباب الثاني من الفصل الثالث الفقرة ج، تتراوح فيها العقوبات من تنزيل للرتبة و المروق من الوطنية إلى الاعدام، فيما تراوحت بقية الأحكام ما بين سنة إلى سنتين سجنا نافذة 86.

من خلال التهم الموجهة للأربعة يبدو أن الحكم بالإعدام مبالغ فيه بعض الشيء، نظرا للماضي المشرق والمسيرة النضالية لهؤلاء، فالإعدام تجاوز خطير وغير مبرر حيث يرى مصطفى هشماوي بأن القرار اتخذ من أجل اقصاء وتجاهل اطارات القاعدة الشرقية مثلا، وبأن قدوم امحمدي السعيد قد أدى إلى حدوث تلك الانزلاقات 8 ، وبأن العقوبة كانت قاسية جدا تجاوزت التأديب والعقاب، وظهرت في صورة أشد وأقصى وهي الانتقام 8 أما الحاج عزوط وهو أمين عام في وزارة الخارجية بعد الاستقلال فيؤكد أن توجيه تهمة الخيانة العظمى من طرف بومدين لهؤلاء القادة ليس لها أي أساس من الصحة، والهدف منها هو التخلص منهم لتهيئة نفسه للحكم 8 .

نفذ حكم بالإعدام في الليلة 17.16 مارس 1959.

#### 9- ردود الفعل الداخلية:

أدى حادث اعتقال واعدام قادة الأوراس والقاعدة الشرقية إلى ردود فعل متفاوتة وصعوبات كبيرة برزت إلى الوجود من قبل وتزايدت خاصة بعد تعيين الضباط الفارين من الجيش الفرنسي في مهام قيادية 60، وتهميش بعض المجاهدين الذين استبسلوا في الميدان وسنذكر وبإيجاز بعض ردود الفعل في الداخل والتي جاءت على النحو التالى:

- في نهاية 1958 بارك كريم بلقاسم خطة الرائد ايدير الأمر الذي ادى إلى حدوث بعض الانزلاقات التي تجسدت على أرض الواقع خاصة بعد رفض حمة لولو قائد الفيلق السادس في القاعدة الشرقية، تطبيق الأوامر رغم المحاولات المتكررة والرسائل العديدة لإقناعه للعدول عن الأمر عن طريق عبد الرحمان بن سالم والطاهر الزبيري لينجح الشاذلي في اقناعه بالعودة إلى النظام 91.

- قاد النقيب علي حنبلي الذي كان تحت قيادة عبد الله بلهوشات تمردا بعد اتهامه للحكومة المؤقتة بالتهميش والاهمال، مما دفعه إلى الاعتكاف رفقة 600 مجاهد في جبل سيدي أحمد على الحدود الجزائرية التونسية 92 لينتهي به الأمر في الأخير ، وبعد الحصار و المواجهة مع جنود جيش التحرير تحت قيادة امحمدي السعيد إلى تشتيت عناصره، ليفر إلى قوات الاستعمار رفقة بعض الجنود بتاريخ 21 مارس 1959، لتروج بذلك وسائل الاعلام الفرنسية للحادثة وتستغلها أبشع استغلال حيث قيل بأنه وراء الهجومات على مراكز جيش التحرير في غار ديماو، فكانت وحدات الجيش الفرنسي تطوق به في الأسواق والمدن لإقناع السكان بالعدول عن محاربة فرنسا 94، لكن على حنبلي تفطن للأمر، وأراد العودة والتوبة رفقة بعض الحركي الذين أبلغوا فرنسا بالأمر، فصفي في الليلة التي قرر فها الهروب والالتحاق بالثورة مرة ثانية 95.

- قاد جيلالي عثمان سنة 1959 معارضة، أين اعتكف حوالي 1000 مجاهد أغلبهم من الولاية الأولى بجبل الشعانبي معبرين عن سخطهم وتذمرهم من الحكومة المؤقتة وقادتها بعد معاقبة محمد العموري وأحمد نواورة، وأيضا نقص التموين بالسلاح للجهة 96، ورغم تدخل اللجنة المكونة من امحمدي السعيد، والحاج لخضر وعبد الزاق بوحارة للعدول عن القرار، الا أنهم رفضوا ذلك إلى غاية تأسيس هيئة الأركان التي اعادت الأمور إلى طبيعتها في الجهة بحيث تم تكليف بوحارة بتدريب ودمج الجنود والرجوع بهم للداخل لمواصلة الكفاح بعد أن تم تعيين النقيب محمد زرقيني الذي خلفه محمد بوتلة فيما بعد، وفشل الرائد عز الدين في مهمته على الرغم من زبارة كربم وبن طوبال للمخيم وبقائهم فيه مدة ثلاثة أشهر 97.

- استغلت السلطات التونسية حالة الفراغ والفوضى التي عاشتها المناطق الشرقية لحدودها، فاستحوذت على الكثير من الأرشيف السري التابع لمركز التنصت في مدينة الكاف<sup>98</sup>، كما تعرض الجزائريون من المجاهدين والمدنيين إلى مضايقات متعددة، فتم ايقاف وتجريد عن السلاح لما يقل عن 1000 مجاهد وزج الكثير من المدنيين في سجن الدندان 99.

10- ردود الفعل الخارجية:

## 1-10- في تونس:

تمثلت بعض ردود الفعل فيما يلى:

- ظهور نوع من السيطرة المعنوية من الجانب التونسي على بعض مسؤولي الحكومة المؤقتة ومنهم كريم بلقاسم الذي أصبح لا يرفض أي أمر للرئيس التونسي لحبيب بورقيبة الذي استغل الموقف لصالحه 100.
- ان السيطرة التونسية جسدتها تصريحات فرحات عباس بتاريخ 6 ماي 1959، حيث أن الرئيس التونسي وبعد استقباله لبعض وزراء الحكومة المؤقتة، أبدى استياءا شديدا حيث وصل به الأمر إلى حد رفض الشكر والعرفان من الطرف الجزائري عن كل ما قدمته تونس من دعم للثورة مبررا غضبه بأن تونس لم تعد تطيق ذرعا لبعض التصرفات غير المسؤولة التي تقع فوق أراضيه مضيفا بأن تونس قدمت واكتفت بما يجب عليه من دعم للجزائر 101، منذ انطلاق الثورة بحيث كانت الأراضي التونسية مركزا لجيش الحدود الذي مارس فيما بعد نوعا من الضغط على التونسيين من أجل الدعم 102، بل ووصل بهم الأمر إلى حد استخدام القوة للحصول على ذلك الدعم وكذلك اطلاق الرصاص على الحرس التونسي 103.

ومن خلال هذه التصريحات يبدو أن تصرفات الرئيس التونسي مردها احتمالين لا ثالث لهما وهما:

- الضغط الفرنسي المتزايد خدمة لأغراض الاستعمار الدنيئة من أجل عزل الثورة الجزائرية داخليا عن شقيقتها تونس وليبيا 104.
- الانتقام من الجزائريين المتهمين بتأييدهم جمال عبد الناصر الخصم اللدود للحبيب بورقيبة المتهم بدوره من الجانب المصري بميولاته الغربية 105.
- أما الطرف الجزائري المتمثل في الحكومة المؤقتة ونتيجة لتزايد الضغوطات فقد قرر اقتراح ما يلى:
- اما استرجاع الأسلحة بالقوة في عمليات منظمة لجيش التحرير الوطني، وهو طرح توصل اليه كريم بلقاسم وفرحات عباس 106.

- أو الاستغناء عن تونس في مجال الدعم وايجاد بدائل أخرى متمثلة في المعسكر الاشتراكي من أجل خلق ظروف مواتية لقلب المعادلة لصالح الثورة، التي أصبح الحبيب بورقيبة يتدخل في شأنها107.

#### 2-10- في مصر:

تمثل رد الفعل الرسمي المصري بعد حادثة القبض على العموري ومن معه بعد التقرير الذي اطلع عليه جمال عبد الناصر بتاريخ 01 ديسمبر 1958، والمرفوع اليه من طرف فتعي الذيب والذي دعى إلى ضرورة تحييد القاهرة في الصراع الداخلي للثورة مع انتهاز أي فرصة لمصارحة الحكومة المؤقتة وموقفها السلبي من اتهامات الحبيب بورقيبة بإثارة الفتنة بين المسؤولين الجزائيين، ومعرفة نواياهم المستقبلية 108.

أما الطرف الجزائري ورغم الدعم المصري لها، الا أن ذلك لم يمنعه من ابداء استياءه تجاه وقوف القاهرة وراء العملية التي قادها محمد العموري ضدها، حيث كان أول رد فعلي للحكومة المؤقتة هو نقل مقرها من القاهرة إلى تونس، والاكتفاء بمكتبها المركزي لوزارة الشؤون الخارجية<sup>109</sup>.

سعى جمال عبد الناصر لتهدئة الوضع بعد نفيه ضلوع فتحي الذيب في العملية، مكتفيا بتغيير هذا الأخير بالسيد كمال رفعت للتعامل مع الجزائريين مستقبلا<sup>110</sup>، مع ابداء جمال عبد الناصر لنوع من التحفظ والعتاب بشأن المبادرة التي أطلقها شارل ديغول والمعروفة باسم "تقرير المصير" حيث لام الرئيس المصري الوفد الجزائري بسبب تأخره في الاستشارة، أي قبل ساعة واحدة من اذاعة بيان الحكومة المؤقتة، عكس الحبيب بورقيبة الذي أرسل له البيان قبل 24 ساعة، ورغم ذلك فقد أكد جمال عبد الناصر على دعمه اللامتناهي والمتواصل للثورة الجزائرية.

#### خاتمة:

عالجت المحاكم العسكرية للثورة الجزائرية العديد من القضايا الخطيرة التي شكلت خطرا وتهديدا على أمن الثورة ، لعل أهمها مؤامرة العقداء والتي لم تأخذ حقها من الكتابات

التاريخية على الرغم من أنها قضية عادية تحدث في كل الثورات في العالم نتيبجة سوء التقدير تارة وبدعم خارجي تارة أخرى، وبالتالي فان ما أقدم عليه محمد العموري بناء على حيثيات القضية التي نظر فها القضاء العسكري للثورة يعتبر جرما يعاقب عليه القانون.

لكن هل فعلا أن محمد العموري ومن معه أذنبوا وهل أن الاعدام هو الجزاء الأوفى ليؤلاء؟.

أكد فتعي الذيب، وصرح محمد العموري بأن بعض العناصر داخل الحكومة المؤقتة كانت في تواصل معه، وهي نفس الأسماء التي عجلت بمحاكمته واعدامه، لكي لا يكتشف أمرها، وبالتالي فانه وبناء على التصاريح والتقارير فان هناك صراع أجنحة وقع فيه محمد العموري نتيجة سوء تقديره للأمور ليجد نفسه بين عشية وضحاها متهما في قضية حوكم من أجلها وعوقب بالإعدام.

كثير من الأسئلة لم تجد اجابات مقنعة لها نظرا لشح وندرة المادة العلمية من جهة، ولأن بعض من كانوا شاهدين على الحدث اكنفوا بسرد بعض الوقائع دون الغوص في التفاصيل، من جهة أخرى مما صعب من مهمة الحكم على القضية.

ان الاختلاف الايديولوجي والتسرع والطموح، كلها ظروف استغلتها بعض الأطراف الخارجية لتصفية حساباتها مع قيادة الحكومة المؤقتة الجزائربة.

ان الشيء الجميل في القضية هو تلك المصالحة التاريخية والقرار الجيد الذي اتخذه الرئيس الراحل الشاذلي بن جديد سنة 1984 بإعادة دفن رفات كل المجاهدين، ومن بينهم العموري في مربع الشهداء بمقبرة العالية، اعترافا لما قدمه هؤلاء للثورة التحريرية، وتخليدا لذكراهم الطيبة.

## الهوامش:

<sup>1-</sup> عقيلة ضيف الله، التنظيم السياسي والاداري للثورة 51954-1962-، ط1، البصائر الجديدة للنشر والتوزيع، الجزائر، 2009، ص305.

2- تتكون من خمسة أعضاء يختارون من أعضاء المجلس الوطني للثورة الجزائرية الموجودين داخل الجزائر، انظر، حفظ الله بوبكر، نشأة وتطور جيش التحرير الوطني 51954-1958-، دار العلم والمعرفة، الجزائر، 2013، ص64.

<sup>6</sup>- ولد بتاريخ 14 جوان 1920، بعين القصر ولاية باتنة، ابن أحمد بن فرحات وحيزية بنت صحراوي، امتهنت أسرته الفلاحة والتجارة، توفي والده وهو صغير السن، زاول الدراسة في عين ياقوت، وانخرط في صفوف حزب حركة الانتصار للحربات الديمقراطية قبل الثورة التي انظم اليها سنة 1955، كان من مؤيدي مؤتمر الصومام، وعضوا في المجلس الوطني للثورة بعد مؤتمر القاهرة وقائدا للولاية الأولى سنة 1957، للمزيد من المعلومات حول محمد المعموري أنظر: عبد المالك الصادق، المحاكمات العسكرية لبعض قيادات الثورة الجزائرية 1954-1962، محمد العموري محمد لمواشرية، أنموذجا أطروحة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه الطور الثالث، تخصص تاريخ معاصر، جامعة محمد خيضر بسكرة، الجزائر، السنة الجامعية 2018.

4- صالح قوجيل، محمد العموري، مقابلة شخصية مع المجاهد قوجيل بتاريخ 24 ديسمبر 2017 بمقر مجلس الأمة الجزائر العاصمة، على الساعة 11 صباحا.

5- أوعمران.

6- مصطفى مراردة، مذكرات الرائد مصطفى مراردة ابن النوي شهادات ومواقف عن مسيرة الثورة في الولاية الأولى، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع، عين مليلة، الجزائر، 2003، ص79.

7- عبد الله مقلاتي، محمود الشريف قائد الولاية الأولى ووزير التسليح ابان الثورة التحريرية، منشورات وزارة المجاهدين، الجزائر، 2013، ص35.

8- المرجع نفسه، ص36.

و- ولد سنة 1915 بالشريعة ولاية تبسة، التحق بالأكاديمية العسكرية الفرنسية وتحصل على رتبة ملازم، انظم للثورة في جوان 1985، وعين بعد مؤتمر الصومام قائدا للولاية الأولى توفي سنة 1987، للمزيد انظر: محمد علوي، مرجع سابق ص 45.

10- مولود بتاريخ 1923، فر من التجنيد الاجباري الفرنسي سنة 1956 أين حكم عليه بعشرين سنة سجنا نافذة، كان عضوا من أعضاء المجلس الوطني للثورة سنة 1957، اعتقل سنة 1958 في مؤامرة العقداء، وحكم عليه بالسجن ليفرج عليه سنة 1960 ملتحقا بالحدود المالية لدعم نشاط جيش التحرير هناك توفي في 201-09-2003، انظر: الطاهر جبلي، دور القاعدة الشرقية في الثورة 1954-1962، دار الأمة، الجزائر 2014، ص 265.

11- ولد بغسيرة، باتنة سنة 1920 ناضل في صفوف حزب الشعب الجزائري تحت مسؤولية مصطفى بن بولعيد، ليهاجر سنة 1953 الى فرنسا وبقي عدة أشهر هناك، عين بعد اندلاع الثورة رئيس فوج مكلف بالعمليات في مدينة أريس احتج سنة 1958 على تصرفات كريم بلقاسم وبن طوبال بعد معاقبتهم لمحمد العموري حيث انظم اليه فيما بعد كأحد أفراد المؤامرة ، حكم عليه بالإعدام ونفذ فيه في 17-03-

1959،انظر: الرائد محمد الصغير هلايلي،مذكرات، شاهد على الثورة في الأوراس، دار القدس العربي، وهران الجزائر، 2013، ص287.

- 12- مصطفى مراردة، مصدر سابق، ص80.
  - 13- صالح قوجيل، مصدر سابق.
- 14- محمد زروال، اشكالية القيادة في الثورة الجزائرية-الولاية الأولى أنموذجا-، منشورات وزارة المجاهدين، الجزائر، دون سنة نشر ص370.
- <sup>15</sup>-من مواليد 20 جوان 1920 ، بتيزي وزو،انخرط في صفوف حزب الشعب وأصبح عضوا في المنظمة الخاصة حيث ألقي القبض عليه وسجن لمدة 60 سنوات، التحق بالثورة بعد خروجه سنة 1955 أشرف على اصدار الأعداد الأولى من جريدة المجاهد، توفي يوم 1957/12/26 بالمغرب، للمزيد انظر: خالفة معمري، عبان رمضان تعرب، زبنب زخروفة، طبعة خاصة بوزارة المجاهدين، الجزائر، 2007، ص37.
- <sup>16</sup>- الاسم الثوري سي عبد الله ولد سنة 1923 بميلة وسط أسرة فقيرة، التحق بالثورة، وتولى قيادة الولاية الثانية بعد استشهاد زيغود يوسف، توفي في 21 أوت 2010، للمزيد، انظر: محمد علوي، مرجع سابق، ص 76.
- 17- ابراهيم لونيسي، الصراع السياسي داخل جهة التحرير الوطني خلال الثورة التحريرية (1954-1962)، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر 2015، ص40.
- 18- ولد في 14 ديسمبر 1922 ببلدية ايت يحيى بذراع الميزان ولاية تيزي وزو، تربى في اسرة ميسورة الحال، درس المرحلة الابتدائية بالعاصمة بالعربية والفرنسية، كان عضوا فعالا في حركة الانتصار للحربات الديمقراطية غداة تسريحه من الخدمة العسكرية، كما كان ضمن مجموعة الستة التاريخية التي أعدت للثورة، اغتيل في فرانكفورت بألمانيا بتاريخ 1970/10/18، للمزيد انظر: محمد علوي، مرجع سابق، ص9.
  - 19- ابراهيم لونيسي، مرجع سابق ص41..
- <sup>20</sup>- عابد الصالح: عبان رمضان والطموح القاتل لقيادة الثورة (1955-1957)، مقال منشور في مجلة كان التاريخية، عدد 27، السنة الثامنة، دون بلد نشر، 2015، ص91.
- <sup>21</sup>- رابح لونيسي، الجزائر في دوامة الصراع بين العسكرين والسياسيين، دار المعرفة، الجزائر، 2000، ص21.
- <sup>22</sup>- سليمان الشيخ، الجزائر تحمل السلاح أو زمن اليقين، ترجمة محمد حافظ الجمالي، دار القصبة للنشر والتوزيع، الجزائر، 2003، ص97.
- <sup>23</sup> الاسم الثوري سي مبروك ولد سنة 1926 بميلة، تحصل على الشهادة الابتدائية سنة 1944، التحق بالثورة مباشرة وعين نائبا للعربي بن مهيدي في المنطقة الخامسة وقائدا لها سنة 1956، قام بإنشاء أول مدرسة للإشارة العسكرية، توفي بباريس في 31 ديسمبر 1980، للمزيد انظر، محمد علوي، مرجع سابق، ص 154.

- <sup>24</sup>- رابح لونيسي، الصراعات الداخلية للثورة الجزائرية في الخطاب التاريخي الجزائري، مقال في مجلة انسانيات عدد 26/25، جوملية ديسمبر، الجزائر 2004، ص28.
  - <sup>25</sup>- حميد عبد القادر، فرحات عباس رجل الجمهورية، دار المعرفة، الجزائر، 2001، ص157.
- Mohamed Harbi; Gilbert Meynier; le FLN ducuments et histoire (1954-1962), Casabah -26 édition, Algérie 2004, page 514.
- <sup>27</sup>- تشكلت شهر أفريل 1958 من الأعضاء الاتية أسماؤهم: كريم بلقاسم، عبد الحفيظ بوصوف، لخضر بن طوبال، أوعمران، بن مهدي، للمزيد: انظر، صالح فركوس، تاريخ الجزائر من عهد الفينيقيين إلى خروج الفرنسيين(814 ق م-1962)، دار العلوم للنشر والتوزيع، الجزائر، 2012، ص512.
- 28- سليم سايح، العقيد محمد عموري (1929-1959)، مسار ومصير، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في التاريخ الحديث والمعاصر، تخصص تاريخ الثورة الجزائرية 1954-1962، جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الاسلامية قسنطينة، الجزائر، 2010، 2011، ص93.
- <sup>22</sup> ساهم الطموح والخبرة العسكرية التي اكتسها بوقلاز من سنوات خدمته في القوة البحيرة الفرنسية وكثرة تنقلاته بين مختلف دول العالم من توسيع دائرة أفقه العسكري والسياسي بعد انضمامه إلى الثورة، كما كان لعلاقته بالقادة التونسيين وانخراط في الحزب الدستوري التونسي قبل الثورة أن فتح له باب تونس على مصراعيه من أجل دعم الثورة، للمزيد أنظر: الطاهر جبلي، مؤتمر الصومام والقاعدة الشرقية، مقال في مجلة المصادر عدد 9، الجزائر، 2004، ص210.
- <sup>30</sup>- الشاذلي بن جديد، (مذكرات)، الجزء الأول 1929، 1979، دار القصبة للنشر، الجزائر 2011، ص119. <sup>31</sup>- Abbas Ferhat; Autopsie d'une guerre, L'aurore édition Garnier, Paris 1981, p328.
  - <sup>32</sup>- محمد زروال، مرجع سابق ص375.
- 33-ولد سي ناصر في سنة 1912 بقربة ايت فراح بتيزي وزو حفظ القران في صغره، التحق بالثورة سنة 1955، شارك في اجتماع العقداء العشر لسنة 1959، توفي في 06 ديسمبر 1994، للمزيد، انظر: محمد علوي، مرجع سابق، ص94.
- 34 مصطفى هشماوي، تحديات مؤتمر وادي الصومام، مقال في مجلة أول نوفمبر، عدد 164، المنظمة الوطنية للمجاهدين الجزائر، دون سنة نشر، ص29.
- <sup>25</sup> اسمه الحقيقي محمد بوخروبة، ولد يوم 23 أوت 1932 بهيلوبوليس ولاية قالمة، تعلم القران ودرس في المدرسة الفرنسية في المرحلة الابتدائية، انخرط في صفوف حزب الشعب، وزوال دراسته في جامع الزبتونة بتونس، والأزهر بالقاهرة، التحق سنة 1955 بالثورة في القطاع الوهراني، تقلد عدة مسؤوليات عسكرية من أهمها قيادة هيئة الأركان سنة 1960 قبل الاستقلال، ورئيسا للجزائر بعد الاستقلال، توفي في 27 ديسمبر 1978، للمزيد انظر: مسعود خير الدين، هواري بومدين والروح الثورية والفكر المنتقد، دار التقريب للطباعة والنشر، الجزائر 2001، ص18، 38.

- <sup>36</sup> عثماني مسعود، الثورة التحريرية أمام الرهان الصعب، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع، عين مليلة، الجزائر، 2017، ص488.
  - 37- محمد عباس، ثوار عظماء، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، 2012، ص227.
- $^{38}$  عمار بن عودة، مقابلة شخصية مع المجاهد عمار بن عودة بمدينة عنابة بتاريخ 31 جانفي 2017، على الساعة 10 صباحا.
  - <sup>39</sup>- المصدر نفسه.
- 40 محمد حربي، جهة التحرير الوطني الأسطورة والوقائع ، مؤسسة الأبحاث العربية، بيروت، لبنان، 1883، ص181.
  - 41- مصطفى هشماوي، مرجع سابق، ص30.
- 42- ولد سنة 1927 في قربة الناظور ولاية قالمة، التحق بالثورة بعد معركة البطيحة مارس 1956م بعد أن كان ينشط في صفوف الجيش الفرنسي، تولى قيادة القاعدة الشرقية بعد انضمام عمارة العسكري إلى لجنة العمليات العمليات العسكرية، للمزيد أنظر: عبد المالك الصادق، مرجع سابق، ص ص290-291.
  - 43- محمد زروال، مرجع سابق، ص384.
    - <sup>44</sup>- المرجع نفسه، ص377.
- <sup>45</sup> عمار جرمان، من حقائق جهادنا، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع، عين مليلة، الجزائر، 2009، ص147.
  - <sup>46</sup>- محمد عجرود، أسرار حرب الحدود 1957-1958، منشورات الشهاب، الجزائر، 2014، ص52، 53.
    - <sup>47</sup>- المرجع نفسه ص103.
- 48- الطاهر سعيداني، مذكرات، القاعدة الشرقية قلب الثورة النابض ، ط1، شركة دار الأمة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر 2001، ص210.
  - <sup>49</sup>- المصدر نفسه، ص210.
- <sup>50</sup>- محمد حربي، مؤامرة العموري، مجلة نقد للدراسات والنقد الاجتماعي، التاريخ والسياسة، شركة النشر والتنشيط العلمي والثقافي، ع14، 15، الجزائر، 2001، ص16.
  - 51- عمار بن عودة، مصدر سابق.
  - 52- محمد حربي، مؤامرة العموري، مرجع سابق، ص17.
- <sup>53</sup>- ح، ع، بن بلة كان يرغب في ابقاء تبعية الثورة للمخابرات المصرية، مقال في جريدة الخبر اليومي، 13 نوفمبر 2012، الجزائر، ص19.
  - <sup>54</sup>- الشاذلي بن جديد، مذكرات، الجزء الأول 1929-1979، دار القصبة للنشر، الجزائر 2011، ص123.
- <sup>55</sup>-شارك إلى جانب علي خوجة في كل معارك الولاية الرابعة، ودخل بعد ذلك في خلاف مع قائده سليمان دهيليس الذي همشه وأرسله إلى الجهة الليبية تحت قيادة مولود ايدير، حيث دخل في صراع معه بعد ما

ساوره شك في عدم رغبة هذا الأخير مقاومة الاستعمار، التحق بالقاهرة بعد أن أفلت من قبضة رجال بوصوف، للمزيد، انظر، محمد حربي، مؤامرة العقداء، مرجع سابق، ص18.

- 56- الطاهر سعيداني، مصدر سابق، ص194.
  - <sup>57</sup>- محمد زروال، مرجع سابق، ص388.
- 58- فتحى الذيب، عبد الناصر وثورة الجزائر، دار المستقبل العربي، القاهرة، 1984، ص406.
  - <sup>59</sup>- عمار بن عودة، مصدر سابق.
- 60- محمد عباس، كفاح الدم والقلم، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر 2015، ص210.
- 61- الوردي قتال، مقابلة شخصية بمنزله في مدينة تبسة بتاريخ 26 ديسمبر 2017 على الساعة 13 زوالا.
  - 62- رابح لونيسي، الجزائر في دوامة الصراع.....، مرجع سابق، ص30.
- Zoubir khelaifia; Ammar guaram brise le silence, le complot des colonels , journale -63
  - « Mimoria » Publié le 18/05/2017 Alger, page 13.
    - 64- محمد زروال: مرجع سابق، ص395.
    - 65- الطاهر سعيداني، مصدر سابق، ص197.
  - 66- محمد حربي، مؤامرة العقداء، مرجع سابق، ص19.
    - <sup>67</sup>- المرجع نفسه، ص23.
    - 68- محمد زروال، مرجع سابق، ص392.
      - 69- المرجع نفسه، ص392.
- <sup>70</sup>- الطاهر الزيبري، مذكرات اخر قادة الأوراس التاريخيين (1929-1926) منشوراتANEP الجزائر، 2008، ص 202.
- <sup>71</sup>- فر مصطفى لكحل بعد أن قيد حارسين تونسيين، ثم اختفى مدة عشرة أيام، وسلم نفسه للقيادة فيما بعد، كما تم أسر 28 رجلا، في حين أطلق سراح السعيد عبيد لأنه صغير السن، للمزيد، انظر:محمد زروال مرجع سابق، ص396-957.
  - 72- الطاهر الزبيري، مصدر سابق، ص203.
    - <sup>73</sup>- عمار جرمان، مصدر سابق، ص124.
- <sup>74</sup> على كافي، مذكرات الرئيس على كافي، من المناضل السياسي إلى القائد العسكري (1946-1962)، ط2،
  - دار القصبة للنشر، الجزائر، 2011، ص209.
    - <sup>75</sup>- صالح قوجيل، مصدر سابق. <sup>76</sup>- المصدر نفسه
  - 77- محمد حربي، مؤامرة العقداء، مرجع سابق، ص19.
    - <sup>78</sup>- الشاذلي بن جديد، مصدر سابق، ص124.
      - 79- صالح قوجيل، مصدر سابق.

339

- 80- المصدر نفسه.
- 81- محمد حربي، مؤامرة العموري، مرجع سابق، ص2.
- <sup>82</sup>- بوعلام بن حمودة، الثورة الجزائرية معالمها الأساسية ، دار النعمان للطباعة والنشر، الجزائر 2012مص 415
  - 83- محمد حربي، مؤامرة العموري، مرجع سابق، ص21.
- <sup>84</sup>. في مذكراته يؤكد الطاهر الزبيري بأن محمد العموري هو من طلب توكيله، وقد تم ابلاغه عن طريق كريم بلقاسم، ففي الوقت الذي تسائل فيه الزبيري عن الطريقة التي سيدافع بها عن مجموعة يعتبرها متمردة، طمأنه كريم بلقاسم بأن الأمر لا يدعوا للقلق، للمزيد، انظر: الطاهر الزبيري مصدر سابق ص203.
  - 85- المصدر نفسه، ص205.
  - Mohamed Harbi, Gilbert Meynier; Op cit, page 511 -86
  - 87- جذور أول نوفمبر 1954 في الجزائر، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، 2010، ص151.
- 88-عبد السلام فيلالي، الجزائر الدولة والمجتمع، ط1، دار الوسام للنشر والتوزيع، الجزائر 2013، ص375.
  - 89- محمد زروال، مرجع سابق، ص405.
  - .507 عثمانی مسعود، مرجع سابق، ص $^{90}$
  - 91- الشاذلي بن جديد، مصدر سابق، ص129.
  - 92- بوعلام بن حمودة، مرجع سابق، ص461.
    - <sup>93</sup>- عثمانی مسعود، مرجع سابق، ص531.
  - 94- الشاذلي بن جديد، مصدر سابق، ص134.
    - 95- الطاهر الزبيري، مصدر سابق، ص210.
  - 96- بوعلام بن حمودة، مرجع سابق، ص462.
    - 97- المرجع نفسه، ص463.
    - 98- محمد زروال، مرجع سابق، ص406.
      - 99- المرجع نفسه، ص408.
        - <sup>100</sup>- نفسه، ص407.
  - 101- فرحات عباس، تشريح حرب، تر، أحمد منور، دار المسلك الجزائر، 2010، ص346.
- 102- حفظ الله بوبكر، التموين والتسليح ابان ثورة التحرير الجزائرية (1954-1962)، دار العلم والمعرفة، الجزائر 2013، ص197.
  - 103- فرحات عباس، مصدر سابق، ص347.
    - 104- محمد زروال، مرجع سابق، ص410.
      - 105- المرجع نفسه، ص410.

106-عمر بوضربة، النشاط الدبلوماسي للحكومة المؤقتة للجمهورية الجزائرية دار الحكمة للنشر، الجزائر 2010، ص143.

<sup>107</sup>- المرجع نفسه، ص144.

108- فتحي الذيب، مصدر سابق، ص410.

150- عمر بوضربة، مرجع سابق، ص150.

110- فتاحي الذيب، مصدر سابق، ص414.

111-عمر بوضربة، مرجع سابق، ص ص150-151.

عنوان المقال: إيالة الجز ائروالجز ائريون، أحوالهم، معاملاتهم، وعلاقتهم بالسلطة في النصف الأول من القرن 18م في نظر الرحالة الأوربيين (ج. ا. هابنتسر ايت أنموذجا) د. موسى بن موسى أ. محمد العايب المؤسسة : جامعة الوادى

# البريد الالكتروني: aboutahab@gmail.com

تاريخ الإرسال: 2020/03/04 تاريخ القبول: 2020/03/22 تاريخ النشر: 2020/03/31

إيالة الجز ائروالجز ائربون، أحوالهم، معاملاتهم، وعلاقتهم بالسلطة في النصف الأول من القرن 18م في نظر الرحالة الأوربي (ج. ا. هابنتسر ايت أنموذجا).

#### الملخص:

تميزت أيالة الجزائر خلال القرن 18م باستمرار حكم الدايات وبكثرة الحملات الأوربية ضدها، وبنوع من الاستقلالية عن الدولة العثمانية ابتداء من سنة 1710م، وجل هذه المعطيات مستخلصة من رحلات الأوربيين الذين دونوا مذكراتهم بدقة، وإن اختلفوا في الغاية من زيارة الجزائر إلا أنهم اشتركوا في إثراء التاريخ الجزائري في العصر الحديث بنقل صورة عن هذه الأيالة، ومن بين هؤلاء الرحالة ج. أو. هابنتسرايت، الذي زار الجزائر سنة 1732م وكتب رسائل إلى الملك " أغسطس الثاني " ملك بولونيا ، الذي كلفه بهذه الرحلة يصف له فيها مشاهداته وانطباعاته عن الجزائر والجزائريين وعلاقتهم بحكامهم الأتراك، كما وصف عاداتهم وتقاليدهم وطبيعة البلاد وبعض مدنها والآثار التي شاهدها أثناء رحلته الشيقة.

الكلمات المفتاحية: الجزائر، الرحلة، الرحالة الأوربيون، الطبيب، السلطة العثمانية، الأهالي، المجتمع.

#### **Summary of English:**

During the 18 th century, Algeria was characterized by the continued rule of daiyat and the great number of European campaigns against it and some independence from the Ottoman Empire from 1710. Most of these data are derived from the trips of Europeans who wrote their memoirs accurately, although they differed in the purpose of visiting Algeria, Algerian in the modern era to convey a picture of this loan, and among these travelers c. or. Who visited Algeria in 1732 and wrote letters to the king august II, Who charged him with this trip, describing his observations and impressions of Algeria and the Algerians and their relations with their Turkish rulers.

**key words**: Algeria, t European Travelers, he journey, the doctor, Ottoman power, Parents, the society.

#### مقدمة:

تعتبر الرحلات العلمية والاستكشافية التي قام بها الأوربيون إلى الجزائر في العصر الحديث، من أهم المصادر للتعرف على تاريخ الحكم العثماني، والعلاقة بين السلطة والأهالي ومكانة الجزائر في محيطها المغاربي والمتوسطي، وإن كانت هذه الرحلات في شكلها العام لا تستند إلى المنهجية العلمية في الكتابة والتأليف، غير أنها بالمقابل تزخر بالمادة العلمية والتاريخية، التي هي ضالة الباحث والطالب على حد سواء، بالنظر إلى قلة المصادر العربية والعثمانية لتلك الفترة المهمة من تاريخ بلادنا، ومن بين هذه الرحلات رحلة العالم الألماني جوهان ارنست هابنتسرايت Johann Ernst Hebenstreit ، التي زار فيها بلدان شمال إفريقيا سنة 1732م، حيث دوّن مشاهداته في رسائل إلى ملكِه في شكل مذكرات يومية، اتخذت صفة الارتجال أحيانا وعدم التقيد بمنهجية محددة في التدوين، فالرحالة ينتقل في سرده للأحداث من الجانب العسكري إلى السياسي إلى الديني إلى العادات والتقاليد، ومنها إلى الجانب التاريخي والآثار وعلم النبات والحيوان في رسالة واحدة، وهو ما

يدل على عدم تخصصه في التأليف والكتابة. إنما هو رحالة محب للاكتشاف والآثار والطبيعة.

ومهما يكن من أمر، فإن القيمة التاريخية لهذه الرحلة بالغة الأهمية، وهي تصف أحوال الجزائر في الثلث الأخير من تاريخها العثماني، وما يتضمنه من استقلالية في اتخاذ القرار وحروب مستمرة مع الإسبان وفتن وقلاقل داخلية لا تكاد تنتهي، وما ميزه كذلك من سيطرة المكوّن التركي على السلطة والجيش، وما يعانيه الأهالي من فاقة وتهميش، وصولا إلى حالة التخلف العامة التي عرفتها الأيالة، خاصة في العلوم والطب وغيرها من المجالات.

فكيف كانت العلاقة بين السلطة الحاكمة الممثلة في الأتراك والشعب الممثل في بقية مكوناته من عرب وأمازيغ وكراغلة وعبيد وغيرهم ؟

ماهي مظاهر الحياة الإجتماعية في الجزائر خلال فترة زيارة الرحالة لها؟

كيف كانت الأوضاع السياسية والإقتصادية للأيالة ؟ وماهي عوامل القوة والضعف فيها ؟

ما ابرز الملاحظات والاستنتاجات التي عاد بها الرحالة إلى أوربا في الجانب العلمي الاستكشافي الذي هو مقصد الرحلة ؟

أولا: شخصية جوهان ارنست هابنتسر ايت Johann Ernst Hebenstreit:

هو العالم والطبيب الألماني جوهان ارنست هابنسترايت Hebenstreit ولد يوم 15 جانفي 1703م في " نوشتادت أون أورلا " الواقعة في مقاطعة الساكس في الممالك الجرمانية، درس الطب في شبابه في جامعة إيينا، ثم استقر في مدينة " لايبزيغ " شرق ألمانيا الحالية ، اشتغل عند احد التجار الأغنياء بالمدينة وأوكِلت له مهمة العناية بالنباتات النادرة، مما ساعده على مواصلة دراسته والحصول على مؤهل علمي مكنه من ممارسة مهنة الطب، وقد عرف في مدينته بحب العمل والانضباط، مما جعله يحظى بثقة ملك بولونيا ومنتخب منطقة الساكس لتولي عرش الامبراطورية الجرمانية المقدسة " أغسطس الثاني " المعروف ب " القوي " 1 ، الذي كان محبا للعلوم وشغوفا

بالاكتشاف، حيث كلفه بالقيام برحلة إلى شمال إفريقيا للتعرف على نباتات المنطقة وحيواناتها، وجمع عينات منها، لتكون من مقتنيات القصر الملكي. فقام ج. أ. هابنسترايت بهذه الرحلة سنة 1732م رفقة فريق عمل من بينهم الطبيب توماس شو² thomas show بهذه الرحلة هذه على سكان المنطقة وحكامها، وعاداتها وطبيعتها وآثارها، ولم يترك فرصة تقربه من مبتغاه إلا قام باستغلالها، وكان أثناء ذلك يرسل إلى ملكه المذكور برسائل يطلعه فيها على ما شاهده، وعايشه في بلدان شمال إفريقيا، غير أنه لم يحظ بإكمال هذه الرحلة بسبب إبلاغه بنبأ وفاة الملك أغسطس الـثاني ، الذي أرسله. وبالنظر إلى كفاءته وتعدد مواهبه حظي بثقة الملك الجديد " أغسطس الثالث "، الذي عينه أستاذا للطب في جامعة لايبزيغ، مما ساعده على نشر أبحاثه العلمية، وظل في منصبه إلى غاية اندلاع حرب السبع سنوات ، حيث شارك فيها كطبيب للجيش، فأصيب بحمى معدية أدت إلى وفاته يوم 5 ديسمبر 1757م.

#### ثانيا: التعريف بالرحلة:

ظلت رحلة ج. ا. هابنتسرايت حبيسة الأدراج ولم تظهر للقراء إلا بعد أكثر من 20 سنة من وفاته، ويرجع الفضل في ذلك إلى العالم الموسوعي بيرنوبي ( bernouilli ) ، الذي اعتبرها ذات قيمة علمية كبيرة لما تحتويه من معلومات قيمة وملاحظات دقيقة، فقام بنشرها ضمن مجموعته المختصرة عن الرحلات التي تحمل عنوانها بالجرمانية ( ) بنشرها ضمن مجموعته المختصرة عن الرحلات التي أصدرها في كل من برلين ولا يبزيغ ابتداء من سنة 1780م، واختار لها عنوان الحرف اللاتيني يقابله بالعربية: قائمة أو جدول بالأثار الرومانية المكتشفة بإفريقيا الشمالية، ثم قام الفرنسي المهتم بالرحلات ايرس Eyriés بنقل نصها الأصلي إلى الفرنسية ونشره في مجلة الحوليات الجديدة للرحلات والعلوم الجغرافية، حيث تم نشرها في العدد 46 سنة 1830م ، حيث قامت مكتبة " جيد وأبنائه " ( Gide fils ) بنشرها قر وقام الأستاذ الدكتور ناصر الدين سعيدوني بترجمة والرحالة للعربية سنة 7000م، كما قام بالتعليق علها، وأضاف ملحقا لأهم الكتاب والرحالة الرحلة للعربية سنة 7000م، كما قام بالتعليق علها، وأضاف ملحقا لأهم الكتاب والرحالة الرحلة للعربية سنة 7000م، كما قام بالتعليق علها، وأضاف ملحقا لأهم الكتاب والرحالة الرحلة للعربية سنة 7000م، كما قام بالتعليق علها، وأضاف ملحقا لأهم الكتاب والرحالة الرحلة للعربية سنة 7000م، كما قام بالتعليق علها، وأضاف ملحقا لأهم الكتاب والرحالة الرحلة للعربية سنة 7000م، كما قام بالتعليق علها، وأضاف ملحقا لأهم الكتاب والرحالة العربية سنة 7000م، كما قام بالتعليق علها، وأضاف ملحقا لأهم الكتاب والرحالة الرحلة للعربية سنة 7000م، كما قام بالتعليق عليا، وأضاف ملحقا لأهم الكتاب والرحالة المحتور بالمحتور بالرحالة للعربية سنة 7000م، كما قام بالتعليق عليا، وأصاف ملحقا لأهم الكتاب والرحالة المحتور بالمحتور بالمحتور بالمحتور بالمحتور بالمحتور بالحدة الحدور بالمحتور با

والأسرى الأوربيين الذين كتبوا حول بلدان شمال إفريقيا، وهي إضافة قيمة جدا للباحثين والطلبة.

تتألف الرحلة من أربع رسائل أرسل بها هابنتسرايت إلى الملك أغسطس الثاني، غير أننا سنكتف بثلاث منها، كون موضوع مقالنا عن رحلته إلى الجزائر ومشاهداته في ربوعها، فكانت الرحلة على النحو الآتى:

الرسالة الأولى: يسرد فيها الرحالة مغادرته مدينة " درسدن " يوم 23 أكتوبر 1731م، وتوجهه إلى مدينة " مرسيليا " الفرنسية شهر نوفمبر الموالي من نفس السنة، ثم إبحاره نحو الجزائر يوم 24 جانفي 1732م، التي نزل بمينائها يوم 16 فيفري، حيث بدأ في تدوين مشاهداته الأولى عن مدينة الجزائر وعن الداي " كورد عبدي باشا "، الذي استقبله في قصره، فأورد ج. أ. هابنتسرايت معلومات عن تاريخ الجزائر وعن جغرافيتها و موقعها 7.

الرسالة الثانية: تحمل تاريخ 1 جوان 1732م، وهي تتضمن مشاهداته أثناء تنقله مع محلة الآغا ابن الداي في الداخل الجزائري؛ أي في دار السلطان  $^8$  وبايلك التيطري  $^9$ ، كما وصف طبائع أهالي المدن التي مر بها مثل: مدينة مليانة والمدية، وسور الغزلان وبرج حمزة  $^{10}$ ، كما تطرق إلى المواقع الأثرية التي وجدها أثناء تنقله مع المحلة.  $^{11}$ 

الرسالة الثالثة: تحمل تاريخ 31 أوت 1732 م ويروي فيها ما شاهده أثناء رحلته من مدينة الجزائر إلى عنابة بحرا ثم منها إلى قسنطينة برا برفقة الفوج المرافق له وبمعية عدد من الحراس لخطورة المنطقة في تلك الفترة ثم توجه إلى القالة ومنها إلى مدينة طبرقة التونسية 12.

ثالثا: نظرة ج. ا. هابنتسر ايت لإيالة الجز ائروالجز ائريين من خلال رحلته:

## 1 - مو اقف وردود فعل الجز ائريين تجاه الأطباء الأورىيين:

نظر الجزائريون للأطباء الأوربيين نظرة احترام وتقدير بسبب أخلاقهم المهنية النبيلة التي يقومون بها، حيث يذكر ج. ا. هابنسترايت في كثير من المواضع برحلته، أن مهنته كطبيب جنبته العديد من المتاعب، وفتحت أمامه كثيرا من الأبواب والقلوب، خاصة وأنه كان لا يتقاضى أجرة مقابل عمله، حيث يقول: « وكانت أتعانى كطبيب في

المعالجات لا تتجاوز غالبا تقديم كاس من الماء البارد أو تناول قليلا من الحليب اللذيذ<sup>13</sup>. »، ويقول أيضا: « وأن مزاولتي لهذه المهنة بنجاح كانت من أجل الحفاظ على حياتي وليس من أجل كسب النقود<sup>14</sup>. »

ويتجلى لنا من خلال تصريح ج. ا. هابنسترايت أنه حظي باحترام الجزائريين ومودتهم لسببين : أولهما امتهانه التطبيب. وثانهما معاملته الحسنة لمرضاه وعدم اخذ مقابل لذلك. وقد استند في إثبات تهافت الجزائريين على الأطباء الأوربيين إلى قول أحد القساوسة بمدينة عنابة : « ...أن سكان القالة كانوا يُقدّرون الأطباء الأوربيين الذين يتواجدون بالصدفة عندهم ، وأنهم بمجرد رؤيتهم لطبيب أوربي يتهافتون عليه لطلب الكشف عليهم حتى ولو كانوا أصحاء ، رغبة منهم في عدم تفويت الفرصة أد.»

وهو الأمر الذي تأكد منه بنفسه عندما قام بزيارة " علي باي " شيخ المعزولة 16 برفقة الطبيب الجراح الخاص بحصن الباستيون 17 حيث يقول في ذلك: « بمجرد أن علم الأهالي بذلك أحاطت بنا مجموعة كبيرة منهم وطلبوا منا أن نكشف عليهم، فذهبنا إلى خيمهم واحدا واحدا، ولكنهم كانوا كثيرين فوجدت نفسي مجبرا أنا أيضا أن أشارك الطبيب في عمليات الفحص، بعدما أفهمهم الطبيب أنني على نفس درجة كفاءته 18. »، ومن خلال ما سبق يمكن أن يبين لنا سبب لجوء الجزائريين إلى الأطباء الأوربيين بصفة كبيرة، ناتج ضعف وانعدام اهتمام السلطة العثمانية الحاكمة بالحالة الصحية للسكان واعتماد أغليم على الطب الشعبي.

أردف ج. ا. هابنسترايت مبينا حالة الاحترام والتقدير التي حظي بها عند الأهالي قائلا : « أصبحنا محل تقدير لكوننا أجانب ولأننا نمتهن حرفة الطب أو التداوي بالأعشاب ، فقد اعتادوا على تسميتنا ( الباربيرو) ومرد ذلك أنهم كانوا يروننا في اغلب الأحيان نحمل في أيدينا زهورا ونباتات 10. ». وكلمة " باربيرو " هي : مفردة من لغة الفرانكا 20 ، ويقصد بها المشتغل بالطب أو المداوى بالأعشاب، وهي قرببة من كلمة حلاق 21.

## 2 - القضاء والأحكام العقابية في أيالة الجزائر:

نقل ج. ا. هابنسترايت ما شاهده من استقبال الداي للساكنة لعرض قضاياهم عليه، حيث ذكر بأنه في إمكان كل واحد من الرعية أن يعرض قضيته على الداي، وأشار

إلى أن كلمة (شرع الله) لها وزن كبير لدى السلطة والرعية، وأن كل فرد مهما علا شأنه يحصل على تطبيق حكم العدالة بمجرد النطق به<sup>22</sup>. وهذه الواقعة تدل على مدى التزام الداي وحكومته بأحكام الشرع الإسلامي، كما تدل أيضا على موضوعية الرحالة هابنسترايت واعترافه بوجود نوع من العدالة أثناء زبارته لمدينة الجزائر.

أضاف الرحالة أن محكمة الداي هي محكمة نهائية يلجأ إليها المتقاضون بعد مرورهم على محكمة القاضي الأولية، وعدم رضاهم عن الحكم الصادر عنه، وبالعودة إلى مشاهدته لمحكمة الداي ذكر أن المحاكمة لا تتطلب وقتا طويلا فهي لا تستغرق سوى ما يتطلبه حضور المتقاضين، وسماع الشهود وتقديم الشكوى، وأن تنفيذ الحكم يتم في اليوم نفسه، فإذا كان المذنب تركياً تتم معاقبته في سرية حفظا لكرامته بينما تنفذ الأحكام علانية على الحَضَر، وباقي طوائف السكان الأخرين عند باب عزون 23.

وفي معرض حديث ج. ا. هابنسترايت عن الأساليب العقابية التي كان الأتراك يسلطونها على الأهالي، أورد في أثناء تواجده في مواطن قبيلة " وامري " بإقليم بايلك التيطري، كيف شاهد معاقبة أحد أعيان العرب ضربا بالعصا بمجرد الاشتباه في سلوكه المناوئ للسلطة، حيث ذكر أن رجال القبائل قد يعاقبون بمائة ضربة عصا لمجرد عدم تقديمهم الزاد المطلوب منهم للمحلة عندما تحط رحالها بأرضهم 24، وهو ما يسمى في التاريخ العثماني «ضيفة المحلة »25.

# 3 - خزينة إيالة الجز ائرومصادر إيراداتها:

من خلال وصف الرحالة ج. ا. هابنسترايت لغزينة الجزائر  $^{25}$  نلاحظ أنه كسابقيه من الرحالة والقناصل الأوربيين الذين زاروا مدينة الجزائر يُقدّر أنها خزينة تحتوي على كوم هائل من الذهب والفضة في شكل نقود وأشياء ثمينة، وهذا الاستنتاج توصل إليه بناء على تأثره بما كتبه الأوربيون قبله عن خزينة الداي مثل: "هايدو $^{72}$  و" بايسونال $^{82}$ " في السنة، وأن الجزء الأكبر من هذه المداخيل كان يودع في الخزينة الموجودة في مكان أمين لا يمكن البتة لأي شخص الدخول إليه سوى الخزناجي، واستدل على ذلك بأنه خلال مدة تواجده في مدينة الجزائر، تمكن البحارة الخواص من القدوم بأربعة غنائم تضم عددا من الأسرى بيعوا في المزاد العلني، كل بحسب سِنّه وقوته العضلية ومظهره الخارجي $^{92}$ .

وذكر ج. ا. هابنسترايت أن تجارة الأسرى المسيحيين تعتبر أحد مصادر الدخل الرئيسية، وحدد قيمة الفدية لبعض الأسرى من العساكر الأوربيين كما يلى<sup>30</sup>:

| مبلغ الفدية<br>(قرش) | الوظيفة        | الرتبة     |
|----------------------|----------------|------------|
| 2500                 | قائد السفينة   | القابودان  |
| 1500                 | نائب القابودان | المعاون    |
| 1500                 | عامل           | صانع السفن |
| 1500                 | الطبيب         | الجراح     |
| 1000                 | أعمال بسيطة    | البحار     |

#### 4 - عادات وتقاليد سكان إيالة الجزائر:

إن عادات وتقاليد سكان إيالة الجزائر برزت في رحلة ج. ا. هابنسترايت، حيث أشار إلى أنها عادات وتقاليد تحددها ضوابط الشريعة الاسلامية، فالمسلم الصالح يتوجب عليه حسن معاملة أصدقائه، كما يطلب منه أن يكون شديدا مع أعدائه رحيما بالمنهزمين أقر وبالنسبة لعادات الجزائريين في معاملة نسائهن أشار إلى تشددهم في ستر المرأة وحجابها، حيث لا يسرن في الأزقة دون حجاب، بل وحتى منازلهن تكاد أشعة الشمس لاتصل إليها، وإذا ما سافرن على ظهور البغال يكن مختبئات في ستائر غريبة على حد وصفه، وقد سرد حادثة وقعت له مع أحد الأتراك من ذوي المكانة المتميزة، حيث قال : «ترجاني أحد الأتراك من ذوي المكانة المتميزة أن أعالج زوجته ، وعندما طلبت منه أن أرى المريضة أجابني من الأفضل أن تموت على أن يراها احد 22.»

أما عن عادات الجزائريين في الاحتفالات بالمناسبات والأعياد فذكر أن الناس يتهافتون صبيحة يوم العيد لتهنئة الداي، ويكونون في أبهى حليَّهم، غير أن هذه المناسبة

السعيدة تكون أحيانا تعيسة لبعض الدايات، حيث يسهل الوصول إلهم واغتيالهم مستغلين كثرة الحاضرين والقرب من الداي، ويسرد لنا ج. ا. هابنسترايت حضوره رفقة القنصل الانكليزي لتقديم التهاني للداي، حيث وجدوه في لباسه الرسعي جالسا على جلد نمر في قاعة المجلس يحيط به أعضاء الديوان، وهم يتناولون وجبة الغذاء، وبعد الغداء يذهب الجميع للتفرج على مبارزة رسمية اعتاد الأتراك القيام بها، حيث يغطى المكان المخصص لذلك بالرمل ويتقدم المتصارعون واحدا بعد الآخر، والذي يطرح خصمه على ظهره يعتبر منتصرا، وهكذا دواليك حتى يتم تعيين الفائزين بالجائزة، وتكون هذه المبارزات مصحوبة بأنغام موسيقى الانكشارية، ولا تعد هذه المصارعة سوى واحدة من العاب كثيرة يقوم بها الجزائريون طيلة أيام العيد الثلاثة، غير أنها لم تثر إعجاب العابسترايت لأنها حسب رأيه ألعاب بسيطة لا تثير الانتباه.

تلك المظاهر من البهجة والسرور شاهدها أيضا في عيد الأضعى، أوكما يطلق عليه وقتئذ "البيروم الكبير"، وبلغة الفرانكا عيد الخروف، حيث تقام منافسات المصارعة بين الجنود لتعيين أقوى الرجال في هذه الرياضة، بَيْد أن طريقة إنهاء المنازلة وتعيين الفائز اختلفت عما ذكره سابقا، وذلك بِلَيّ المصارع لرقبة منافسه وطرحه أرضا فيحظى بمرتبة المنتصرين على حد تعييره 45.

5 - أوجه التباين بين الأسرى الأوربيين بإيالة الجزائر والأسرى الجزائريين بمرسيليا:

أثناء الحديث عن الأسرى قام ج. ا. هابنسترايت بمقارنة حالة الأسرى الجزائريين بمرسيليا، التي قدم منها وحالة الأسرى المسيحيين بشمال أفريقيا - وهو شاهد عيان على ذلك – أن الأسرى الجزائريين لا يستطيعون المشي إلا بشق الأنفس، نتيجة الأغلال الثقيلة التي كُبَلوا بها، بينما الأسرى المسيحيون في الجزائر يقضون نهارهم في حرية تامة مقابل دفعهم مبلغا ماليا كل شهر، ثم يطلب منهم في المساء التوجه إلى مقراتهم التي كانت مربحة بالنسبة إليهم 35. ويضيف في ذات السياق قائلا: « والأسير المسيحي يستطيع أن يحصل على حكم عادل عن أية معاملة سيئة يتلقاها من سيده ...، في الوقت الذي يلاقي فيه البحارة الجزائريون عقابا مضاعفا عندما يقعون في أيدي أعدائهم الأوربيين 36. »

## 6 - التزام الجز ائريين بدينهم وحربة المعتقد للأجانب:

إن التزام الجزائريين بحدود الشرع الإسلامي أشار إليه ج. ا. هابنسترايت في أكثر من موضع، لكنه يقر بأن بعض الجزائريين يتعاطون للخمر، حيث ذكر أن منهم من يبالغ في الشرب حتى يفقد صوابه ويقترف جناية أو خصومة، وفي زيارته لمدينة البليدة في شهر أفريل 1732 م استقبلهم حاكم المدينة وقدم لهم الخمر ومسحوق الشمّة، ونصح غيره من الأوربيين عند عزمهم زيارة الجزائر بجلب كميات من الخمر والهدايا، وتقديمها للجزائريين لأنها ستفيدهم أيما إفادة على حد تعبيره 37، وهذا يناقض قوله السابق حول التزام الجزائريين بأحكام دينهم!

في هذا الإطار أشار إلى تمتع الجميع دون استثناء في أيالة الجزائر بحربة المعتقد حيث يقول: « فالأجانب يُكُرمون والكل في وضعية تمكنهم من القيام بما يرغبون فيه 38، »، ومن ثنايا هذا الانطباع ندرك أن الرحالة الألماني يعترف بالتسامح الذي كان يسود الأيالة حول حربة المعتقد سواء بالنسبة للأسرى المسيحيين، أو السكان الهود. وهذا التسامح تشترك فيه السلطة الحاكمة والأهالي على حد سواء.

## 7 - نظرة ج. ا. هابنستر ايت للأهالي:

نعت الرحالة الألماني هابنسترايت البلاد الجزائرية بالبلاد المتوحشة، وهذا ما اقتبسناه من تعليق مترجم الرحلة الذي صحح هذه العبارة بعبارة (غير المتحضرة) وذلك أرجعه إلى سوء تعبير الكاتب الذي تناقض مع ذاته، حيث سبق له في مواضع مختلفة من رحلته أن أشاد بخصال الجزائريين الحميدة، بل وتعدى ذلك أن عاتب من سبقه من الرحالة الأوربيين على تحاملهم على الجزائريين، ووصف ذلك بعدم الموضوعية والأمانة في النقل من طرفهم.

لقد أشاد الرحالة كثيرا بكرم الضيافة لدى العرب على حد قوله ويقصد بهم سكان الريف أو البدو، حيث استضافه احدهم في طريقه إلى قسنطينة وأحس بمعيته بالاطمئنان والأمان ووافر الارتياح، حيث يقول في هذا الصدد: «... فإننا استطعنا النوم بأمان لأن حسن الضيافة إحدى خصال العرب، فيسهرون جيدا على حراسة الأجانب ... وأثناء ذلك أحاط بنا جمهور من الناس الذين سرتهم رؤدتنا<sup>40</sup>. ». وبالمقابل يصف الأهالي

أحيانا بالأشقياء، حيث ذكر ذلك حينما تعرض مع مجموعته إلى الرمي بالحجارة من طرف سكان قسنطينة، وما ترتب عن تلك الحادثة من تدخل الحراس لحمايتهم باستعمال السلاح الناري، حيث تم القبض على احد المهاجمين من السكان وتعرض للعقاب الشديد فيقول في ذلك: «... فقد قام قائد المدينة بمعاقبة احد الأشقياء الذين تعرف عليهم الفارس المرافق لنا فضرب ضربا مبرحا بالعصا ولو لم نتدخل لصالحه لتسبب ذلك في هلاكه 41.».

وفي موضع أخر من رحلته أشار ج. ا. هابنسترايت إلى أن سكان الجزائر كانوا يحقدون على النصارى ويتحينون الفرصة السانحة للانتقام منهم وأوعز ذلك للحصار 42 الذي كان يضربه الإسبان على مدينة الجزائر والخطر المحدق الذي كان يهدد الآيالة برمتها من جراء ذلك، وقد ذكر أنه اضطر ومن معه أن يصطحبوا حراسا من الفرسان لتأمين سفرهم من مدينة عنابة إلى قسنطينة 43.

أما عن تعامل الأهالي مع الآثار الرومانية ونحوها فقد ذكر أن الجزائريين كانوا يسعون دون هوادة إلى تدمير بقايا تلك الآثار خوفا من استعمال السلطة الحاكمة لحجارتها في بناء حصون تستخدمها في مراقبة القبائل العربية المحاذية للحدود الجنوبية لدار السلطان، كما حدث في العديد من الأماكن خلال السنوات السابقة لرحلته 44.

## 8 - نظرة ج. ا. هابنستر ايت لحكام إيالة الجز ائر:

وصف ج. ا. هابنسترايت الداي الذي تكرم عليه بمبلغ مالي معتبر عند اعتزامه مغادرة الجزائر بأنه احد القراصنة، مما يثبت النظرة الدونية من طرف الأوربيين لحكام الجزائر عل الرغم من المنصب السامي الذي يمثله الداي، غير أنه في موضع آخر يشيد بالحفاوة التي حظي بها عنده، والرسائل التي كتبها الداي إلى حكام قسنطينة وتونس وطرابلس قصد توصيتهم حول تسهيل مرور ج. ا. هابنسترايت ومرافقيه بأراضهم 45.

وفي ذات الصدد تعجب ج. ا. هابنسترايت من تصرف الآغا ابن الداي "كرد عبدي "، الذي أراد أن يستبقيه ومرافقيه لبضعة أيام لسبب غربب وهو أنْ يرسم له صورة لحصانه، حتى يتمكن من ترويض المهرات بعرض صورة الحصان أمامها، أملا في أن تلد لله المهرات بعد رؤبة هذه الصورة أحصنة لها نفس لون حصانه وخصائصه، وذكر أنه لم

يجد بُدا من الاستجابة لهذه الرغبة الغرببة تقديرا للحفاوة التي أظهرها الآغا ابن الداي له ولمرافقيه أثناء إقامتهم في مدينة الجزائر، وسفرهم بمعيته داخل إقليم دار السلطان<sup>46</sup>.

#### 9 - الأوضاع المعيشية بإيالة الجزائر:

أسهب ج. ا. هابنسترايت في وصف وضعية الجزائريين الاقتصادية والاجتماعية أثناء تنقله بمعية محلة الربيع التي كان يقودها آغا المحلة، والتي وصلت إلى نواحي مدينة البليدة في أواخر شهر افريل 1732م بأنها حالة بائسة وذكر بأن: « العربي من سكان الريف كان لا يملك سوى خيمة مُسُودة من اثر دخان الموقد، و قطيع ماشية وكمية من القمح الذي يحتفظ به في المطمورة، وبعض الأثاث البسيط البالي، وأنه يعتبر امتلاك سلاح ناري وكمية من البارود معه بمثابة شرف عظيم للعربي 4.»

يرجع سبب هذا البؤس والعوز إلى جهل السكان، وكسلهم حسب تعبيره إذ أنهم لا يكلفون أنفسهم عناء إصلاح الأراضي الزراعية، وإنتاج ما يحتاجونه من أغذية، بل يكتفون بزراعة الأراضي الخصبة التي تدر عليهم إنتاجا وفيرا وبأقل جهد ممكن<sup>48</sup>، كما اعتبر هابنسترايت أن إقامة السكان في مساكن قارة يعتبر مجلبة للاحتقار، فهي بنظرهم مصدر الخضوع والعبودية للحاكم، وأنهم يعتبرون الترحال فخرا وحربة<sup>49</sup>.

رابعا: الأوضاع الداخلية لإيالة الجزائر سنة 1732م وتفاني الجزائريين في النود عن وطنهم:

### 1 – الأوضاع الداخلية سنة 1732م :

أورد الرحالة في مواضع عديدة وصف للحالة السياسية والأمنية، التي كانت تشهدها الإيالة اتسمت عموما بالاضطراب وسوء العلاقة بين السلطة الحاكمة، وسكان بعض المناطق وعلى سبيل المثال ذكر أنه خلال سفره من عنابة إلى قسنطينة مرَّ ومرافقوه بمناطق جبلية يحافظ سكانها على استقلالهم، وهم في حرب دائمة مع رجال البايلك50.

وكان يلجأ مع رفاقه إلى شيوخ القبائل الخاضعة لسلطة البايلك، حيث يتمتعون عندهم بحسن الضيافة والترحاب بعد إظهار رسالة التوصية الممنوحة لهم من طرف حاكم المنطقة أو الجهة التي يتواجدون فها. أشار ج. ا. هابنسترايت إلى حالة التمرد التي

كانت عليها القبائل المناوئة لسلطة الداي، والتي تتواجد بمنطقة الشرق، حيث كانت في عداء مستمر مع البايلك، حيث ذكر أنه ورفاقه كانوا يستعينون بفرسان مسلحين خشية الوقوع في يد هذه القبائل، التي كانت تقوم بالإغارة من حين إلى آخر على قبائل المخزن الموالية للسلطة، وأن خطوط التماس بينهما كثيرة ومتعددة، حيث يقول في هذا السياق: «... وهناك كلاب متحفزة تثير الانتباه لأي محاولة هجوم قد يقوم بها رجال القبائل الأخرى ، فضلا على أن هؤلاء العرب يمتلكون الحراب والأسلحة النارية لرد المهاجمين.... 51».

أما بالنسبة لسياسة الحكام في تنصيب شيوخ القبائل، فقد عاين ج. ا. هابنسترايت واقعة تثبت ما كانت عليه الحالة السياسية لإيالة الجزائر في النصف الأول من القرن 18م، التي تميزت بظاهرة شراء المناصب والولاءات، التي تفشت في كل ربوع السلطنة العثمانية، وما إيالة الجزائر باستثناء عن ذلك، فيقول في هذا الباب: «... وكان الباي قد ألحق منذ وقت قريب بأحد شيوخ القبائل المجاورين وحرمه من مكانته لدى قبيلته وأسندها إلى شيخ آخر مقابل مبلغ كبير من النقود، وهذا ما دفع الشيخ المعزول الذي يعرف لدى رجال قبيلته ببوعزيز أو أبو الوطن  $^{52}$ ، في سعيه من اجل رد الاعتبار لشخصه إلى الالتزام أمام الباي إن هو أثبته في منصبه ... أن يقدم كترضية مبلغ 30 ألف قرش بالإضافة إلى دفع ضريبة سنوية مقدارها 10 آلاف قرش ، فكان هذا العرض كافيا للباي لأن يغير رأيه وبتخلى عن منافس هذا الشيخ ...  $^{52}$ ».

ذكر الرحالة ج. ا. هابنسترايت في معرض حديثه عن علاقة الأهالي بحكامهم الأتراك، أنها كانت تخضع لاعتبارات متعددة بحسب الظروف التي تمر بها الإيالة عموما، وبايلك الشرق خصوصا، ووصف هذه العلاقة بالسيئة لما يُبديه البايات من قسوة وغلظة تجاه الأهالي بهدف إرعابهم وإجبارهم على دفع الضريبة المفروضة علي البايات $^{54}$  من قبل حاكم الجزائر، حيث يقول: « وهؤلاء البايات في تحركاتهم مع مجموعة الجند ( المحلة ) عبر مقاطعاتهم يبدون قسوة بالغة للتمكن من الحصول على مقدار الضريبة المفروضة عليهم من قبل حكام الجزائر $^{55}$ »، كما يطنب في وصف الكيفية التي يجبر بها السكان على دفع الضرائب، وعدم تمكنهم من رفضها، أو رفع مظلمة إلى حكومة الجزائر بسبب سياسة القمع والعنف، التي كان الأتراك يمارسونها ضد السكان الجزائريين فيقول: « وهذه الطريقة في استخلاص الضرائب لا يمكن لأى شخص أن يتجنها أو يتهرب منها مادام ليس الطريقة في استخلاص الضرائب لا يمكن لأى شخص أن يتجنها أو يتهرب منها مادام ليس

في مقدوره ان يشتكي من الوسائل العنيفة التي يمارسها هؤلاء البايات في حقهم، وكل من يريد الذهاب الى الجزائر لرفع شكوى، يعرف جيدا أن في ذلك مخاطرة كبيرة ولا يمكنه أن يجد من ينصفه في شكواه مادام الأتراك كلهم يرغبون في تولي المناصب ذات الدخل المالي الوفير 56. »، كما يسترسل الرحالة واصفا مدى احتقار الحكام للأهالي الجزائريين، ويعرض لنا حادثة تدل على مقدار تسلط الأتراك وجبروتهم، وفرض أعرافهم وسطوتهم عنوة بالقوة، وهذا سرد لتلك الحادثة على لسانه: « وعندما علم الباي بالحادثة التي تعرضنا لها أعطى أوامره للبحث عن متزعم تلك المجموعة ولكن هذا الأخير تمكن من الهرب ن فطمأننا بأنه سوف يعاقب شخصا آخر مكانه ليكون عبرة وحتى يتعلم هؤلاء الناس أصول الضيافة التي يلتزم بها الأتراك بكل متطلباتها ومقتضياتها 57. ».

#### 2 - حب الجز ائربين لوطنهم والذود عنه:

أنصف ج. ا. هابنسترايت الجزائريين حينما ذكر مدى تفانهم في الدفاع عن وطنهم ضد الأسبان، وغيرهم من الأعداء حيث يقول: « ... إن الجزائريين لا تنقصهم الرغبة في الدفاع وانًّ لهم الإمكانات ما يجعلهم يقاومون مقاومة شديدة ، ولذا علينا ان ننصف هذا الشعب وخاصة الحامية التركية ، فنتعرف بأنهم يستميتون من اجل الدفاع عن أنفسهم ... \*88.

## خامسا - وصف مدينة قسنطينة:

افرد الرحالة ج. ا. هابنسترايت جزءا من إحدى رسائله إلى ملكه حول مدينة قسنطينة، كونها عاصمة بايلك الشرق ولما تتميز به هذه الحاضرة من آثار تاريخية كانت محطً اهتمامه وإعجابه، حيث ذكر أنه عثر على قطع نقدية نادرة تعود للفترة الرومانية رئسم عليها اسم الإمبراطور قسطنطين 50 مؤسس المدينة، كما أنه لاحظ وجود آثار من ذات الفترة تؤرخ إلى النظام السياسي آنذاك، والمعروف بالنظام القنصلي والمتميز بالسلطة الثلاثية، غير أنه أبدى استياءه من استعمال السكان المحليين لكثير من الحجارة المنحوتة لتحصين منازلهم المتواضعة على حد وصفه 60. ومن بين الآثار التي شدت انتباهه القنطرة الرومانية الجميلة التي ذكر أنها نجت من التخريب، التي بناها الرومان من أجل إيصال الماء الى قسنطينة التي بنيت على صخرة قبالة جبل عال 61.

## سادسا: حقائق علمية وتاريخية أوردها الرحالة:

خلال سرد الرحالة ج. ا. هابنسترايت لمذكرته اليومية في إيالة الجزائر أمكن لنا أن نستشف بعض الحقائق العلمية حول الحياة الطبيعية والحضارات في الآيالة نذكر منها:

- ذكر في أثناء طريقه إلى قسنطينة أنه وجد إحدى الحصون من العهد الروماني، وقد تميزت بنقوش باللغة اللاتينية مكتوبة بحروف جميلة جدا بقيت على حالتها الأولى، مما يدل على نفي صفة التخريب لآثار الرومان، التي طالما وسم بها المؤرخون الأوربيون الجزائريين، وذكر من بينها أيضا طريق تونس قسنطينة الروماني، الذي وجده في حالة لا بأس بها، حيث كان يتميز بدقة الإنجاز والذي استعملت فيها الحجارة الصلبة، وأضاف في هذا المنوال أنه وقف على بقايا أنقاض مدينة كبيرة جدا، حيث تملّكه إعجاب يصعب وصفه للحالة الجيدة التي وجد عليها أطلال تلك المدينة، وهي مدينة خميسة في ولاية سوق هراس حاليا، التي تقع على بعد 14 كلم إلى الشمال الشرق من مدينة سدراتة 62.

- ذكر الرحالة أنه وخلال تواجده في بايلك التيطري رفقة المحلة أبلغ السكان الأغا بأن هناك اسودا بالناحية تفترس الخرفان وأنه وإن لم يشاهدها رؤيا العين غير أنه استدل على صدق رواية الأهالي بكون اللبؤة التي أهديت له أثناء إقامته في مدينة الجزائر تم الإمساك بها في هذه المنطقة 63. وهذا يؤكد تواجد الأسود في منطقة الأطلس التلي.

- وجود حيوان الحيرم أو بقر الوحش ( bubade )، الذي وصفه الرحالة بأنه يشبه الأيل، غير أن له قرون غزال ويصل حجمه عند اكتمال نموه الى حجم بقرة، وهو يعيش في سفوح الأطلس الصحراوي عل حد وصفه، ولا يمكن القبض عليه إلا عندما يكون صغيرا 64، وعند تقصينا لهذا النوع من الحيوانات توصلنا إلى أنه انقرض ولم يبق له أثر بسبب قلة تكاثره و الرغبة في صيده خاصة في الفترة الاستعمارية.

- حسب رواية الرحالة ج. ا. هابنسترايت عند سفره من مدينة الجزائر إلى عنابة في الفترة مابين 6 إلى 12 جوان 1732 م، شاهد الدلافين واسماك أبو سيف و اسماك التونة، وهذا ما يثبت وجود حوت الدلفين في مياه البحر المتوسط<sup>65</sup> في تلك الفترة، قبل أن تختفي نهائيا في أوقات لاحقة ولكون الرحالة طبيبا فإنه قطعا يكتب ما هو متيقن منه، خاصة وأنه على إلمام كبير بالحياة النباتية والحيوانية.

# سابعا: نموذج عن العلاقات الحسنة بين إيالتي الجز ائروطر ابلس:

وضع ج. ا. هابنسترايت مضمون الرسالة التي زوده بها باشا الجزائر إلى حاكم طرابلس آنذاك، وهو احمد بن يوسف بن محمد القرامانلي 66، وهذا نصها : « الحمد لله والصلاة والسلام على سيدنا محمد وآله وصحبه، السلام عليكم وعلى أهلكم وحكومتكم ووطد الله حكمكم أخونا وسيدنا باشا طرابلس ابن السيد يوسف السلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته، تلازم رفيع مقامكم بكرة وعشية، فالمعروض على سمعكم الشريف وفهمكم اللطيف، أن هذا المسيعي السيد الأرفع ومرافقيه قدموا إلى بلاد الجزائر للبحث عن النباتات ومن أجل إيجاد أدوية جديدة، وقد بقوا بضعة أيام في بلادنا وطلبوا مني كتابة خطاب لكم في شانهم، فالرجاء أن تشملوا حامله بحمايتكم هو ومرافقوه 67 حتى يتمكنوا من أداء مهمتهم، هذا وإن احتجت شيئا منا فنحن في خدمتكم، كتب هذا الخطاب في 15 شهر ذي الحجة من العام 1144 الهجري 68. »، ومن خلال التفحص في كلمات هذه الرسالة الرسمية يمكننا أن نلاحظ بعض الإشارات التي توحي بطبيعة العلاقة بين حكام الأيالات العثمانية بشمال إفريقيا، ومستوى التعاون فيما بينها:

- كانت العلاقة طيبة وحسنة، وذلك ما نستدل عليه من العبارات اللطيفة، التي زين بها باشا الجزائر رسالته إلى حاكم طرابلس على غرار: أخونا وسيدنا، رفيع مقامكم، سمعكم الشريف، فهمكم اللطيف، فنحن في خدمتكم.
- التعاون بين باشوات الدولة العثمانية في المهام المتعددة على غرار الاهتمام بالشخصيات التي يرسلها احدهم إلى الآخر، ويتجلى ذلك في آخر الرسالة حينما قال باشا الجزائر لباشا ليبيا: « وإن احتجت شيئا منا فنحن في خدمتكم. ».

#### الخاتمة:

إن رحلة العالم الألماني هابنسترايت إلى الجزائر تشكل مصدرا أساسيا لا غنى عنه في دراسة التاريخ الحديث للجزائر ، وذلك يعود إلى شمولية المواضيع التي تتطرق إليها ونقل من خلالها ملاحظاته حول السلطة والأهالي والجغرافيا والآثار والنباتات وطبائع السكان وعاداتهم وتقاليدهم ، إضافة إلى الأوضاع السياسية والاقتصادية والاجتماعية للجزائر ، والسمة البارزة لهذه المذكرات هي الرغبة الكبيرة من طرف الرحالة في التعرف على أوضاع أيالة الجزائر واكتشاف طبائع السكان وتعاملهم مع الأوربيين و ظروف معيشتهم ، التي

نقلها بانتهاج قدر كبير من الموضوعية كما أشار إلى ذلك مترجم الرحلة الأستاذ ناصر الدين سعيدوني ، وهذا يتجلى في تفنيده للأحكام المغرضة التي أطلقها الأوربيون قبله على الجزائر وسكانها ، ومن الملاحظات الجديرة بالتصويب هي أن الرحالة ج. ا. هابنسترايت أشار في غير ما موضع إلى تسمية البلاد الجزائرية بموريطانيا، هذا التباس وقع فيه بسبب اطلاعه على الكتابات الأوربية التي تمجد دائما الفترة التي سبقت دخول الإسلام إلى بلاد المغرب فالمعروف تاريخيا أن موريطانيا القيصرية كانت في الفترة من القرن الثاني قبل الميلاد، التي فالمتدت ممتلكاتها من نهر ملوية بالمغرب شرقا إلى المحيط الأطلسي غربا، وأن بلاد الجزائر في فترة رحلته كانت قد اكتسبت اسمها الحالي المشتق من جزائر بني مزغنة، الذي أورده بنفسه في عدة مواضع من رحلته، لكونه عالم أحياء وطبيب يلتبس عليه الأمر في التسميات التاريخية.وتعتبر هذه المذكرات كتتمة لكتابات كرباخال و هايدو ولوجي دو تاسي حول الجزائر والتي ترجم بعضها إلى العربية لتشكل لبنة أساسية في تاريخ الجزائر الحديث في العبد العثماني.

#### الهوامش:

1 - أغسطس الثاني القوي: ولد في 12 ماي 1670 في " درسدن " بألمانيا كان أمير سكسوني المؤهل لاختيار رأس الإمبراطورية الرومانية المقدسة ونائب الإمبراطور وأصبح ملك بولندا ودوق ليتوانيا الأعظم ، تسببت قوته الجمسدية المفرطة في تلقيبه ببعض ألقاب القوة مثل: «القوي و«هرقل ساكسونيا و«اليد الحديدية، توفي يوم 1 فبراير 1733 - 1670 Sur le site Universalis.fr sur ينظر: عنظر: Auguste II Le lien https://www.universalis.fr/encyclopedie/auguste-ii

2 - هو كاهن ورحالة انجليزي ولد سنة 1692 درس الكهنوت واهتم بالعلوم والطبيعة والرحلات ولقب بالدكتور مع انه لم يدرس الطب قام برحلة إلى شمال إفريقيا وكتب مذكراته في كتاب بعنوان «رحلة في أيالة الجزائر سنة 1765، انظر:

J, Watkins, The universal biographical dictionary, published by normand white, Richmond vir, united kingdom, 1825, p 370.

3 - حرب السنوات السبع بين عامي ( 1756 و 1763 ) اشتركت فها معظم الدول الأوربية بين بروسيا بقيادة الملك فردريك، ومعه بريطانيا ودولة هانوفر، في موجهة فرنسا والنمسا وروسيا والسويد، ودخلت إسبانيا والبرتغال الحرب لاحقاً. كانت ألمانيا يومها غير موحدة، وتركت الحرب أكثر من مليون قتيل على الساحة

الأوربية، وخسرت فرنسا الأرض الأميركية. - ينظر : خالص جلبي، " حرب السنوات السبع "، مقال إلكتروني، الموقع الإلكتروني، 2018. www.alarabiya.net/ar/politics/2018/01/13

- 4 ناصر الدين سعيدوني ، المرجع السابق ، ص 15
- MM. Eyriés, **Nouvelles annals des voyages** sciences géographiques, tome second de -5 l'année, 1830 .
- 6 ولد سنة 1940 بأم البواقي عمل أستاذا بقسم التاريخ بجامعة الجزائر ويحمل عدة شهادات في التاريخ والجغرافيا منها دكتوراه في التاريخ الحديث والمعاصر سنة 1974 كما حصل سنة 1988 على شهادة دكتوراه والجغرافيا منها دكتوراه والعلوم الإنسانية من جامعة إكس أون بروفنس (فرنسا)، درس بجامعة الكويت من 2001 إلى 2011 وترأس قبلها المجلس العلمي لكلية العلوم الإنسانية بجامعة الجزائر، وقد نشر 32 كتابا والعديد من الدراسات والبحوث على غرار كتب دراسات وأبحاث في تاريخ الجزائر الحديث والمعاصر، والجزائر في التاريخ ...
  - ينظر : الأستاذ ناصر الدين سعيدوني موقع wikidz على الرابط التالي : https://wikidz.org/ar
- أو.هابنسترايت إلى الجزائر وتونس وطرابلس، دار
   الغرب الإسلامي، تونس، 2008، ص ص 24-27
- 8 دار السلطان: هي بايلك مدينة الجزائر وما حولها وتمتد من دلس شرقا إلى شرشال غربا ومن ساحل البحر شمالا إلى سفوح الأطلس البليدي جنوبا ، وتنقسم إلى أوطان يحكمها قادة تحت إشراف الآغا. ينظر : احمد السيامي الجزائر، 1994، ص 37.
- 9 بايلك التيطري، يعد اصغر البايلكات وأفقرها وأكثرها ارتباطا بالسلطة المركزية، يحده شمالا دار السلطان وجنوبا الصحراء الكبرى ومن الشرق منطقة الزاب وغربا معسكر وعاصمته مدينة المدية. ينظر : عائشة غطاس وأخربات، الدولة الجزائرية الحديثة ومؤسساتها، المركز الوطني للدراسات والبحث في الحركة الوطنية وثورة أول نوفمبر 1954، الجزائر، 2007، ص 177.
  - 10 هي البويرة حاليا.
  - 11 ناصر الدين سعيدوني، المصدر السابق ، ص ص 59 70.
    - <sup>12</sup> نفسه ، ص ص 80 98 .
      - 13 نفسه ، ص 57 .
      - 14 ، نفسه ، ص57 .
- 15 فوزية لزغم، " الأطباء الأوربيون بالجزائر خلال العهد العثماني "، مجلة الدراسات التاريخية، العدد 15
   16، جامعة الجزائر 2، 2012، 2013، الجزائر، ص 165.
- 16 شيخ المعزولة: هو على باي ابن الشيخ عبد الله تولى منصب شيخ منطقة المعزولة سنة 1785 إلى غاية
   عزله منه سنة 1793 م. ينظر فوزية لزغم، نفس المرجع، ص 176.

17 - الباستيون: هو حصن تجاري أقامته فرنسا بالقرب من مدينة عنابة بعد حصولها على امتياز صيد المرجان بسواحلها رغم معارضة السلطات الجزائرية التي لم تتقبل إقامة هذا الحصن وقيام فرنسا بالتجارة في القمح مع الأهالي عبره وقامت بتحطيمه ثلاث مرتين في 1604 و 1637. ينظر: عمار بوحوش، التاريخ السياسي للجز الرمن البداية ولغاية 1962، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، 1997، ص 77.

18 - فوزية لزغم، المرجع السابق، ص 165

19 - نفسه، ص 166.

20 -الفرانكا: كانت لغة مشتركة للتواصل بين موانئ البحر الأبيض المتوسط العربية وقوامها الايطالية المجردة المرزوجة بالفرنسية والاسبانية واليونانية والعربية مع كلمات تركية. - ينظر: محمد عبد الرزاق الفلوجي، معجم الفردوس، ج1، مكتبة العبيكان للنشر، الكوس، 2012، ص 129.

21 - فوزية لزغم، المرجع السابق، ص 166.

22 - ناصر الدين سعيدوني، المصدر السابق، ص 39

23 - نفسه ، ص 39

24 - نفسه، ص 64..

25 - ضيفة المحلة: وهي تقديم الزاد والتكفل بضيافة فرق الجند وتعتبر من الواجبات التي يلزم بها سكان الريف ويحرص على القيام بها شيوخ القبائل عندما تحط المحلة رحالها عندهم ، أنظر : ناصر الدين سعيدوني، دراسات تاريخية في الملكية والوقف والجباية، بيروت، دار الغرب الإسلامي، 2001، ص ص 342. 343.

26 - توجد خزينة الجزائر الواقعة أسفل المدينة في إحدى الغرف الملحقة بقصر الجنينة، وكانت تضم كميات كبيرة من الأموال والنفائس، بعضها في شكل قطع نقدية وبعضها الآخر عبارة عن مقتنيات نادرة وأشياء ثمينة. تم نقلها إلى أعلى المدينة بحصون القصبة بأمر من الداي علي خوجة سنة 1817م، وقدر الفرنسيون قيمتها عند استيلائهم علها سنة 1830م بـ: 684.527 . عنظر: ناصر الدين سعيدوني، النظام المالي للجزائر في العهد العثماني، ص ص 169 – 187.

27 - هايدو: دييقو دوفراي هايدو( 1527- 1608) كان أسيرا في الجزائر ألف كتابا عن تاريخ الجزائر باللغة الاسبانية سنة 1608م بعنوان: الطبوغر افيا والتاريخ العام للجزائر، يتألف من 5 محاور. - ينظر: أحميدة اعميراوي، الجزائر في أدبيات الرحلة والأسر خلال العهد العثماني، دار الهدى، عين مليلة، الجزائر، 2003، ص 13.

28 - بايسونال ، جان أندري ( 1694 – 1759م ) زار الجزائر بتكليف من أكاديمية العلوم الفرنسية سنتي 1724 - 1724م، وقدم عملا هاما عن الجزائر تضمن معلومات جغرافية وطبيعية واجتماعية قيمة. - ينظر: أحميدة اعمراوي، المرجع السابق، ص 11.

29 - ناصر الدين سعيدوني ، المصدر السابق، ص 44.

- 30 نفسه ، ص 42.
- 31 نفسه، ص 46.
- 32 نفسه، ص 47.
- 33 نفسه، ص 49.
- 34 نفسه، ص 80.
- 35 نفسه، ص 46 .
- 36 نفسه، ص 46.
- 37 نفسه، ص 56. ( أوردنا هذه الملاحظات التي ذكرها الرحالة التزاما بالأمانة العلمية والتاريخية )
  - 38 نفسه، ص 46.
  - 39- نفسه، ص 57.
  - 40 نفسه، ص 83.
  - 41 نفسه، ص 91.
- 42 يقصد بهذا الحصار الحملة الاسبانية التي انطلقت يوم 15 جوان 1732م نحو الجزائر بقيادة الدوق" مونتيمار "، التي نزلت بعيون الترك يوم 28 جوان وواجبتها القوات الجزائرية بمقاومة شديدة يوم 30 جوان 1732م، وانتهت المواجهة بتسليم مدينتي عيون الترك ووهران قبل أن يصل المدد الذي أرسله الداي بابا عبدي والمكون من 2000 جنديا تحت قيادة ابنه الأغا. وعم البلاد على اثر هذه النازلة موجة كبيرة من الحزن والهم. ينظر أحمد توفيق المدني، حرب الثلاثمائة سنة بين الجزائر واسبانيا 1492 1792م، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1968، ص ص 479، 480.
  - 43 ناصر الدين سعيدوني ، المصدر السابق، ص81.
    - 44 نفسه، ، ص 60.
      - 45 نفسه، ص78.
      - 46 نفسه، ص 80.
      - 47 نفسه، ص59 .
    - 48 نفسه، ص60.
    - 49 نفسه، ص60 .
    - 50 نفسه، ص 83 .
    - 51 نفسه، ص 83.
- 52 هو بوعزيز بن ناصر زعيم قبيلة الحنانشة التي تتواجد شرق الجزائر، وقد تخلى عن دعم الأتراك وأيد حسن بن علي باشا حاكم تونس بعد أن وقع خلاف بينه وبين الداي الحاج مصطفى سنة 1705م. ينظر: صالح عباد، الجزائر ، 2012 المحكم التركي، دار الألمعية للنشر والتوزيع، قسنطينة، الجزائر، 2012، ص 233.

- 53 ناصر الدين سعيدوني ، المصدر السابق، ص 85.
- 54 يقصد بالضريبة ما يسمى الدنوش الصغرى التي كان البايات يستخلصونها جبرا من الأهالي ويأخذنها خلفاؤهم إلى الداي مرتين في السنة في فصلي الخريف والربيع، بينما الدنوش الكبرى يأخذها البايات بأنفسهم إلى الداي مرة كل ثلاث سنوات. ينظر: حنيفي هلايلي، أوراق في تاريخ الجزائر في العهد العثماني، دار الهدى، عين مليلة، الجزائر، 2008، ص 149.
  - 55 ناصر الدين سعيدوني ، المصدر السابق ، ص 84.
    - 56 نفسه، ص 84.
    - 57 نفسه، ص 91.
    - 58 نفسه، ص 91.
- 59 الإمبراطور قسطنطين الروماني ( 272 337 م ) أعاد بناء مدينة قسنطينة سنة 311 م وسميت بذلك نسبة له ، ناصر المسيحية وعمل على نشرها في بلاد المغرب وحارب المذهب الدوناتي. ينظر : مبارك الميلي، تاريخ الجزائر، 1989، ص 301.
  - 60 ناصر الدين سعيدوني ، المصدر السابق ، ص 89.
    - 61 نفسه، ص 90.
    - 62 نفسه، ص 87
    - 63 نفسه، ص 63
    - 64 نفسه، ص 64
    - 65 نفسه، ص 80
- 66 احمد بن يوسف بن محمد القرامانلي: ( 1686 1745 ) كان ضابطا في صفوف قوات الانكشارية، ثم أصبح دايا وباشا لليبيا سنة 1711م، واستمر في الحكم إلى غاية 1745م، وترك الحكم وراثيا في بنيه. وهو بذلك مؤسس حكم الأسرة القرامانلية في ليبيا ما بين 1711 1835م .- ينظر: مفيد الزبدي، موسوعة تاريخ العرب المعاصروالحديث، دار أسامة للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، 2012، ص 200.
  - 67 الأصح أن تكتب مرافقيه لكونها وقعت في محل عطف على المفعول به المنصوب
    - 68 ناصر الدين سعيدوني ، المصدر السابق ، ص78.

# قائمة المصادروالمراجع:

- أ العربية:
- 1 اعميراوي أحميدة، الجزائر في أدبيات الرحلة والأسر خلال العهد العثماني، دار الهدى ، عين مليلة،
   الجزائر، 2003.
- 2 بوحوش عمار، التاريخ السياسي للجز ائر من البداية ولغاية 1962، دار الغرب الإسلامي، بيروت، بيروت، ليروت، ليراف البنان، 1967.

- الزيدي مفيد، موسوعة تاريخ العرب المعاصر والحديث، دار أسامة للنشر والتوزيع، عمان، الأردن،
   2012.
  - 4 السليماني احمد، النظام السياسي الجزائري في العهد العثماني، مطبعة دحلب، الجزائر، 1994.
- 5 المدني أحمد توفيق، حرب الثلاثمائة سنة بين الجز ائرواسبانيا 1492 1792م، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1968.
  - 6 الميلى مبارك، تاريخ الجز ائرفى القديم والحديث، ج1، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، 1989.
- 7 ناصر الدين سعيدوني، رحلة العالم الألماني: ج .أو.هابنسترايت إلى الجز ائر وتونس وطر ابلس، نكمل معلوماته كاملة.
  - 8 \_\_\_، \_\_: دراسات تاريخية في الملكية والوقف والجباية، بيروت، دار الغرب الإسلامي، 2001.
  - 9 \_\_\_، \_\_\_: النظام المالي للجز ائر أواخر العهد العثماني، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، 1985.
    - 10 الفلوجي محمد عبد الرزاق، معجم الفردوس، ج1، مكتبة العبيكان للنشر، الكويت، 2012.
  - 11 عباد صالح، الجز ائر خلال الحكم التركي، دار الألمعية للنشر والتوزيع، قسنطينة، الجزائر، 2012.
- 12 غطاس عائشة وأخربات، الدولة الجزائرية الحديثة ومؤسساتها، المركز الوطني للدراسات والبحث في الحركة الوطنية وثورة أول نوفمبر 1954، الجزائر، 2007.
  - 13 هلايلي حنيفي، أوراق في تاريخ الجز ائر في العهد العثماني، دار الهدى، عين مليلة، الجزائر، 2008.
     ب المقالات المطبوعة:
- 1 لزغم فوزية، " الأطباء الأوربيون بالجزائر خلال العهد التركي "، مجلة الدراسات التاريخية، العدد 15 16، جامعة الجزائر 2، 2012 ، 2013 الجزائر .
  - ج- المقالات الالكترونية:
- 1 جلبي خالص، " حرب السنوات السبع "، **مقال إلكتروني**، موقع العربية نت ، 13 جانفي 2018 ، الرابط : www.alarabiya.net/ar/politics/2018/01/13 .
- : 2018/5/6 على الرابط التالي : 2 wikidz على الرابط التالي : https://wikidz.org/ar/%D9%86%D8%A7%D8%B5%D8%B1

Jean bérenger, Auguste II, (1670 – 1733), sur le site : Universalis.fr, sur

Le lien https://www.universalis.fr/encyclopedie/auguste-ii

#### د - المصادروالمراجع باللغات الأجنبية:

- 1- J , Watkins , The universal biographical dictionary , published by normand white , Richmond vir , united kingdom , 1825 .
- 2- MM Eyriés , Nouvelles annales des voyages sciences géographiques , tome second de l'année, 1830 .

الكاتب: أ/ صُهيب الحجلي مدير فضاء الذاكرة التاريخية للمقاومة والتحرير – مدينة سيدي سليمان- المغرب.

عنوان المقال: مقاومة المغرب للاستعمار بين الفعل السياسي والعمل المسلح جدلية القطيعة والاستمرارية

الملخص بالعربية: يعتبر البحث في تاريخ الحماية الكلونيالية للمغرب وماتلاها من مجابهة ومقاومة موضوعا تاريخيا -لا يزال على الرغم مما كتب حوله من دراسات وأبحاث وأطاريح- في حاجة إلى المزيد من العناية والبحث والتمحيص، ليس تحقيقا لتراكم معرفي بحثي فقط وإنما تبنيا لبراديغم إعادة كتابة تاريخ المغرب الذي شكل هما أساسيا لدى مؤرخي المغرب المعاصر في محاولة منهم للانتقال من مرحلة المغربة – أي الكتابات التاريخية التي غلب عليها البعد الوطني الأدلوجي في مواجهة أطروحات الاستعمار- إلى مرحلة ما سماها الدكتور محمد الصمدي بمرحلة التنفكيك المعرفي المختلف الأدبيات التي كتبت حول كل حقبة وكل فترة في تاريخ المغرب للوصول إلى دراسة تاريخية موضوعية لجوانب من الواقع التاريخي والبنيات الاجتماعية.

وتندرج هذه الورقة البحثية في هذا السياق آملين توسيع قاعدة البحث والتفكير في هذه القضية من خلال تتبع السياق الذي فرض فيه على المغرب التوقيع على معاهدة الحماية في 30 مارس 1912 وما تلاها من ردات فعل تأرجحت ما بين العفوي والمنظم، السياسي والمسلح، وبمعنى أدق جدلية القطيعة والاستمرارية في مواجهة المغاربة للتغلغل الاستعماري.

كلمات مفتاحية: المغرب، الاستعمار، الحماية، المقاومة المسلحة، الحركة الوطنية

#### مقدمة:

لقد كان للمشاكل المزمنة التي واجهت المغرب خلال القرن 19م والتي تضافرت فيها عوامل عديدة داخلية وخارجية أثرها في التمهيد للأزمة الشاملة التي سيعرفها المغرب مع مطلع القرن العشرين ،وجعلت منه محط لأطماع الدول الأوروبية، والتي ستنتهي بفرض الحماية الأجنبية عليه، وتقسيمه إلى ثلاث مناطق نفوذ بعد سلسلة من المؤامرات الخارجية والتسويات لتقرير مصيره، هذا المصير الذي ارتبط أساسا بعلاقة المغرب بأوروبا وبالقوى الأساسية على الساحة

الأوروبية، هذه العلاقة رهنت مستقبل أجيال عديدة من المغاربة، وامتدت تأثيراتها عبر الزمن والمكان ، والواقع أن سلسلة التسويات والمقايضات بين القوى الأوروبية المتنافسة في مطلع القرن العشرين غيرت من قواعد اللعبة وجعلت المغرب من نصيب فرنسا بالأساس مع منح إسبانيا شمال المغرب وإقرار نظام دولي بمدينة طنجة، وهذا ما جعل علاقة المغرب بأوروبا وطيلة النصف الأول من القرن العشرين مختزلة في علاقته بفرنسا لا غير.

هذا الأمر يطرح تساؤلات حول حقيقة الأزمة التي دخلت بالمغرب والمغاربة في هذا النفق المظلم الطوبل، وكيف كان تدبير سلطات الحماية لهذا الوضع؟ وبما أن منطق الأمور يفرض أن لكل فعل رد فعل فهذا يحيلنا بدءا على كيفية تعاطي المغاربة مع الوافدين الجدد ، وكيف تطور رد فعلهم خلال العقود اللاحقة ؟

ولمحاولة استيضاح ذلك سنتناول الأمر عبر ثلاث نقط هي : أولا الأزمة وفرض الحماية ، ثانيا إحتلال المغرب وتوطيد السلطة الإستعمارية ، ثالثا المقاومة والعمل السياسي الوطني .

### الأزمة المغربية وفرض عقد الحماية:

مع بداية القرن العشرين تولى السلطان المولى عبد العزيز الحكم وورث مشاكل عويصة همت التدخلات الأجنبية والمشاكل المتعلقة بالأمن كانتشار التمردات، والمشاكل الإقتصادية كالمديونية والعجز عن القيام بالإصلاحات الضرورية، وعدم كفاءة الجهاز المخزني وجمود هياكله التي تفتقر إلى الرؤية العصرية التي تمكن من التعامل مع الوضع داخليا وخارجيا، فعلى صعيد التدخلات الخارجية يمكن القول أن تطور الأنظمة الرأسمالية الإحتكارية ذات الصبغة الإمبريالية عجل باحتلال المغرب<sup>1</sup>، ذلك أن الأوساط المالية والمعمرين الفرنسيين بالجزائر المستعمرة الفرنسية منذ سنة 1830 كانوا يستشعرون خطر بقاء المغرب المستقل على مصالحهم وكيانهم ، فدفعوا بنفوذهم في اتجاه ضم المغرب إلى مستعمراتهم واستهوتهم فكرة إسقاط النموذج الجزائري على المغرب، ومن هنا استغلت فرنسا غموض معاهدة للا مغنية، حيث ظل الحضور الفرنسي في الواجهة الشرقية بالجزائر مصدر توتر دائم، ففي الشمال الشرقي كان التجاذب المستمر، وفي جنوب فكيك تمكنت الدبلوماسية الفرنسية أن تفرض مبدأ الحدود "البشرية" لتسهيل مطاردة المقاومين داخل التراب المغربي، وفي الجنوب الشرقي مبدأ الحدود "البشرية" لتسهيل مطاردة المقاومين داخل التراب المغربي، وفي العنوب الشرق أمن في أما في أما في أما في التهريس، أما في التهرب أما ألى صياغة سياسة "رقعة الزبت" لتيسير التغلغل العسكري التدريجي، أما في

مدارات تارىخية – دورية دولية محكمة ربع سنوية

الجنوب الغربي تجاهلت بعض الشركات الأوروبية (فرنسية وأنجليزية) سيادة المخزن وسعت إلى إقامة علاقات تجارية مباشرة مع قوى محلية ( ولاسيما عائلة بيروك المقيمة بكلميم) 2. وفي سنة 1903 أسس أوجين أتيان ممثل وهران بمجلس النواب الفرنسي والمعروف باتصالاته الواسعة بعالم المال "لجنة المغرب" لتنسيق السياسات الفرنسية تجاه المغرب 3.

ومما شجع فرنسا على تكثيف مغامراتها العسكرية على الحدود مع المغرب في هذه الفترة هو عدم خوضها لأي حروب منذ سنة 1885 وكذلك انشغال إنجلترا بحرب البوير التي استنزفتها إضافة إلى التسابق في التسلح البحري وبناء الأساطيل مع ألمانيا 4، مما وفر لفرنسا المال والظروف المواتية لبلورة طموحاتها بالمغرب ومن هنا عملت على إقناع السلطان والمغاربة بحقيقة مهمة فرنسا الحضاربة في بلاد المغرب وكسبه إلى جانب فرنسا.

إلا أن هذه الأخيرة كان عليها أن تؤمن الغطاء الدبلوماسي الدولي ولإبعاد أي معارضة محتملة من طرف القوى الأوروبية الأخرى ، ولهذا إعتمدت فرنسا سياسة عقد اتفاقات ثنائية لإبعاد كل منافسة دولية عن ميدان عملها في المغرب ، وكان أشهر هذه الإتفاقيات الثنائية والمتعلقة بالمغرب هي : الإتفاقية الفرنسية الإيطالية سنة 1902 ، والإتفاقية الفرنسية البريطانية والمعروفة بالإتفاق الودي في 8 أبريل سنة 1904 ، والإتفاقية الفرنسية الإسبانية في أكتوبر 5 والمعروفة بالإتفاق الودي في 8 أبريل سنة 1904 ، والإتفاقية الفرنسية الإسبانية في أكتوبر فيما يخص "المسألة المغربية" وحساب الربح والخسارة والتنازلات المكنة لكل طرف تجاه الأطراف الأخرى، خصوصا أن بريطانيا كانت مهتمة بمستقبل سواحل البحر المتوسط وخاصة مدينة طنجة، كما كانت تصر على ضرورة تسهيل التجارة والإحتفاظ بالأبواب المفتوحة وتكافؤ الفرس، ولا ننسي هنا الحضور القوى والمتصاعد لكل من ألمانيا وروسيا في هذه الفترة.

ومما زاد من ضعف المخزن تجاه الضغوط والمساومات الخارجية هو هشاشة الجهة الداخلية التي أنهكت من خلال اضطراب الأمن وشيوع القلاقل والتمردات ومن أشهرها تمردي كل من الجيلالي الزرهوني وأحمد الربسوني اللذين كان لهما أكبر الأثر في تأزيم أوضاع المغرب واضعاف

مدارات تارىخية – دورية دولية محكمة ربع سنوية

سلطة المخزن، فالأول والمدعو بوحمارة الذي امتدت حركته من سنة 1902 إلى 1909 فقد إدعى أنه الإبن الأكبر للسلطان المولى الحسن ، وقاد حركة تمرد ضد السلطان بالمغرب الشرقي والريف بدعم عسكري من فرنسا وإسبانيا، كما ساعد إسبانيا في نشر نفوذها شمال المغرب وأعطى لشركتين إسبانيتين حق استغلال المناجم بمنطقة سيطرته وهو ما أثار عليه نقمة الريفيين<sup>6</sup>. أما الريسوني في شمال المغرب فقد قام هو الآخر بعمليات زعزعت سلطة المخزن وهددت بعض المدن، واختطاف رعايا أوروبيين وأمربكيين مما جعل هؤلاء يستغلون الوضع بذربعة غياب الأمن لإرسال الأساطيل إلى المياه المغربية في الشمال والجنوب.

وكان لإنشغال المخزن بالعمليات الحربية المستمرة ضد بوحمارة في الشرق والريسوني في الشمال أثره في ضعف هيبة وسيادة الدولة، وإغراء الكثير من القبائل بالثورة على السلطة، هذا مع ما تطلبه الأمر من زيادة الإنفاق العسكري في مقابل فراغ خزينة الدولة من الأموال اللازمة، وما استتبع ذلك من الإعتماد الكامل على الأوروبيين في جلب الأسلحة والذخائر والمدربين، وجاء كل ذلك في وقت عجز فيه المخزن عن جمع الضريبة الجديدة وهي "الترتيب" وذلك بعد أن ألغيت الضرائب القديمة مما زاد في إضعاف المخزن ماديا ومعنويا، وكانت فرنسا في ذلك الوقت تسير على سياسة محددة لزيادة نفوذها في البلاد مستغلة عوامل استراتيجية هي مجاورتها لحدود البلد الشرقية، وعوامل إقتصادية هي الأموال اللازمة لإنقاذ المخزن من ضائقته في شكل قروض 7.

بالنسبة للقروض المالية فإن المغرب قد ظل حتى سنة 1902 غير مدين لأحد، ثم بدأ بعد ذلك وتحت ضغط الظروف في الإستدانة، وسار في نفس الطريق الذي سارت فيه كل من مصر وتونس من قبل، وفي سنة 1903 حصل المغرب على أول قرض بمبلغ 7,5 مليون فرنك بتمويل كبير من بنك باريس والأراضي المنخفضة، وحصلت البنوك الفرنسية على ضمانات منها حق لإستلام حصيلة جمارك طنجة ، وفي يونيو سنة 1904 تم عقد اتفاق آخر لقرض تقدمه المصارف الفرنسية بمبلغ 62,5 مليون فرنك وبفائدة 5% على أن تسدد منه القروض السابقة وتبلغ 22,5 مليون فرنك، ووضعت الجمارك والموانئ المغربية كضمان لدفع هذا القرض وأعطيت البنوك الفرنسية الأولوبة في تمويل القروض المقبلة وفي نفس على حق الإشراف على

ضرب العملة المغربية، ومن هنا يتضح لنا الدور الخطير الذي لعبته المديونية في رهن المغرب للخارج وإفقاد المخزن أي سلطة على سياسته المالية المالية، وهو ما ساهم في ارتفاع مديونية المغرب وتعميق الأزمة المالية والسياسية بالبلد وازدياد الإستياء الشعبي، وبالتالي فشل جميع الإصلاحات التي حاول المغرب القيام بها لتدارك الوضع، كل هذا كان في صالح فرنسا التي زادت نفوذها وضغطها العسكري إنطلاقا من الجزائر.

ومع تفاقم الوضع والتنافس الأوروبي عارضت ألمانيا الإتفاقيات الثنائية وخصوصا الإتفاق الودي، حيث عبر الإمبراطور الألماني غيوم الثاني أثناء زيارته مدينة طنجة سنة 1905 عن دعمه لإستقلال المغرب، ولأجل ذلك دعا إلى مؤتمر دولي لبحث المسألة المغربية، وفعلا تم عقد مؤتمر الجزيرة الخضراء بإسبانيا سنة 1906، وركزت أشغاله على موضوع الإصلاحات بالمغرب، وجاءت قرارات المؤتمر خطيرة و ضد سيادة ومصالح المغرب، وتم تفويض فرنسا حق تنفيذ الإصلاحات، وهو ما اعتبرته هذه الأخيرة إشارة للشروع في احتلال المغرب، وقد تدخلت ألمانيا بقوة طيلة العقد الأول من القرن العشرين خصوصا حين أرسلت بارجة حربية إلى أكادير للحيلولة دون احتلال المغرب وذلك طبعا في انتظار تسوية تضمن لها حصتها.

### II – إحتلال المغرب وتوطيد السلطة الإستعمارية:

بعدما صادق السلطان المولى عبد العزيز تحت الضغط على قرارات مؤتمر الجزيرة الخضراء سادت بالبلاد حالة من الفوضى والإضطراب الداخلي، فاستغلت فرنسا حادثة مقتل طبيب فرنسي بمراكش وعدة أجانب بالدار البيضاء لتحتل وجدة والدار البيضاء سنة 1907 ثم الشاوية مما زاد من حدة الإضطراب والفوضى.

وكرد فعل على هذه التطورات الخطيرة أفتى علماء فاس بعزل المولى عبد العزيز ومبايعة أخيه المولى عبد الحفيظ وفق شروط سنة 1908 وبدعم من علماء وأشراف وأعيان المدينة والقواد الكبار والقبائل، وبموازاة الضغط الداخلي لتنفيذ شروط البيعة والقيام بالإصلاحات قامت الدول الأوروبية بقيادة فرنسا بالضغط على السلطان الجديد للإعتراف بجميع المعاهدات المبرمة سابقا مقابل الإعتراف له بشرعية حكمه ومنحه قرضا لتسديد التعويضات التي بذمة المغرب على أساس تخلي السلطان نهائيا عن مداخيل الموانئ والأملاك المخزنية المحيطة بها، وبخصوص الإسبان فقد أبرم السلطان سنة 1910 إتفاقية تخول لهم حق الإشراف على الجمارك واحتكار مناجم الريف وتدريب قوات أمن مغربية، وبموازاة ذلك كانت القوات الإسبانية تتوغل في المنطقة.

وبعد تحييد ألمانيا بموجب اتفاقية برلين 1911 التي ضمنت لها جزء من بلاد الكونغو مقابل تخليها عن المغرب، تحررت فرنسا من أي منافسة أوروبية بشأن المغرب وشرعت في احتلال المغرب، ثم فرضت توقيع معاهدة الحماية على السلطان بتاريخ 30 مارس 1912 ، كما تم الإتفاق على منح إسبانيا المنطقة الشمالية وبعض المناطق الجنوبية ، وجاءت هذه المعاهدة وهي تؤكد في فصلها الأول أن النظام الجديد سيحفظ حرمة السلطان ومكانته المعتادة وسيضمن تأسيس حكومة شريفة على أساس إصلاحي8، وانطلاقا من هذا التاريخ بدأ عهد جديد في العلاقات المغربية الأوروبية والفرنسية خصوصا تميز بالتبعية والإستغلال ، فقسم البلد إلى منطقتين: الأولى مركزية تحت الحماية الفرنسية ، والثانية في الشمال والجنوب تحت الحماية الإسبانية، أما السلطان فبقى رسميا عاهل المغرب وبمثله خليفة في الشمال أو المنطقة الخليفية ، وأخذت فرنسا على عاتقها ممثلة في ليوطى المقيم العام "المؤتمن على جميع سلطات الجمهورية الفرنسية بالمغرب" الحفاظ على سلطات السلطان وعصرنة البلاد إنطلاقا من المخزن مع الإستمرار في فرض هيمنتها البلاد ، وحول ليوطى العاصمة إلى الرباط لضمان أمن أكبر ولتجنب ما حدث بفاس سنة 1911 <sup>9</sup>، وبالإضافة إلى استكمال غزو المغرب أحدثت سلطات الحماية أجهزة ومؤسسات إدارية واقتصادية بالمغرب تقوم على الحكم المباشر لأجل تحقيق الأهداف الإستعمارية وتسهيل استغلاله ، ولم يكن لترميم السلطة المخزنية بالنسبة لليوطي أن يتم دون إعادة بناء المخزن فعين إبتداء من سنة 1912 كبير وزراء جديد هو محمد المقرى يساعده أربعة وزراء رسميين ، غير أن ليوطى عمل على دعم المخزن العتيق بإدارة جديدة سميت بالإدارة الشريفة الجديدة كانت تخضع لأوامر المقيم العام ، وهكذا تطورت إدارة فرنسية خالصة أخذت تحل شبئا فشبئا محل المخزن العتيق ، كان مجمل أطرها من الفرنسيين عند الإستقلال ، كما قسمت البلاد إلى مناطق مدنية وأخرى عسكرية يسيرها على التوالي مراقبون مدنيون وضباط سامون يساعدهم في ذلك ضباط للشؤون الأهلية ، كما بقي قواد الأطلس الكبار يتصرفون في مناطقهم كفيوداليين حقيقيين مستفيدين في ذلك من الدعم الفرنسي10. وتمثل الإقامة العامة في حد ذاتها حكومة عصرية لا تشبه بأي حال المخزن التقليدي -الحكومة المغربية - تحت سلطتها مجلس شوري بقسميه الفرنسي والمغربي وهذا الأخير شكلي فقط يقوم بالإجتماع تحت رئاسة المقيم العام والصدر الأعظم لنستمع إلى ما يقدمه المديرون الفرنسيون من بيانات حول الميزانية ، أما القسم الفرنسي فكان يقوم بدراسة الميزانية والدفاع عن مصالح القطاعات الإقتصادية الفرنسية ، كما تتكون الإقامة العامة من إدارات فرنسية يرأسها مديرون بمثابة وزراء في المالية والداخلية والتعليم والفنون الجميلة والأشغال العمومية والشغل والشؤون الإجتماعية والفلاحة والإنتاج المعدني والصناعي والتجارة والبريد، وبساعد المقيم العام في مهامه المتعددة المدنية منها والعسكرية باعتباره القائد العام لجيش الإحتلال في المغرب ديوان دبلوماسي وديوان عسكري وديوان مدني وادارة الأمن وادارة الشؤون الشريفة 11. وكان أول قرار أصدره المخزن في ظل الحماية هو ظهير 12أغسطس سنة 1913الخاص بالمحافظة العقاربة بهدف إضفاء الشرعية على ملكية الأراضي التي يستحوذ عليها المعمرون بحكم جهل المغاربة بالمسطرة المتبعة في هذا الشأن 12، كما تم في سنة 1916 إحداث هيئة التعمير، وفي فبراير 1919 كلفت لجنة خاصة بالبحث عن أراضي المخزن واسترجاعها من الجماعات التي كان بعضها يستغلها منذ مدة طوبلة ، كل هذه الإجراءات جاءت في سياق تشجيع المنشآت الرأسمالية الكبرى الفرنسية عبر التشريعات اللازمة وتقديم القروض ، وكان المقيم العام ليوطى مقتنع بجدوى القروض وكانت كبريات الشركات الفرنسية مثل شنايدر وهرسان هي المستفيدة من هذه القروض التي تضمنها فرنسا وتؤدى فوائدها الخزينة المغربية دون استشارة السلطة المخزنية 13، ولفرض الإحتكار الأحادي لثروة الفوسفاط الذي اكتشف من جانب الفرنسيين لجأ ليوطى إلى التأميم وأسس سنة 1920 المكتب الشريف للفوسفاط وكلف بمهمة التنقيب والتعدين والتسويق 14.

ومن هنا يتضح لنا أن سلطات الحماية قد صادرت سلطات الدولة التشريعية والإدارية والتنفيذية، وسخرت إمكانيات البلاد للجالية الأوروبية التي تنامت بشكل مهم و كانت في أغلها من الفرنسيين والإسبان ، وكان المقيم العام هو المتحكم الوحيد في شؤون الجالية الأوروبية بالمغرب .

أما بالمنطقة الشمالية فلم يكن أسلوب الحكم يختلف كثيرا حيث كان المقيم العام أو المندوب السامي الإسباني يحتكر جميع السلطات ، أما المغرب فكان يمثله خليفة السلطان الذي كان يعين الباشوات في المدن والقواد في البادية وبدون سلطة فعلية ، كما أنه كان يشكل حكومة برئيس يدعى الصدر الأعظم ، ولم يكن للوزراء فها أي سلطة عملية ، ورغم أن الحكومة الإسبانية كانت تعتبر المنطقة عبئا علها لأنها لم تكن تستفيد منها نظرا لطبيعتها الجبلية الفقيرة، فقد اتبعت نفس الخطة الفرنسية واستقدمت المستوطنين الإسبان للإستفادة من ميزانية الدولة ،واستغلال الأرض الصالحة للزراعة ومنحهم القروض وتأسيس شركات للإستغلال المعدني والتجارة 15.

أما بمدينة طنجة فقد تم إقرار نظام دولي ، وأصبحت الدول الحاكمة تكون مجلسا يحكم المدينة برئاسة تناوبية وللسلطان مندوب لا سلطة له يرأس المجلس التشريعي ، ومدير المدينة هو رئيس حكومتها عمليا ، ويساعده مديرون مساعدون ورئيس للشرطة ، أما المجلس التشريعي فيتكون من المغاربة والأجانب ، وكان الحكم في المدينة للأجانب الذين يدافعون عن مصالح مواطنهم فقط ،أما الهيئات التمثيلية للمغاربة فبقيت تحت سلطة ونفوذ الفرنسيين بحكم أن صوت فرنسا كان أقوى من غيره ، ولأن المقيم العام في الرباط هو المكلف بالدفاع عن مصالح المغرب في الخارج ،<sup>16</sup>.

ومن خلال أسلوب الحماية الفرنسية في الوسط وأسلوب الحماية الإسبانية في المنطقة الشمالية يتضح لنا أن الأمر مطابق إلى حد ما لما جرى في مدينة طنجة وإن اختلفت التسميات إلا أن الهدف واحد وهو مصادرة إرادة المغرب في تسيير شؤونه وتسخير مجمل موارده لصالح القوى الأوروبية.

### ااا- المقاومة المسلحة وتطور الحركة الوطنية:

### 1- المقاومة المسلحة

كانت المقاومة المغربية ضد الإحتلال الإسباني بالشمال قد انطلقت منذ 9 يوليو 1909 بقيادة المجاهد محمد أمزيان وتوقفت يوم 12 مايو 1912 بسبب الإستشهاد المفاجئ لزعيمها محمد أمزيان ، ومع ذلك فقد ظلت المقاومة مستمرة بسبب الإستفزاز الذي يمثله الوجود الأجنبي، ونظرا للوعي الوطني الذي نشره محمد أمزيان بين أنصاره ذلك الوعي الذي يمكن تسميته بالوعي الوطني التقليدي ، وهو نفس الوعي الذي حرك الشيخ ماء العينين وولده الهيبة وموحا وحمو الزياني ، ومن قبلهم بكثير المجاهد الفقيه محمد العياشي الذي قاد الجهاد ضد البرتغاليين والإسبان طيلة النصف الأول من القرن السابع عشر 17.

ومباشرة بعد توقيع الحماية والشروع في الإحتلال إنطلقت حركة المقاومة في جميع المناطق المغربية ، ففي نواحي تازة واجه الفرنسيون مقاومة عنيفة بقيادة الحجامي ، كما أن قبائل الأطلس المتوسط بقيادة موحا أوحمو الزباني قد انتصرت في معركة الهري ، واستمرت المقاومة إلى أن استشهد سنة 1921 ، وفي الجنوب إنطلقت حركة مقاومة في اتجاه الشمال يقودها الشيخ أحمد الهيبة إلا أنها سرعان ما انهزمت أمام الفرنسيين في معركة سيدي بوعثمان بنواحي مراكش ، ورغم ذلك فقد استمرت على يد خلفه مربيه ربو .

وبمنطقة درعة إستماتت المقاومة بقيادة بلقاسم النكادي أمام القوات الفرنسية إلى غاية سنة 1934 ، وبالأطلس الكبير إنتصرت قبائل أيت عطا بقيادة عسو أبسلام على الفرنسيين في معركة بوكافر ، واستمرت المقاومة إلى أن استسلم زعيمها في مارس 1933 .

هذه الحركات التي استعرضناها هي نماذج فقط من مقاومات شملت مختلف التراب الوطني ، إلا أن أهمها على الإطلاق هي المقاومة الريفية بقيادة عبد الكريم الخطابي الذي تمكن بفضل إمكانيات عسكرية بسيطة من هزم الإسبان في معركة أنوال في يوليو 1921 ، وتمكن من تحرير معظم شمال المغرب وتوحيد معظم أجزائه في حركة شاملة ضد الإستعمار ، ورغم أن هذا الأمر لم يغير في ميزان القوى على الأرض لمدة طويلة ، فإن هذه الوضعية خلقت في الريف وعيا وطنيا متقدما ، ودفع فرنسا للتحالف مع إسبانيا للتدخل بشكل عسكري عنيف لوضع حد لما قد ينتج عن هذا الوعي الوطني من نتائج مدمرة ، ليس في المغرب فقط وإنما في جميع أنحاء شمال إفريقيا 18. وبالتالي فإن أهمية المقاومة بالريف والمغرب على العموم أبرزت عمق الرفض شمال إفريقيا 18. وبالتالي فإن أهمية المقاومة بالريف والمغرب على العموم أبرزت عمق الرفض

\_

للخضوع وكذا التمسك المطلق بالحرية ، وقد شكلت هذه الحركات مصدر إلهام للحركات التحررية المناهضة للإستعمار في العالم.

## 2- الحركة الوطنية وتطور العمل السياسي الوطني

بحلول سنة 1934 إستكملت فرنسا إحتلال التراب المغربي بعدما قضت على أبرز حركات المقاومة المسلحة ، وفي نفس الوقت ظهرت بالمدن المغربية حركة وطنية تعتمد الكفاح السياسي ضد الوجود الأجنبي ، و تربط جل الكتابات المهتمة بتاريخ الحماية بالمغرب بين الظهير البربري الصادر سنة 1930 والحركة الوطنية السياسية 19، وقد جاء هذا الظهير في إطار عمل الفرنسيين على ترسيخ نفوذهم بالشمال الإفريقي وذلك بتوظيف أسلحة إيديولوجية - إلى جانب سلاح القوة – على رأسها ما أطلق عليه إسم "السياسة البربرية "، وهي سياسة طمحت إلى فصل عنصري الشمال الإفريقي عن بعضهما ، واستغلال العنصر البريري في سبيل تمرير مخطط الإدماج المرحلي للمنطقة ابتداء من المناطق الجبلية 20، والعمل على إنشاء قضاء عرفى خاص بالبربر وبمنع تطبيق الشريعة الإسلامية ، وبفرض استعمال الفرنسية بدل العربية في قضايا الأحوال الشخصية الأمازبغية ، كما يفرض نشر المسيحية بين الأمازيغ للرجوع بهم إلى أصولهم الأولى ، أو كما قال العروى أن " جريمة الإستعمار الكبرى أنه لم يوقف مسيرة الشعب المغلوب وحسب بل أرغمه على العودة إلى أوائل تاريخه لنستقر في بداوته لذا يصح القول إن الإستعمار يعني بالضبط الموت التاريخي للمجتمع المقهور"21، فظهرت حركات إحتجاج واسعة بالمدن تجلت في المظاهرات وقراءة اللطيف بالمساجد ورفع الشكاوي إلى مختلف الجهات ، وقد كان موقف المغاربة من هذه السياسة جماعيا وهذا الموقف خلق دينامية جديدة في الوعي الوطني، خاصة وأن المعارضة المغربية لهذا الظهير لم تبق محدودة وعلى صعيد محلى فقط وانما تدعمت بحملة عالمية وبدعم من جميع أنحاء العالم العربي والإسلامي<sup>22</sup>.ويمكن أن نعتبر المرحلة التي امتدت من سنة 1930 حتى 1934

3

مرحلة مهمة في تاريخ الحركة الوطنية وهي الفترة التي برزت فها الحركة الوطنية كحركة شاملة لم تعد تناضل في سبيل عمل جزئي أو في نطاق ضيق كالمدن الكبرى ، ولكنها أصبحت تواجه الإستعمار في مذهبه وفي تصرفاته التي كان يعتمد عليها في بناء كيانه 23.ومن هنا أسس الزعماء الوطنيون عدة لجان للدفاع عن قضية المغرب والنضال ضد الإستعمار، وقد اعتبر علال الفاسي صدور الظهير البربري " فاتحة عهد كفاح وطني في الداخل والخارج"<sup>24</sup>، وتم ربط صلات مع الوطنيين الجزائريين والتونسيين واستقطاب دعم اليسار الفرنسي ، وقد تمخض هذا الزخم الوطني عن تأسيس كتلة العمل الوطني في الثلاثينات بالمنطقة السلطانية والتي عملت على مطالبة سلطات الحماية بإصلاحات جذرية تستجيب للحاجيات الأساسية للشعب المغربي<sup>25</sup>، إلا أن هذه الكتلة تعرضت لإنشقاق تمخض عنه ظهور حزب الحركة الوطنية لتحقيق المطالب بزعامة علال الفاسي وحزب الحركة القومية بزعامة محمد بلحسن الوزاني . أما بالمنطقة الخليفية فقد استفادت الحركة الوطنية من اتصالاتها المتعددة بشكيب أرسلان وفي سنة 1936تقدمت إلى السلطات الإسبانية بلائحة مطالب لتحسين وضعية المواطنين بالمنطقة <sup>26</sup>، كما تم في نفس السنة تأسيس حزب الإصلاح الوطني بزعامة عبد الخالق الطريس 27، إلا أن الحزب إنشق عنه فيما بعد حزب الوحدة المغربية بزعامة المكي الناصري . وبعد الحرب العالمية الثانية أصبح من حق المغاربة المشاركة في تسيير عدة مصالح إداربة بالمنطقة الخليفية.

ومنذ سنة 1940 إنتقل العمل الوطني من المطالبة بالإصلاحات إلى المطالبة بالإستقلال نتيجة بروز مستجدات دولية وأخرى وطنية من أهمها: نضج الطبقة العاملة المغربية وترسيخ الوعي النقابي والنضال الوطني بين أفرادها، وكذلك إنشغال فرنسا بظروف الحرب العالمية الثانية،

374

وصدور ميثاق الأطلنتي الذي يعترف بحق الشعوب في تقرير المصير<sup>82</sup>، كما أن هناك عامل آخر له أهميته وهو المقابلة بين الملك محمد الخامس والرئيس الأمريكي روزفيلت في مؤتمر الدار البيضاء سنة 1943 ، وهكذا تقدم الوطنيون المغاربة بعريضة المطالبة بالإستقلال بتاريخ 11يناير 1944 معتمدين خطة تدويل الصراع المغربي الفرنسي كما هو الشأن في الجزائر وتونس ، ولم تنته الحرب العالمية الثانية حتى أخذت الحركة الوطنية تفرغ معاهدة العماية من محتواها ، لاسيما وأن الحماية ظلت قاصرة في الإصلاحات الموعودة <sup>29</sup>، وكان رد فرنسا تجاه هذه الخطوة من جانب الوطنيين عنيفا و متشددا ، أمام هذا الرد السلبي قام الملك محمد الخامس برحلة إلى مدينة طنجة ( من 9 إلى 13 أبريل 1947) التي كانت تحت الإدارة الدولية ، وكان الموضوع الأسامي هو وحدة البلاد و تمسكها بالشخصية العربية الإسلامية <sup>30</sup>.

ومن هنا نخلص إلى أن مجمل ردات الفعل المغربي تجاه الوجود والتدخل الأوروبي بالمغرب سواء عبر المقاومة المسلحة أو العمل السياسي الوطني قد ساهمت في بلورة الوعي اللازم بالقضية الوطنية والنضال من أجلها مما سيمهد لاحقا لنيل المغرب لحربته واستقلاله.

#### الهوامش

1 محمد أديوان ، الهاجس الوطني في الشعر المغربي الحديث، متنوعات محمد حجي ، ط1، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، 1998 ، ص 433 .

- 2 عبد الأحد السبتي ، بين الزطاط وقاطع الطريق ، دار توبقال للنشر ، الدار البيضاء ، 2009، ص 254.
  - 3 عبد الله العروي ، مجمل تاريخ المغرب ، ط1 ، المركز الثقافي العربي ، ص 164.
    - 4 جلال يعي ، المغرب الكبير ، دار النهضة العربية ، بيروت ، 1981 ، ص 512 .
      - 5 جلال يحي ، المغرب الكبير.. ، م.س.ذ ، ص 521.
  - 6 عثمان بناني، متنوعات محمد حجي ، ط1، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، 1998 ، ص 411.
    - 7 عثمان بناني، م.س، ص 511.
  - 8 عبد الكريم غلاب ، تاريخ الحركة الوطنية بالمغرب ، ج1 ، مطبعة الرسالة ، الرباط ، ص 84 .

- 9 بيير فيرمورين ، مغرب المرحلة الإنتقالية ، ترجمة علي آيت احماد، ط1 ، منشورات طارق ، الدار البيضاء 2002 ، ص 14.
  - 10 بيير فيرمورين ، مغرب المرحلة الإنتقالية ، م.س.ذ، ص 16.
  - 11 عبد الكريم غلاب ، تاريخ الحركة الوطنية بالمغرب ، م.س،ذ، ص 85
    - 12 عبد الله العروى ، مجمل تاريخ المغرب ، م.س.ذ، ص 164 .
    - 13 عبد الله العروى ، مجمل تاريخ المغرب ، م.س.ذ، ص 168.
    - 14 عبد الله العروي ، مجمل تاريخ المغرب ، م.س.ذ، ص 169.
  - 15 عبد الكريم غلاب، تاريخ الحركة الوطنية بالمغرب، م،س، ص 86.
  - 16 عبد الكريم غلاب، تاريخ الحركة الوطنية بالمغرب، م،س، ص 87.
    - 17 عثمان بناني ، الوعى الوطني في فترة الحماية ، م.س ، ص 414 .
    - 18 عثمان بناني ، الوعى الوطني في فترة الحماية ، م.س، ص 418 .
  - 19 محمد معروف الدفالي ، الظهير البريري وتجذير الحركة الوطنية السياسية ، مجلة أمل ، ع1 ، السنة .
    - الأولى 1992 دار قرطبة للطباعة والنشر ، البيضاء ، ص 34.
    - 20 محمد معروف الدفالي ، الظهير البربري وتجذير الحركة الوطنية السياسية ، م.س، ص 36.
      - 21 عبد الله العروي ، مجمل تاريخ المغرب ، م.س، ص 222.
      - 22 عثمان بناني ، الوعي الوطني في فترة الحماية ، م.س ، ص 423
      - 23 عبد الكريم غلاب ، تاريخ الحركة الوطنية بالمغرب ، م.س.ذ، ص 103.
- 24 علال الفاسي ، الحركات الإستقلالية في المغرب العربي ، ط5 ، 1993، مطبعة النجاح الجديدة ، البيضاء ، ص 63.
  - 25 عبد الكريم غلاب ، تاريخ الحركة الوطنية بالمغرب ، ص 105.
  - 26 عبد الكريم غلاب ، تاريخ الحركة الوطنية ...، م.س، ص 198.
    - 27 معلمة المغرب، مؤلف جماعي، ج 2، سلا، ص 474.
  - 28 بوشتة بوعسرية ، المقاومة المسلحة والحركة الوطنية بمكناس وأحوازها 1911-1956 ، تنسيق
    - ومراجعة محمد الشريف، منشورات وزارة الثقافة، 2005، ص 150.
  - 29 بنسالم حميش ، في معرفة الآخر ، منشورات الزمن ، 31، مطبعة النجاح الجديدة ، البيضاء ، 2001 ،
    - ص. 12. 30 عثمان بناني ، الوعى الوطني في فترة الحماية ، م.س.ذ، ص 428.

عنوان المقال: الثورات الشعبية في منطقة بريكة 1916/1830م الباحث: أسامة الطيب جعيل المؤسسة: جامعة الجز الر 02 أبو القاسم سعد الله

البريد الالكتروني: tayeb9912@yahoo.com تاريخ الإرسال: 2020/02/10 تاريخ الإرسال: 2020/03/31 تاريخ الإرسال: 4020/03/31

# الثورات الشعبية في منطقة بربكة 1916/1830م

#### ملخص

مع دخول الاحتلال الفرنسي إلى الجزائر و توسعه نحو المدن الداخلية محاولا فرض السيطرة على كل المدن و القبائل ، جابهت هذا الاحتلال العديد من المقاومات الشعبية المنتظمة والغير المنتظمة من طرف سكان الجزائر ، و عرفت منطقة بريكة قيام العديد من الثورات ضد المحتل الفرنسي منذ تقدمه نحو المنطقة إلى غاية عام 1916 وهو عام آخر ثورة شعبية بالمنطقة ، كانت مجمل هذه الثورات ذات طابع شعبي حماية للأرض موجهة من كبار الأعراش ونتيجة لنشاط أتباع الطريقة الرحمانية بالمنطقة ، ثم رفضا للتجنيد الإجباري لأبناء المنطقة ضمن الجيش الفرنسي .

الكلمات المفتاحية: الاحتلال الفرنسي ، الثورات الشعبية ، بريكة ، ثورة الهيدوق ،ثورة الأوراس.

#### Abstract:

with the French occupation entering Algeria and expanding toward the internal cities in an attempt to impose control on all cities and tribes, was met by many regular and irregular popular resistance from the citizens of Algeria. The region of Barika has known that many revolts against the French occupier have taken place since its advance toward the region until 1916, the last year of a popular revolution in the region, all of which were popular in nature, as a result of

the activity of the Rahmaniya method in the region. He then refused to forcibly recruit the citizens of the region within the French army.

**Keywords**: French occupation, popular revolts, Barika, Hidoug Revolution, aures revolution.

#### المقدمة

بعد الاحتلال الفرنسي للجزائر و توسعه نحو المناطق الداخلية ، وصلت أوائل هاته القوات للريكة عام 1842 ، ثم بموجب قرار 15 أفريل 1845 تكونت المكاتب العربية بمحيط قسنطينة العسكري منها المكتب العربي بمدينة بريكة ،تبعها تأسيس مركز بلدية بريكة بموجب مرسوم 10 ديسمبر 1873 سرعان ما تحول إلى بلدية مختلطة ذات مساحة شاسعة تضم العديد من البلديات والدواوبر والأعراش .

وكان لنشاط شيوخ القبائل و الزوايا من زعماء روحيين يبثون الحماسة في الناس لمقاومة المستعمر ، نتجت عنها بروز مقاومات شعبية منظمة وغير منظمة شارك فيها أهل بريكة مثل ثورة الزعاطشة 1849 ثم ثورة بريكة أو تمرد أولاد سحنون الذي قتل فيه رئيس المكتب العربي عام 1849 ، ثم مشاركة أهل بريكة في ثورة بوخنتاش عام 1860 ، ثم المشاركة في ثورة المقراني سنة 1871 ، و أخيرا ثورة بريكة 1916 وماعرفت بثورة العيدون الهيدوق التي كانت نتيجة لسياسة التجنيد الإجباري .

## 01-لحة تارىخية عن مدينة بربكة

تعتبر مدينة بربكة إحدى المدن التاريخية التي ظهرت منذ القرن الوسيط المتأخر ، وقبل ظهور هذه المدينة تاريخيا سبقتها إحدى أهم مدن بلاد المغرب ألا وهي مدينة طبنة التي عرفت بأنها عاصمة بلاد المغرب الإسلامي بعد سقوط القيروان بيد الخوارج ، ثم عاصمة لإقليم الزاب (1) ،وعمّرت هذه المدينة حوالي أربعة عشر قرنا إلى غاية اندثارها و خلوها من السكان نهاية القرن الثالث عشر (2).

وأول نص تاريخي يذكر ظهور طوبونيم " بريكة" ، انفرد به صاحب كتاب "زهر البستان في تاريخ دولة بني زبان" حيث ذكر أنه في شوال من عام 759ه/1357م " خرج أبو حمو الزباني الثاني و أقام في باريكا عند شيخ قبيلة بني عامر صغير بن عامر (3) الذي قام بمبايعة أبي حمو الثاني وتلاه على البيعة كافة بني عامر وكل بطل مشهور ، أعطوه صفقة أيديهم ، على الوفاء بالعهود ، والحماية من المكروه ، و العضد ... " (4)

ثم يأتي ذكرها في رحلة الورتلاني (ت 1193ه/1779م) ، حيث يقول عنها: " فنزلنا قرب بريكة ، وهي أرض طيبة و فيها نهر جار مثل النيل ، و هي لسيدي محمد الحاج يتقاتل عليها أولاد دراج فيما بينهم ... " (5).

ومع تقدم الاحتلال الفرنسي لمنطقة الحضنة الشرقية ، تم تكوين مكتب عربي ببريكة بموجب أمر 15 أفريل 1845 ، وأول ضابط للمكتب العربي بريكة عين سنة 1858 هو الجنرال "شوليزو" ، ثم أصدر الجنرال الفرنسي - سوسييه - قرارا في 10 ديسمبر 1873 ينص على إنشاء قوة عسكرية بقيادة ضابط في موقع بريكة الحالي وبدأ العمل في 01 مارس 1874 يقوده النقيب - لوسطوك - ، سبب هذا القرار هو حصار الأعراش لبرج ( القيادة) آنذاك بمقرة سنة 1871 وامتداد ثورة المقراني لأعراش الحضنة الشرقية ، وكانت نتائجها وخيمة حيث تمت معاقبة الأعراش الثائرة ومصادرة أراضها.

أما مركز مدينة بريكة هو عبارة عن ملحقة من أجل السيطرة ومراقبة أعراش الحضنة الشرقية الثائرة ، وضمت في بادئ الأمر أعراش أولاد سحنون جميعها والزوي ( أولاد سيدي أحمد بن بلقاسم ، الضحاوي ، أولاد سيدي عثمان ، أولاد الخضرة ) وأولاد عمر وأولاد نجاع ، السلالحة أولاد علي بن صابور أولاد سلام وأولاد سلطان وعرفت بعدها بعض التغييرات بحذف بعض الأعراش والحاقهم ببلديات أخرى (6).

و بموجب قرار في 17 فيفري 1885 أصبحت الملحقة مستقلة وماليا ، وفي سنة 1886 أنشأت البلدية المختلطة - ماكماهون - عين التوتة وضمت إليها بعض الأعراش التي كانت تتبع ملحقة

بريكة، و تم الإنشاء الرسمي لبلدية بريكة المختلطة يوم 05 أكتوبر 1905 <sup>(7)</sup>.

بلغ عدد سكان منطقة بريكة و ما جاوره عام 1886: 11583 نسمة موزعة كالتالي:

- \* أولاد سحنون:5230 نسمة.
  - \* أولاد عمر:2141 نسمة.
    - \* الزوي:1671 نسمة.
  - \* السلالحة:1313 نسمة.
- \* أولاد نجاع:1202 نسمة. <sup>(8)</sup>

# 02- الزو ايا و الطرق الصوفية في منطقة بريكة:

يعود انتشار ظاهرة التصوف في بلاد المغرب الإسلامي إلى القرن الخامس الهجري / الحادي عشر ميلادي أثناء حكم المرابطين، ثم ترسخت و تغلغلت بين طبقات المجتمع المغاربي أيام الموحدين، حيث ازدهرت الحركة الصوفية بتأثير الزاهد الأندلسي أبو مدين شعيب بن الحسين ( 520-590ه/1126-1197م)، الذي يعد شيخ الصوفية بكل الأقطار المغربية و الأندلسية في القرن السادس الهجري / الثاني عشر ميلادي، ومع بلوغ القرن الرابع عشر ميلادي كانت الحركة الصوفية قد لعبت دورا أساسيا في رسم معالم الحياة الدينية و الاجتماعية في الجزائر، حيث أصبحت لا تقتصر على جماعة من الزاهدين بل بكل طبقات المجتمع ورسخت و تغلغلت وسط التقاليد الشعبية، وأصبح الناس يؤمنون بالأولياء وكراماتهم وأقبلوا ينخرطون في الزوايا، ومع حلول القرن السادس عشر شاعت الطرق ووكراماتهم وأقبلوا ينخرطون في الزوايا، ومع حلول القرن السادس عشر شاعت الطرق الزوايا لحكم الجزائرين، فتحالفت مع المشايخ ورجال الدين ومنحتهم الاستقلال الذاتي الزوايا لحكم الجزائريين، فتحالفت مع المشايخ ورجال الدين ومنحتهم الاستقلال الذاتي مقابل دفع ضرائب للحكومة و الاعتراف بالتبعية للسلطة العثمانية قبل أن تسوء العلاقة بين شيوخ الطرق و الدولة العثمانية بسبب الضائقة المادية مطلع القرن التاسع عشر مما أدى إلى شيوخ الطرق و الدولة العثمانية بسبب الضائقة المادية مطلع القرن التاسع عشر مما أدى إلى شورة ابن الشريف الدرقاوي بالغرب الجزائري عام 1802، وثورة ابن السبع المؤرث الدرق المؤرث المؤ

الأحرش بالشرق الجزائري عام1804 منهية للعلاقة مع السلطة العثمانية في العديد من المناطق (9).

أما بمنطقة الحضنة و بريكة ، فقد تواجدت الطرق الصوفية و الزوايا منذ العهد العثماني ، و انتشرت أكثر في المنطقة بعد ثورة المقراني 1871 ، وأهم هذه الطرق المنتشرة هي الطريقة الرحمانية ، وكان لهذه الزوايا جهود بارزة في التعليم حسب الطريقة التقليدية ، أما عدد هذه الزوايا في المنطقة التي وجدت بالمفهوم الواسع فهو لا يعدو الأضرحة التي ارتبطت بشخصيات المرابطين و الأولياء الصالحين (10) ، تصدّ شيوخ هذه الزوايا و الطرق إلى المشروع الثقافي الاستعماري الفرنسي ، وذلك من خلال استمرار عملية التعليم في المساجد و الزوايا و الجوامع ، و بالتالي المحافظة على المقومات الوطنية من تاريخ و لغة و دين وعادات و تقاليد نابغة من خصوصيات المجتمع الحضني ، الذي ظل محافظا على هذه الخصوصيات ولم يتأثر بمؤثرات الحضارة الغربية (11).

### 03- الثورات الشعبية في منطقة بربكة 1830-1916:

نجح شيوخ الطرق الصوفية وخاصة الرحمانية في التعبئة الجماهيرية للثورة ضد المحتل الفرنسي بمنطقة بريكة و الحضنة الشرقية ، حيث ما إن وصلت طلائع الطريقة الرحمانية حتى التف حولها الناس ، و أول ثورة أسهم فيها سكان المنطقة هي ثورة ابن الأحرش الذي ثار عام 1803 ضد العثمانيين بالشرق الجزائري وشاركت معه قبائل المنطقة فيها (12)، حيث حاول شاكر باي القضاء على حلف قبائل الحضنة مع بلحرش فتقدم جيش الباي إلى المنطقة و تصدى لهم سكان المنطقة ببريكة عام 1817 و منى الجيش بهزيمة نكراء .

ثم جاءت مشاركة سكان منطقة الحضنة و بريكة في ثورة الزعاطشة 1849 بدعوات من أصحاب الطريقة الرحمانية ، لكن نتائج هذه المشاركة كانت وخيمة على سكان المنطقة بعد تهجيرهم و ترحيلهم من مناطقهم الأصلية و الاستيلاء على أراضهم .

أما أهم الثورات التي قامت بمنطقة بربكة بدعم من شيوخ الزوايا و الطرق الصوفية نجد:

#### 3-1 ثورة محمد بوخنتاش 1860:

مطلع شهر مارس من عام 1860م، ظهر شخص من فرقة البراكتية ثورة أولاد عمر بمنطقة الحضنة الشرقية ، حيث أن تأثيرات شيوخ ومقدمي الطرق الصوفية لعبت دورا بارزا في التحضير لهذه الثورة ، بالإضافة إلى التصرفات التي بدرت من طرف القياد التي عينتهم فرنسا على المنطقة مثل القايد بن دايخة و القايد بيبي في إذكاء نار الثورة (13).

توجه القايد بيبي إلى باتنة يوم 10 مارس 1860 م مبلغا أن رجلا من أولاد رابح يدعى محمد بوخنتاش يدعو أنه مبعوث من شريف السوس الأقصى و أنه يتكلم على الجهاد ، وانضم إليه الشيخ السي العربي باش عدل أولاد سحنون ، وسي أحمدباي من أولاد منصور ،فأرسل الكولونيل المسؤول بباتنة شخصا لتقصي الحقائق و الذي بعد تنقله أكد المعلومات ، فتقرر إرسال مجموعتين من المجموعة الثامنة لقناصي فرنسا ، ووصلت إلى بريكة بعد يومين ، وفي اليوم الموالي وصلت إلى بريكة فرقة عسكرية أخرى من الزواف و المشاة الخفيفة الإفريقية ومجموعة من الرماة (14).

استطاع بوخنتاش أن يستميل عروشا بأكملها من أولاد سحنون و أولاد منصور ، و أولاد دراج و اولاد نجاع و أولاد عمر و كثيرا من الناس ، أحست فرنسا بخطر الأوضاع في الحضنة فتحرك الجنرال ديفو devaux بتاريخ 20 مارس من قسنطينة على رأس قوة عسكرية متوجهة إلى مخيم الكولونيل ديمارتس الذي جعل قبالة الحضنة جهة جبال بوطالب ، كما تم أمر قادة مقاطعة المدية و سور الغزلان بالتوجه إلى الحضنة ، ووصلت حملة النقيب بان pain إلى بريكة يوم 20 مارس ، كما تحركت حملة الكولونيل ديمارتس من سطيف يوم 22 مارس 1860 بفرقة من أجل مباغتة الثوار من الخلف ، ووقعت معركة أولى يوم 23 مارس 1860 من الصبايحية من أجل مباغتة الثوار من الخلف ، ووقعت معركة أولى يوم 23 مارس 1860

بين القوتين أدت إلى الكثير من القتلى و الجرحى ، وقدرت قوة جيش بوخنتاش الأعراش المجاورة ب 1800 بندقية (15).

بعد تجمع كل القوات الفرنسية وقع الالتحام و المعركة الكبرى يوم 25 مارس 1860م في موقع يعرف بسم خنق أم الحمام ، حيث استبسلت قوات أعراش الحضنة ووقع التصادم بالسلاح الأبيض ، إلا أن قوة الجيش الفرنسي و تنظيمه أدى إلى تحطيم معسكر الشيخ بوخنتاش ، وقتل الشيخ العربي شيخ أولاد سحنون و تم تحطيم عرش أولاد عمر الذي أرغم على تسليم الشيخ بوخنتاش للقوات الفرنسية ، وكانت النهاية وخيمة على كل من شارك في هذه الثورة من تججير و مصادرة للأراضي ، وقد دون أحد الشعراء هذه المعركة في قصيدة مطلعها:

يا راعى الملجوم ريض أمهل لي \*\*\*\*وعودك من الأبعاد جاء عرقه يقطر تعلمني ما صار في الحضنة \*\*\*\* فيما بين النصارة وأولاد عمر خبر جاني مع النجوع الحق لي \*\*\*\* وحرمة الأبطال عامت على البر فتنة خنق أم حمام قعدت محكية \*\*\*\* يا معتاه النهار في جر أم عمر (16)

## 2-3 ثورة سكان منطقة بربكة بقيادة العيدون الهيدوق أفريل 1916:

وحقيقتها أنه وفي أوائل شهر جويلية 1915 كانت حملة الحصاد قد بدأت بالمنطقة التي كان يحكمها النقيب ماسونييه مع قلة من جنود السبايس ، وعلى حين غرة قامت مجموعة من المواطنين المخلصين بحرق جميع محاصيل الباشاغا بن قانة الذي كان باسطا نفوذه من بسكرة إلى المسيلة ، مستغلين بذلك غيابه عن المنطقة ،وحين أدركه الخبر أدرك يقينا أن إفلاسه سيكون على يد أهل بريكة ، فقرر الاستقرار ببسكرة لكونها اهدأ من بريكة في ذلك الحين.

هذه الحملة قادها ودبرها المجاهد الشهيد العيدون الهيدوق رفقة ثلة من المواطنين ، ومنهم شباح الطاهر بن برة ، دومي محمد بن دومي ، حاجي الطاهر من أولاد منصور بلدية مقرة ،وآخرون انظموا إلى المجموعة والثورة ، بعد أن اشتعل فتيلها وأكل لهيها محصود الباشاغا

بن قانة الذي انتقل إلى قسنطينة طالبا المدد من السلطات الإدارية والعسكرية ضد من يسميهم هو و أمثاله من الصعاليك بالصعاليك فوافقت السلطات على الفور بإرسال قوات وفرق إلى ناحية باتنة وبالأخص بربكة التي تشهد اضطرابات كثيرة (17).

وكان قانون التعبئة العامة قد صدر في 02 سيتمبر 1914 ليجند الشباب وليرسل إلى فرنسا لقتال الألمان بعد 15 يوما وصلت الفرق تحت إرشاد جنود مقيمين في باتنة ونصبت الخيام حول برج النقيب ماسونييه لحماية مكاتب الإدارة والسجن ، وبعد أربعة أيام من الراحة بدأت تدق طبول التطوع في الجيش الفرنسي ، إلا أنه وفي بداية شهر أكتوبر ، ذاق المستدمر الفرنسي ذرعا بفشله فراح يجند الشباب بالقوة ولم يسلم من ذلك الكهل و لا ذوي العاهات ، وزج بالكل في ساحة السجن التي نصبت قرب غرفة الأموات التي بنيت في زاوبة حديقة رئيس الدائرة والحديقة العمومية (هواري بومدين حاليا)، وفي هذه المرحلة كانت المنطقة تشهد احتجاجات بدأ يتسع نطاقها بسب الاعتقالات التعسفية والتجنيد المباشر مع بداية شهر مارس 1916 وأمام هذه الوضعية والإجراءات التعسفية ضد المجندين الذين مات بعضهم جوعا ، بدأ عدد السكان يتضاعف بتوافد السكان من مختلف أنحاء المناطق والقبائل الأخرى ، وهنا أحس الجميع بأن أمرا ما سيحدث ، فضاعف المتصرف الحراسة والاتصالات واستدعى إليه الزوى " أولاد سيدى عثمان من عين الكلبة " واعتقل من اعتقل ، وكان من بين المعتقلين رجل يسمى أحمد ، هو ابن العيدون الهيدوق " فتدخل هذا الأخير وبكل شجاعة وجرأة لا تتوافر عند أي كان بتاريخ 10 أفربل 1916 و توجه إلى مكتب المتصرف فاعتقله حرسه الشخصي ، و أُخبر المتصرف بذلك فخرج على الفور ناسيا بزته الرسمية وقبعته النظامية ، وبحركة من يده أزاح الحرس وتقدم نحو العيدون الهيدوق - من مواليد سنة 1875 ببريكة - وسأله ماذا تربد ؟ فرد الهيدوق : جئت أحرر ولدى المسجون منذ أكثر من أسبوع ، إذا حدث له أي مكروه أو سوء معاملة ، فسأقتل كل الناس ، فقال ماسونييه: ابنك أحمد يجب أن يذهب ليقاتل إلى جانب فرنسا فهناك الحرب ... اذهب ، فرد العيدون الهيدوق : أربد أن احتفظ بابني إلى جانبي ولا أربد أن يرحل إلى بلادكم ، فهنا الجزائر وهناك فرنسا ،وهنا أمر المتصرف باعتقاله ، وفي الصباح أطلق سراحه ولدى خروجه من السجن تحدث إلى (19) : لقد أنذرتكم ..وعد من الهيدوق قائلا وفي فجر 13 أفربل 1916 انطلقت قافلة مكونة من 20 عربة تغص بالمجندين مربوطين إلى بعضهم البعض ، وكان عليها أن تقتفى أثر قافلة البريد التي انطلقت بعد ثلاثة أيام من خروج العيدون الهيدوق من السجن وهنا انتقل الخبر بسرعة وانتشر بين مختلف القبائل كالنار في الهشيم ،وتجمع حشد من الرجال محملين بالأسلحة يذكرهم التاريخ بأسمائهم " العيدون الهيدوق بن أحمد بن العيفة ، حامد وناس ، حبي حامة بن على ، لهميسي بن العجابي ، شباح الطاهر بن برة ، مهوبي حميدة بن القتال ، ميلود الطاهر بن حامية ، حاجي الطاهر ، دومي بن الدومي (20) ، وكانت الخطة تقتضي مرور القافلة ثلاث محطات المحطة الأولى وهي محطة القريدات " تيلاطو حاليا " ثم المحطة الثانية عين التوتة والثالثة والأخيرة باتنة. وقبيل انطلاق هذه القافلة كانت ثمة قافلة أخرى تضم الرجال الذين ذكروا آنفا ، قد غادرت بربكة كل على راحلته طالبين المدد والعون لأولادهم من الخذران ، فكان لهم ما أرادوه ووضعت تحت تصرفهم الخيول والأسلحة وعند انطلاق الحافلة ، كان هناك حشد من النسوة يبكين أبناءهن واخوانهن وأزواجهن لأنهم سيقوا إلى المجهول ،أما عن الرجال المدججين بالأسلحة فقد انطلقت من بينهم صيحات " الجهاد في سبيل الله " وحدث تبادل لإطلاق النار على الجموع المعزولة والمسلحة فسقط عدد بين جربح وقتيل وتفرق الجمع في الأودية وكانوا يرمون الجنود الراجلين مع القافلة بالحجارة فتعرضت القافلة أثناء الراحة إلى هجوم الثائرين من جهة الجنوب على مسلك طريق باتنة حاليا ، ومن أسفل وادى بريش " شمال هذا المسلك " فقتلوا بضع عشرات من الجنود وأطلقوا سراح الخيول وسلموها من كانوا في حاجة إليها وفر باقي الجنود باتجاه عين التوتة متخلين عن المال و المؤونة وغيرهما وأحرقت المراكب في عين المكان ،وانسحب الثائرون إلى جبل متليلي أين نُظم تجمع على تعليمات من الهيدوق وتم توجيه المسجونين سابقا مشيا على الأقدام عبر الحقول نحو بربكة ، ثم رسمت خطة الليل التي تقتضي بالهجوم على عين التوتة ، وانظم إلى الثائرين سكان جبال معافة و أولاد عوف وكل المناطق المجاورة في نفس اليوم ، واستفادوا بأسبقية معرفتهم بالأرض وأحرقوا في نفس الليلة عين التوتة ، وبلغ ذلك العدو ، فأرسل إلى عين المكان مئات الجنود المسلحين والمدعمين بالفرسان ونشبت معارك عنيفة قتل خلالها عدد من الطرفين بقى في عين المكان ، وقد قاوم الثائرون أياما عديدة حرموا خلالها من المدد ما اضطرهم إلى الانقسام إلى مجموعتين ، مجموعة الجبليين الذين سماهم المستدمر بثوار الأوراس ، ومجموعة مقاتلو سقانة و بربكة من بينهم عمر أوموسي من أولاد سلطان الذين تراجعوا نحو سفيان وأحرقوا أول مزرعة للكولون في بومقر قبل أن يواجهوا جنود العدو بمدخل قرية نقاوس ، واستمر هذا القتال العنيف عدة أيام انتصر فها الثوار على الجنود الفرنسيين (21).

# • إعلان أول جمهورية جز ائربة يوم 26 أفريل 1916 ونهاية الانتفاضة:

تجمع الثوار في المكان المسمى عين بومقر بين نقاوس وبومقر ، وأعلنوا لأول مرة في تاريخ الجزائر عن ميلاد أول جمهورية جزائرية كان ذلك في 26 أفريل 1916 ، بعد ذلك حدث قمع شرس على المنطقة فقبض على الرجال وقتل أكثرهم (22).

وخلال إحدى المطاردات على مشارف العطعوطة بربكة ، شوهد العجابي الطاهر بن العجابي في راح فانقض عليه الجنود لكنه امتطى الحصان حافي القدمين من دون سلاح ، ولكنه تلقى رصاصة في ظهره ليسقط شهيدا في المكان المسمى النوخة ، وفي الليل قام معارفه بدفنه ، أما عن العيدون الهيدوق رجل الثورة فقد سجن في سطيف طيلة عامين ، وتلقى عدة عروض خاصة بالأراضي الفلاحية المسمات "الصفيحة" وبالأخص التي كانت مستغلة من طرف أوائل المعمرين الفرنسيين بسطيف ، وفي أحد الأيام حاول رئيس الدائرة أن يذهب به إلى فرنسا بعد أن عمل على إخراجه من السجن ، و عرض عليه قائلا " اسمع العيدون ! إذا أردت أن تصبح صديقا لفرنسا فان كل الصفيحة ستكون لك ، وانأ الذي سأعطيك سند الملكية لك ولأولادك " ، فرد سربعا " اسمعني أنت أيضا ، الله يصفح عليها وعلى أهلها "بمعني اللعنة عليها وعلى أهلها ليبقى هذا المثل سائرا في بربكة الى اليوم ، بعد هذا الرفض و المساومة والخنوع والذل كان مع "بن قسمية حاج قسمية ،مزغيش الحواس ، حارك قويدر بن على ،فني مبارك بن فني ، خرزي عزبز بن أحمد ، قسوم لخضر بن قسوم ، صالحي على بن دراجي ، شق الطين منصور ، شريف العلمي بن دومة ورفاقه " ، ونقلو الى ناحية سعيدة بالمكان المسمى عين تاعظميت ووضعو تحت الاقامة الجبرية طيلة خمس سنوات مات خلالها بن قسمية حاج قسمية ، وخلال هذه الفترة كان الهيدوق يدعو الله أن يرى بربكة قبل الممات فكان له ما تمني ، ووافته المنية سنة .1922

أما عن ابنه العيدون أحمد بن الهيدوق فقد توفي سنة 1948 في سن 50سنة في ظروف عادية

ببريكة دون أن يؤدي الخدمة العسكرية. وكذلك توفي دومي بن دومي في عين التوتة والحاج الطاهر في سفيان كانت هذه الثورة شرارة لثورة الأوراس الكبرى التي بدأت شهر نوفمبر من نفس العام و لم تنته إلا مع شهر ماى من عام1917 (23).

# 3-3 ثورة الأوراس ضد التجنيد الإجباري 1916-1917.

# اندلاع الثورة في منطقة بريكة:

عملت الإدارة الفرنسية على فرض التجنيد الإجباري على الجزائريين وقامت بمباشرة عملية الإحصاء و التسجيل في منتصف شهر أوت 1916 من أجل تحقيق هدفين استعماريين ، تمثل الأول في إحصاء الشباب و تقديمهم إلى الخدمة العسكرية الإجبارية لتدعيم صفوف القوات العسكرية الفرنسية على جهات القتال ، و ثانيا إحصاء الرجال الجزائريين لإجبارهم على العمل في المصانع الفرنسية في الجزائر وفرنسا للنهوض بالاقتصاد الفرنسي المتدهور (24).

و قد رفض الجزائريون ذلك لأنهم لا يرغبون في العمل في المصانع الفرنسية ولا التجنيد للحرب لصالح فرنسا الاستعمارية التي تحتل أراضهم و تستغل أبنائهم ، وقد تصاعد هذا الرفض ووصل إلى ذروته خلال شهر أكتوبر 1916 ، وحسب التقارير الرسمية الفرنسية قام سكان منطقة بريكة وبوسعادة بعملية العصيان ورفض تسجيل أبنائهم من قبل الإدارة الاستعمارية وصمموا على التصدي و الوقوف في وجه السياسية الاستعمارية ، ولما قام رئيس دائرة باتنة بزيارة إلى منطقة بريكة واجهه السكان بقولهم: " إننا نفضل رؤية أبنائنا يموتون في الجزائر على موتهم في فرنسا "(25).

على الرغم من استخفاف الفرنسيين بالوضع ، فإن سكان منطقة بريكة فجروا الثورة خلال شهر أكتوبر 1916 و هاجموا المناطق الفرنسية و قاموا بقطع خطوط الهاتف و الاتصالات و دخلوا في معارك ضد الفرق العسكرية الفرنسية المتمركزة بالمنطقة مما أجبر الحاكم العام الفرنسي في الجزائر الجنرال "ليتو" (lutaud) على الإقرار بخطورة الوضع وشدته وظهر ذلك في برقية أرسلها إلى وزير الداخلية الفرنسي يوم 15 أكتوبر 1916 أكد له فيها مهاجمة الثوار لقافلة التموين الفرنسية و هي في طريقها إلى منطقة بربكة مما أدى إلى جرح ضابطين و ضياع لقافلة التموين الفرنسية و هي في طريقها إلى منطقة بربكة مما أدى إلى جرح ضابطين و ضياع

ثلاثة أحصنة ، و تمكن ما بقي من القافلة – بعد انسحاب الثوار – من الوصول إلى المدينة بصعوبة كبيرة (<sup>26)</sup>.

ووفقا لنفس التقرير فقد نجح الثوار في عزل المدينة و البلديات المجاورة ومنعوا عنها جميع الاتصالات، وانتشروا في الجبال المجاورة وتحصنوا بها والتف حولهم السكان من جميع المشاتي و الدواوير المحيطة بها، و بدأ الثوار ينسقون عملهم مع المناطق المجاورة كعين التوتة و غيرها. وقد أعاد الحاكم العام الفرنسي في الجزائر الثورة في بريكة إضافة إلى التجنيد الإجباري الذي رفضه كل الجزائريين، إلى تعرض سكان المنطقة إلى الإبادة الجماعية خلال ثورات 1871 و 1879 و التي تركت آثارها الوخيمة على السكان الذين حاولوا تجنب التصادم مع القوات الاستعمارية لكنهم أجبروا على ذلك.

لقد دفع أبناء المنطقة أبنائهم إلى التجنيد في فرق الرماة ، ووجد الجزائريون أنفسهم أمام سياسة تعسفية خلال صيف 1916 مما دفعهم إلى الذهاب إلى الحراش (الجزائر العاصمة) و الاتصال بأبنائهم في فرق الرماة و دعوتهم إلى التمرد و الخروج عن صفوف الجيش الفرنسي ، ثم نظموا احتجاجا وقاموا بطرد الحاكم الإداري من مدينة بريكة يوم 24 سبتمبر 1916 ، ثم هددوا رئيس الدائرة المسمى cassinelu الذي استخف بوضعهم و استمر في محاولة إقناعهم بدفع أبناهم إلى التجنيد ، ولم يلبث أن فر تحت السكان ، ثم اندلعت الثورة بمهاجمة الفرقة العسكرية الفرنسية المتمركزة بالمدينة .

# ووصف الحاكم العام خطوات تطور الثورة وفق النقاط التالية:

- تجمع السكان حول الأعداد الكبيرة من الشبان الجزائريين الفارين من صفوف الجيش الفرنسي بأسلحتهم سواء منهم المجندين إجباريا أو العاملين في صفوف الرماة الجزائريين أو فرق الصبايحية و التحصن في الجبال ، وانظم إليهم الرافضون للتجنيد الإجباري ، و نظموا أنفسهم في شكل فرق مقاومة للقوات العسكرية الفرنسية.
- تفشي الأفكار الجهادية بينهم و انتشار أفكار العرائض التي قدمتها النخبة الجزائرية إلى السلطات الفرنسية ، المطالبة بتعديل القانون ومراعاة مصالح الجزائريين و المساواة بينهم و بين الفرنسيين .

- التصدي للقوات الاستعمارية التي خضعت لأوامر هيئة الأركان العامة لإجبار الشباب
   على التجنيد بالقوة و اعتبروا ذلك احتقارا لهم و المساس بكرامهم.
- شجعهم ذلك رفض الجزائريين جميعا لتجنيد أبنائهم للموت من أجل فرنسا
   الاستعمارية في حرب ظالمة لا تخصهم. (27)

وقد حاولت الإدارة الاستعمارية أن تنسب أسباب هذه الانتفاضة إلى الحماس الديني و نشاط الزوايا و الطرق الدينية ومعارضة مرسومي 07 و 14 سبتمبر 1916 ، الذين يقضيان بتسخير الناس للعمل رغم أنوفهم في أغراض الحرب لتعويض المجندين الرافضين و الهاربين ، كما حاولت كذلك أن تنسبها إلى الدعاية الألمانية المعادية لفرنسا و رحيل القوات الفرنسية من الجزائر إلى جبهات القتال بأوربا ، و لم تحاول إطلاقا أن تجعل للعنصر الوطني و الفكرة الوطنية مكانا ضمن أسباب هذه الانتفاضة .

إن السبب الظاهر و المباشر لهذه الانتفاضة هو رفض التجنيد الإجباري للشبان الجزائريين على غرار أحداث بني شقران عام 1914 ، و ذلك على عكس ما كانت تتوقعه الإدارة الاستعمارية من إقبال الناس على التجنيد لإيجاد حل أو حلول لمشاكلهم الاقتصادية المتدهورة خلال أعوام 1914-1916.

ومن أجل ذلك وجهت لجنة الشؤون الخارجية للمجلس الوطني النيابي الفرنسي دعوة شديدة اللهجة للحكومة فيها نوع من الصرامة لتؤمن الدفع المنتظم للتعويضات المطلوبة لعائلات المجندين ولكنها لم تعر للدعوة الاهتمام المطلوب، فلم تسلم سوى مخصصات 121 أسرة من بين 466 أسرة حسب تقرير أوكتاف دوبون Octave depont المفتش العام للبلديات المختلطة الذي رفعه للجهات المختصة يوم 01 سبتمبر 1917.

أما وزير الحرب الفرنسي فكان يرى أن كثرة قتلى الرماة الجزائريين في جهات الحرب بأوربا هو السبب في ثورة سكان الأوراس و الجنوب القسنطيني ورفضهم لقبول التجنيد الإجباري ، إذ سجلت وزارة الحرب الفرنسية 7822 قتيلا و 30354 جريحا و 2611 أسيرا لغاية 07 أكتوبر 1916 ، ولم ينسى وزير الحرب أن يشير إلى مصادرة أراضي السكان في مطلع القرن في عين التوتة و مروانة و بربكة لإنشاء مراكز توطين أوروبية لها دخل كذلك في ثورة السكان.

وهناك من زعم بأن مراسيم شهر سبتمبر 1916 ،كانت وراء هذه الانتفاضة ففي يوم 7 سبتمبر صدر مرسوم ينص على السماح بتعطيل العمل بحق الإعفاء من التجنيد والتعويض والاستخلاف ،وفي يوم 14 منه صدر مرسوم آخر يقضي بتسخير العمال رغما عنهم في الأعمال التي تدعم جهة الحرب ،وتخدم أغراضها وهي إجراءات تسمح لإدارة الفرنسية بالتجنيد العام للكبار والصغار دون مراعاة لأى اعتبار.

وعندما اشتد غضب السكان اضطر الوالي العام لوتو يوم 22 سبتمبر أن يعلن على تأجيل تطبيق المرسومين وأيدته وزارة الحرب ،وعادت إلى رأيه فيما بعد ،وفي يوم 16 أكتوبر تم الإبلاغ بقانون الإعفاء الجديد الذي يقضى بعدم إعفاء إخوة المتطوعين في الجيش من التجنيد . (83)

وقد أنجز على هذا النظام إعفاء الأسر الغنية من الخدمة العسكرية بواسطة تحليلات غير شريفة من ضمنها شراء المجندين المتطوعين الضخام الأجسام ، الثقيلي الوزن بسعر 20 إلى 30 فرنكا للكيلوغرام الواحد في الشمال ، وأكثر من ذلك في الجنوب ، وقامت شبه أسواق خاصة للاتجار بالرجال الذين يباع الواحد منهم بسعر 2000 إلى 3000 فرنكا وأحيانا أكثر من ذلك خاصة عام 1916م.

ولما كان الأعيان هم الذين كان بمقدورهم توفير المستخلصين للخدمة العسكرية، فإنهم كانوا يدفعون مبالغ طائلة لأسر المجندين ، وللإعفاءات المشروعة ، والتسريحات التي تحددها القرعة ،وتسبب ذلك في انتشار الرشاوي بين الرؤساء ، وشيوخ القبائل لان الذي يرفض دفع الرشوة لا يأ من من تجنيده هو ، أو ابنه أو أخوه.

وحتى العمل بالسخرة ربط بقوائم التجنيد العسكري ، وتكلف الأعيان بتعيين من يدعي للعمل في فرنسا ،ومن يعفى من ذلك ،وذكرت أحد التقارير بأن الآغا بوحفص بن شنوف كان يطلب مبلغ 500 فرنك الإعفاء شخص واحد من الخدمة العسكرية وأن شيوخ بريكة كانوا يطلبون مبلغ 20 فرنك للحصول على الإعفاء . (29)

وبالطبع فان الطبقات الفقيرة هي التي كانت مضطرة لتقديم شبابها للتجنيد في الجيش، وتسخير كهولها للعمل في المشاريع التي تخدم أغراض الحرب، لأنها لا تملك الأموال التي تمكنها من تقديم الرشاوي وشراء الإعفاء لشبابها، ورجالها، وهذا ما جعلها ترتمي في أحضان الثورة والتمرد حسب التقارير الفرنسية.

وقد زعمت الإدارة الاستعمارية كذاك بأن الدعاية الألمانية لها دخل في هذه الانتفاضة ، وأكد دوبون ذلك في تقريره، وعضده الحاكم العام لوتو ، وأقحموا حتى السنوسية بليبيا في القضية ، وذكروا أنها تعد لثورة في تونس ، وجنوب الجزائر الصحراوي بمساعدة ضباط أتراك ، وألمان ، ونمساويين ، وراجت لدى الأهالي مقولة قدوم أجانب لمساعدة بني بوسليمان بالمدافع ، وقدوم جيش عثماني للنجدة حالما تندلع الثورة وحتى اسم الأمير خالد أقحم هو الأخر في هذه الحوادث.

وقد خلص أجيرون في بحثه وتحليله لهذه الانتفاضة ، إلى القول بأن حركة الثورة والتمرد في الجنوب القسنطيني لا يمكن أن تقارن بثورات القرن التاسع عشر ، ولا صلة لها بالزوايا و الطرقية ، وتناحر الأسر والعائلات الكبيرة ، ولا بخلو البلاد من القوات العسكرية كما حصل عام 1870 و 1871 ، وإنما هي رد فعل تلقائي جماعي ، ضد مطالب السلطات العسكرية الاستعمارية التي لا تطاق ، والمتمثلة في التجنيد الإجباري للشباب ، والسخرة للعمال الكبار (30).

ولكن أجيرون لم يحاول أن يجعل للفكر الوطنية مكانا في هذه الانتفاضة ، وان انتقد بكثرة ، وبشدة أحيانا ،السياسة الاستعمارية ،وتقاريرها ،وان كل ثورة في الجزائر وراءها رغبة ملحة ، في طرد الاستعمار الأوروبي ، وتحقيق استعادة الحربة والاستقلال الوطني حتى ولو لم يعبر عنها صراحة بسبب الضغط الاستعماري ، والباحثون الفرنسيون يعرفون ذلك ويدركونه ، ومنهم أجيرون ، ولكنهم يتغاضون عنه ويتجاهلونه (13).

#### بوادر الانتفاضة:

تعود بوادر الانتفاضة إلى منتصف عام 1914 عندما بدأت السلطات الاستعمارية تحضر لعمليات الإحصاء والتجنيد الإجباري للشبان الجزائريين.

ففي خلال شهر أوت لاحظ حاكم بلدية بريكة ، استعداد الناس للعصيان والتمرد ، وفر 34 شابا من دوار سقانة ، وسفيان إلى الجبال المجاورة خلال شهر سبتمبر ، وأعلن سكان بلديات بريكة ، وبلزمة ، وخنشلة، بصفة جماعية ، أنهم يفضلون الموت على تقديم أبنائهم للتجنيد لتحصدهم مدافع الألمان وأكدوا لحكام المنطقة بأنهم على استعداد لتقديم أي شيء يطلبونه منهم ما عدا أبنائهم .

وإزاء هذا الإصرار، أخذت السلطات الفرنسية تلوح باستعمال القوة، ووجهت كتيبة عسكرية إلى منطقة الأوراس قامت بعدة تحركات وتنقلات مرببة فيما بين 29 أكتوبر، و11 نوفمبر 1914، وجندت 123 رجلا في دائرة الأوراس خلال هذا العام و 246 شخصا خلال العام الموالي و 506 رجلا خلال عام 1916م.

وتطور عدد المتطوعين المستخلفين على الشكل التالي :75 رجلا عام 1914 ، و 38 رجلا في العام الموالي : و 419 رجلا عام 1916م .

وعندما شرعت السلطات العسكرية في تجنيد الشبان البالغين الخدمة العسكرية ابتداء من يوم 2 أوت 1916 في بريكة ، وغيرها بدأت احتجاجات الناس تكثر وتشتد خاصة بعد أن أشيع إحصاء الأفواج التي ستجند عام 1917 وتسخير العمال الكبار من أعمار 18\_45 للعمل في أغراض الحرب بفرنسا كذلك (32).

وفي يوم 24 سبتمبر 1916 ، ذهب زانتاكسي ZANNETACCI رئيس بلدية بريكة إلى دوار متكعوك ليسجل الشبان الجزائريين في قوائم المجندين فتقدم وفد من سكان الدوار وأكدوا له رفضهم القاطع لتقديم أبنائهم للتجنيد ، وأعلنوا بأنهم يفضلون موتهم بالجزائر ، وقد فروا فعلا من الدوار والتحقوا بالجبال .

وفي أول أكتوبر ذهب كاسينلي CASSENELI رئيس دائرة باتنة ، إلى نفس الدوار و الدواوير المجاورة لنفس الغرض ، فرفض الناس كعادتهم تقديم أبنائهم للتجنيد كذلك وفشل في اعتقال بعض القصارى الشبان ، فقرر كل من عامل عمالة قسنطينة ، والجزائر إرسال كتيبة عسكرية للإرهاب والتهديد ، فتوجهت إلى هناك ، واضطرت للانسحاب بسبب الرفض القاطع الذي جوبهت به من طرف السكان .

وقد فر مئات الشبان المطلوبين للتسجيل إلى الجبال عام 1916 ، وظهرت مجموعات منهم أخذت تقطع الطرق وتتعرض للقوافل ، وتم تسجيل 18 حادث اعتداء فيما بين 25 أكتوبر و 8 نوفمبر 1916 منها خمسة ضد أوروبيين .

وقد احتج أعيان مدن الشمال القسنطيني ضد استدعاء الشباب للخدمة العسكرية عام 1917 ، وضد تسخير الكبار للعمل ، وأكدوا في عريضتهم إلى السلطات الفرنسية بتاريخ 26 سبتمبر 1916 ، بأن تخليهم عن نسائهم وأطفالهم ، وأموالهم ، والذهاب إلى فرنسا ، لخدمة أغراض الحرب ، مسألة فوق طاقتهم . وفعل مثلهم أعيان ناحية باتنة ، و كذلك أعيان شلغوم العيد الذي قدموا عريضتهم منذ 13 سبتمبر 1916 ، وأخذ الرماة القناصة يفرون من وحداتهم ، ففر من تقرت 65 صبايحيا ، ومن بسكرة 42 فارسا ، وارتفع عدد الهاربين في نهاية عام 1916 ، حتى وصل إلى أكثر من 3000 رجلا اعتصموا بالمناطق الجبلية .(33)

# • انتشاروتوسع نطاق الثورة:

اندلعت الحوادث الكبرى للثورة يومي 10 و 11 نوفمبر 1916 وامتدت بقاياها لغاية نهاية أفريل و أوائل ماي 1917 و ذلك في المنطقة الممتدة بين بريكة في الحضنة غربا إلى غاية جبال ششار بالأوراس شرقا وتركزت في ثلاث مناطق رئيسية:

- 1- بربكة و متليلي و بلزمة.
- 2- جبال الأوراس الشرقية و ششار.
- 3- جبال بوعريف و فجوج بين عين كرشة و خنشلة .

وعمت أكثر من 23 دوارا من ضمن 113 دوارا منها: بريكة ، متكعوك ، مقرة ، عين الكلبة (عين الخضراء) ، سقانة ، سفيان ، أولاد سليمان ، نقاوس ، مروانة ، مركوندة ، أولاد عوف ، أولاد شليح ، الشمرة ، جرمة ، أولاد عمر ، ششار ، زلاطو ....

ففي يوم 10 نوفمبر 1916 أبلغ الوالي العام لوتو الحكومة الفرنسية بأن سكان الجنوب القسنطيني رفضوا التجنيد الإجباري وقاوموه منذ شهر سبتمبر السابق ، و أن قافلة عسكرية صغيرة أرسلت إلى بربكة لمواجهة الأحداث اضطرت أن تنسحب و تتراجع بسبب هيجان السكان وتخوف شيخ بلدية الأوراس من أن يهاجم الغاضبون قرى مدينته .

وفي ليلة 11 نوفمبر 1916 ، هاجم جمع من الثوار مزرعة المعمر قرانجي Grangier في بلدية بريكة ، و أحرقوها و خربوها وقطعوا خط الهاتف الذي يربط بين بريكة و نقاوس ، وفي نفس الليلة هاجم جمع من ثوار دوار أولاد عوف يتراوح عددهم بين 1000 و 1500 رجل برج ماكماهون مقر بلدية عين التوتة بقيادة شيخ سقانة المقدم محمد بن الحاج بلوديني ومحمد بن النوي من متليلي فأحرقوا البرج وخربوه ، وقتلوا المتصرف المتصرف المدني كاسنلي النوي من متليلي فأحرقوا البرج وخربوه ، وقتلوا المتصرف المتصرف المدني كاسنلي كان هناك لدراسة الأوضاع ، وتمكن المقدم الرحماني صحراوي من إنقاذ زوجة المتصرف و بنتيه ، وقُتل حوالي 12 شخصا خلال هذا الهجوم . (34) وفي نفس الليلة هاجم الثوار مزرعة المعمر راينال Raynal في مركز فيكتور دوري ومنزل حارس غابة محطة تامارين في دوار تيلاطو بمتليلي و قتلوا الحارس ، و هاجموا مزرعة لأحد المعمرين قرب نقاوس وحاصروا مدينة بريكة حتى يوم 14 نوفمبر ، ثم هاجموا فرقة جنود الزواف قرب قرية سقانة بدوار تيلاطو في نفس اليوم ثم أعادوا الكرة يوم 18 نوفمبر 1916 ، وفي يوم 14 نوفمبر كذلك هوجمت كتيبة تموين كانت متجهة إلى بريكة وقتل ستة من أفرادها ، وتمرد صكان دواوير بلزمة والتحق ثوارهم بالغابات المجاورة خاصة مستاوة ومتليلي ، و رفض خمسة سكان دواوير بلزمة والتحق ثوارهم بالغابات المجاورة خاصة مستاوة ومتليلي ، و رفض خمسة

دواوىر في بلدية عين مليلة شمالا تقديم رجالهم للتجنيد خاصة دوار عين كرشة والتحقوا

بجبال قربون و الفجوج و بوعريف ، و تمكنوا من اختطاف بعض المجندين و أخذوهم معهم إلى الجبال .

وكان هدف المتمردين حسب اعتراف الإدارة الفرنسية نفسها هو تخليص إخوانهم الشبان المسجلين و المجندين فعلا ، و ذلك ما كان يمثل الجانب السلبي و الضعيف في موقفهم وحركتهم ، فاستعملته القوات الفرنسية لتطعنهم وتضع حدا سربعا لتمردهم ، وقد ارتفع عدد الثوار بمرور الأيام و الأسابيع حتى وصل إلى 3000 رجل وقيل إلى 4000 رجل ، و كثر عدد الفارين من الفرسان القناصة و الصبايحية من وحداتهم ، ففر 45 صبايحيا من لواء فرسان تقرت ، و 42 فارسا من لواء بسكرة ، و بلغ عددهم في نهاية ديسمبر 1916 حوالي 3214 رجلا بينهم 286 ينتمون إلى دائرة باتنة .

وقد انتظم بعض الفارين في مجموعات خاصة أخذت تمارس اعتراض القوافل و العسكريين الفرنسيين ، من أبرز زعماء بعض هذه المجموعات : على بن أحمد بن زلماط و أخوه المسعود في الأوراس ، اللذان اعتصما بالجبال منذ 1917 إلى عام 1921 ، وابن على محمد بن النوي من متليلي الذي ألقي عليه القبض في شهر فيفري 1917 وحكم عليه بالإعدام بتهمة قتله للمتصرف المدنى بعين التوتة ليلة 11 نوفمبر 1916. (35)

### • رد فعل الإدارة الاستعمارية:

واجهت الإدارة الاستعمارية هذه لانتفاضة بالعنف و القسوة و الشدة كعادتها و كلفت خمسة كتائب من الجنود السنغاليين الذين كانوا متمركزين في مدينة بسكرة بملاحقة الثوار ، و كان عددهم حوالي ستة آلاف جندي يتسمون بالغلظة و الشدة وسوء الأخلاق و عدم الرحمة وقساوة القلب ، فقاموا بإحراق القرى و المشاتي و إفراغ المطامير وسلب ما بها من الحبوب ومصادرة الحيوانات وانتهاك أعراض النساء و تعذيب الأطفال ، وارتكبوا مجزرة رهيبة بأهل دوار أولاد مسعود.

ولم تجد السلطات الاستعمارية ما تبرر به عجزها أمام قوات الثورة سوى الضعف العددي للقوات العسكرية المتمركزة بمنطقة بسكرة و التي – حسب التقارير الرسمية – لم يكن يتعدى 85 جنديا من فرقة الصبايحية ، مما دفع النقيب قائد الملحقة العسكرية إلى تجنيد 100 من فرق القوم ( الحركة ) ، وهذا الوضع يدل على قوة الثورة وعنفوانها ومباغتها

للفرنسيين الذين ازدادوا دهشة أمام انتصاراتها و قوتها و سرعة انتشارها مما جعل الحاكم العام يطلب النجدة و التدخل من وزير الداخلية لدى وزير الحربية ليدعمه بالمال و العتاد ، ولم تجد القوات الفرنسية أمامها سوى البطش بالمدنيين و نشر الرعب في الدواوير و سلب أموال ومتابعة المواطنين في كل مكان وهو ماشهدت به التقارير الفرنسية التي ذكرت أن قواتها قامت يوم 19 نوفمبر 1916 بمهاجمة السكان بمنطقة متليلي المعزولة وبطشت بالسكان محاولة منها لإعادة طرق الاتصالات لنشاطها السابق و تأمين مرور قواتها .

وقد أكد الحاكم العام في تقريره المؤرخ في 21 نوفمبر 1916 فشل الضغوطات التي مارستها قواته بل إن الثورة ازدادت شراسة و توسعا في مناطق الأوراس و متليلي خاصة في جبالها الكثيفة و منطقة القنطرة التي تمركز ثوارها نحو الجنوب و منطقة بلزمة و جبالها الوعرة و منطقة بسكرة التي توسع بها الثوار منذ 1914). (60)

و ساهمت إلى جانب القوات السنغالية ثمانية كتائب من جنود الزواف في الهجومات المضادة ضد الثورة منذ يوم 18 نوفمبر بعد تسعة أيام من اندلاع أحداثها ، وفي يوم 30 نوفمبر طلب الجنرال بوفنال bonneval من الحاكم العام لوتو ، أن يرسل إليه نجدات جديدة بعد أن هاجم الثوار قافلة عسكرية قرب واد الماء وقتلوا منها أربعة رجال يوم 21 نوفمبر ، وكان طلبه أن ترسل إليه الحكومة الفرنسية لوائين عسكريين و طائرات مقاتلة لمواجهة الموقف المتدهور و إرهاب السكان المتمردين ، فأرسلت لواء المشاة رقم 250 من جهة القتال بأوربا وانضم إلى لواء السنغاليين ، فأصبح مجموع القوات المسخرة لمحاربة الثوار 13892 عسكريا و 275 ضابطا ، وأمرت طائرات فارمان Ferman في تونس بالتحليق على المنطقة لمحاربة الثائرين الذين حدد لهم أجل 30 نوفمبر ليستسلموا و يسلموا سلاحهم .

وفي الفترة الممتدة مابين 19 و 30 نوفمبر قامت هذه القوات العسكرية بتمشيط المنطقة و اقتحام مغاورها ومخابئها في بريكة و الحضنة و متليلي و مستاوة و جبل ششار ، وواصلت عملياتها حتى ديسمبر 1916 و شهر جانفي 1917 ، و في أوائل شهر فيفري شرعت طائرات فارمان وعددها ستة في التحليق بالمنطقة انطلاقا من قواعدها بتونس ، وفي يوم 12 فيفري 1917 أخذت تقذف القرى و تقنبل الأماكن المشكوكة ، وأصيبت ثلاث طائرات زعمة فرنسا أنها أصيبت بعطب فني و ليس من طرف الثوار .

وقد انتهت حوادث هذه الانتفاضة مع نهاية شهر أفريل و أوائل ماي 1917 ، وبلغ مجموع قتلى الفرنسيين 15 رجلا و جرح 30 ، بينما بلغ قتلى الجزائريين 100 شخصا حسب تقرير المفتش العام أوكتاف دوبون . (37)

### • محاكمة الثوار:

اعتقلت السلطات الاستعمارية 2904 شخصا قدمت منهم 825 شابا غير رشيد إلى محاكم تأديبية و 165 شخصا رشيدا إلى المجلس العسكري بقسنطينة ، فأدانت المجالس التأديبية 805 من غير الراشدين وحكمت عليهم بما مجموعه 715 عاما و شهرين و تسعة أيام سجنا ، و 22810 فرنك غرامة ، وقدم 45 متهما إلى محكمة باتنة وحكم عليهم بما مجموعه 90 عاما و تسعة أشهر سجنا .

وتم مصادرة 3759 بندقية صيد قديمة عديمة الفعالية ، و 7929 رأس غنم و 4511 رأس ماعز ، و 266 رأس بقر ، و تم تغريم 62394 شخصا بمبلغ 706656 فرنكا لتعويض ماسمته أضرار المعمرين الأوربيين ، ووضعت المنطقة كلها تحت الإدارة العسكرية بمقتضى قرار 22 نوفمبر 1916 رغم معارضة الحاكم العام لوتو على ذلك .

وتعرض السكان لملاحقات كثيرة و قاسية و أبرز الأوربيون كل ما في قلوبهم من حقد و كراهية للجزائريين ، و أكد النائب أوبري Aubry بأن القوات الفرنسية أحرقت قرى و مشاتي بدون سبب ، و ذكر أنه سمع بنفسه أحد الآباء الجزائريين يقول له وهو يبكي: " من المؤسف حقا أن تقوموا بحرق منازلنا و أماكن استقرارنا في الوقت الذي يُقتل فيه أبناؤنا في جبهة الحرب في فرنسا و أوربا " ، كما ذكر هذا النائب بان المتهمين كانوا يقدمون إلى المحاكمة عشرة فعشرة و لا يفهمون إطلاقا ما يقوله لهم القضاة و المحلفون ، ويصدرون ضدهم الأحكام بالسجن من ثلاثة إلى ستة أشهر ، وبسبب ذلك اضطر الكثير من الهاربين من التجنيد إلى الاعتصام بالجبال عدة سنوات كما فعل الإخوة بن زلماط . (38)

و بقيت آثار هذه الانتفاضة و مآسيها ماثلة في أذهان سكان المنطقة حتى اندلعت ثورة أول نوفمبر الكبرى 1954 ، و ما تزال أحداث هذه الثورة في أذهان بعض الشيوخ المسنين .

#### الخاتمة:

نستنتج مما سبق أن مدينة بريكة هذه المدينة التي ظهرت على خارطة بلاد المغرب الأوسط منذ بداية القرن الرابع عشر ، تعرضت في العديد من المرات إلى صراعات مختلفة بين العائلات المتحكمة في الأراضي و مع القياد الذي عينتهم فرنسا.

انتشرت الطرق الصوفية حول المنطقة و خاصة الطريقة الرحمانية التي كان رجالها و شيوخها و شيوخ المساجد يحاولون القضاء على المشروع الثقافي الفرنسي باستمرار التعليم ولو بالطريقة التقليدية.

سرعان ما استهضت هذه الطرق همم الرجال و بعثت في نفوسهم روح مقاومة المستدمر الفرنسي ، فظهرت تمردات و ثورات وانتفاضات ، كان أولها مشاركة سكان المنطقة في ثورة الزعاطشة 1849 ، ثم تمرد أولاد سحنون في نفس العام ، سرعان ما ظهرت حركة الشيخ بوخنتاش الذي التفت حوله جل قبائل المنطقة ، لكن النتيجة كانت وخيمة على الجميع .

من أهم الثورات ثورة العيدون الهيدوق أفريل 1916 حيث تعرض ابنه للتجنيد الإجباري، فكانت هذه الحادثة نقطة انعطاف في مسار الأحداث حيث التفت أعراش المنطقة حول العيدون الهيدوق معلنة ثورتها و تمردها ومن نتائجها أيضا هو إعلان أول جمهورية جزائرية بعين بومقر في أفريل 1916، تبعها تمرد أهل بريكة أكتوبر من نفس العام و كانت انطلاقة للثورة الأوراس الكبرى و التي لم تنتهي إلا مع عام 1917.

#### الهوامش:

 $^{1}$  - الزاب ، كلمة أعجمية أطلقت بالمشرق و هي اسم لواديين بالعراق ، و أطلقت من طرف الجغرافيين و الرحالة المسلمين على منطقة شاسعة من بلاد المغرب ، و يمكن أن تكون كلمة أمازيغية و تعني الواحة ، أو توازي باللغة العربية كلمة الصبّاب ، أو نسبة لمدينة زابي الروماني قرب مدينة المسيلة ، ينظر : أسامة الطيب جعيل ، طبنة حاضرة إقليم الزاب و المغرب عبر العصور — دراسة تاريخية - ، مجلة قبس للدراسات الإنسانية و الاجتماعية ، المجلد 0 ، العدد 0 ، جامعة الوادى ، 0 ، 0 . 0 .

- 2- أسامة الطيب جعيل ، معجم أعلام طبنة في العصر الوسيط ، دار الأوطان للنشر و التوزيع ، الجزائر العاصمة ، 2019 ، ص 12.
- <sup>3</sup>-بنو عامر ، قبيلة عربية تنتعي إلى قبيلة زغبة إحدى بطون بني هلال ، مواطنهم الأولى كانت مجاورة لبني يزيد جنوب سوق حمزة ( البويرة حاليا ) ، ثم قام يغمراسن بنقلهم إلى جنوب تلمسان ، وكان لبني عامر ثلاثة بطون هي : بنو يعقوب بن عامر ، بنو حميد بن عامر و بنو شافع بن عامر ، أنظر : عبد الرحمن بن خلدون ، ديوان العبر و المبتدأ و الخبر في تاريخ العرب و البرير ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأعظم ، ج 60 ، ضبط المتن : خليل شحادة ، مراجعة : سهيل زكار ، دار الفكر للطباعة و النشر ، بيروت ، 2000 ، ص 201.
- 4- مجهول ، زهر البستان في دولة بني زبان ، ج02 ، تحقيق وتقديم : بوزباني الدراجي ، مؤسسة بوزباني للنشر و التوزيع ، الجزائر ، 2013 ، ص 27-28.
- 5- الحسين بن محمد الورثلاني ، رحلة الورثلاني أو نزهة الأنظار في فضل علم التاريخ و الأخبار ، المجلد 01 ، مكتبة الثقافة الدينية ، ط 01 ، القاهرة ، 2008 ، ص 114.
- receil notices et . Monographie géographique et historique de la tribu du hodna oriental- 6 memoires de la societé archelogique du département de constantine, jourdan libraire-editeur, alger, 1910, p 233-235
  - jean despois , le Hodna , presses universitaire de france , paris 1953 , p 103 .  $^{7}\,$ 
    - monographie ... op cit , p 235.8
- و- رباض بودلاعة ، موقف شيوخ الطرق و الزوايا من الثورة التحريرية الجزائرية 1954-1956 ، مجلة مقاربات
   ، جامعة الجلفة ، المجلد 04 ، العدد 03 ، 2017 ، ص 171.
- <sup>10</sup>- شترة خير الدين ، الطلبة الجزائريون بجامع الزيتونة ( 1900-1956 ) ، ج 01، دار البصائر ، الجزائر العاصمة ، 2009 ، ص 82.
- 11- بيرم كمال ، الطرق الصوفية و الزوايا بمنطقة الحضنة وموقفها من الاستعمار الفرنسي 1830-1916 ، مجلة المعيار ، قسنطينة ، المجلد 20 ، العدد 39 ، 2015 ، ص 588.
- 12- أبو القاسم سعد الله ، تاريخ الجزائر الثقافي ، ج01 ، دار الغرب الإسلامي ، ط 01 ، بيروت ، 1998 ، ص 222.

- <sup>31</sup>- يعي بوعزيز ، من كفاح الجزائر في القرن التاسع عشر أربعة أحداث في ثلاث وثائق ، المجلة التاريخية المغربية ، تونس ، العدد 02، 1974 ، ص 97.
- <sup>41</sup>- بيرم كمال ، الأوضاع الاجتماعية و الاقتصادية و السياسية في العضنة الغربية فترة الاحتلال الفرنسي ( 1840-1854) ، أطروحة دكتوراه في التاريخ الحديث و المعاصر ، جامعة قسنطينة ، 2010-2011 ، ص 42.
  - 51- نفس المرجع ، ص 43 .
  - 61- يحي بوعزيز ، المرجع السابق ، ص 100.
- <sup>71</sup>- بن يعي ، ثورة العيدون الهيدوق 1916م، مقال بكتاب : ثورة الأوراس 1916 ، جمعية أول نوفمبر لتخليد وحماية مآثر الثورة في الأوراس ، باتنة ، 1996 ، ص 322 .
  - 81- عبد الحق جراف ، ثورة العيدون الهيدوق ، مجلة باتنة انفو ، عدد 02 ، جوبلية 2011 ، ص48.
- <sup>19</sup> مقابلة مع السيد العيدون رباض ، أحد أحفاد الثائر العيدون الهيدوق ، يوم : 11 نوفمبر 2018 ، بريكة ، على الساعة 13.00 زوالا
- <sup>20</sup> مقابلة مع السيد نور الدين فني ، أحد أحفاد فني مبارك بن فني أحد المشاركين في ثورة العيدون الهيدوق ، يوم : 20 ديسمبر 2018 ، بريكة على الساعة 22.00 ليلا
  - $^{21}$  بن يحي ، المرجع السابق ، ص 324 .
  - . 50 مبد الحق جراف ، المرجع السابق ، ص $^{22}$
- 23- شارل روبير أجيرون ، الاضطرابات الثورية في الجنوب القسنطيني نوفمبر 1916-جانفي 1917 ، مجلة الأصالة ،الجزائر ، العدد 62-63 ، 1978 ، ص 168 .
- <sup>24</sup> أ.د يوسف مناصرية ، دراسات و أبحاث في المقاومة و الحركة الوطنية الجزائرية 1830-1954 ، دار هومة للطباعة والنشر و التوزيع ، الجزائر ، 2014 ، ص 82.
- batna le ) incident algérie (intérieure  $^{125-}$  M lutaud . G.G.Algérie à M. ministère de l 17/11/1916.p01.
  - <sup>26-</sup> op.cit . p 01.
  - <sup>-27</sup> أ.د يوسف مناصرية ، المرجع السابق ، ص 85.

 $^{28}$ يعي بوعزيز ، ثورات الجزائر في القرنين التاسع عشر و العشرين ، ج 02 ، منشورات المتحف الوطني للمجاهد ، ط 02 ، الجزائر ، د.ت ، ص 57.

<sup>29-</sup> نفس المرجع ، ص 58.

30- شارل روبير أجيرون ، المرجع السابق ، ص 168.

31- يحى بوعزيز ، المرجع السابق ، ص 58.

<sup>32-</sup> صالح فركوس ، المختصر في تاريخ الجزائر من عهد الفينيقيين إلى خروج الفرنسيين ( 814 ق.م-1962م) دار العلوم للنشر و التوزيع ، عنابة ، 2002 ،

33- يحي بوعزيز ، المرجع السابق ، ص 59.

34- Robert letan, rapport de monsieur l'inspecteur général des communes mixtes, directeur intérimaire des territoires des sud. batna 1916, p 12

<sup>35-</sup> opcit. P 13

36- أ.د يوسف مناصرية ، المرجع السابق ، ص 87.

37- شارل روبير أجيرون ، المرجع السابق ، ص 169.

38- يحي بوعزيز ، المرجع السابق ، ص 60.

عنوان المقال: اثر الحضارة العربية الإسلامية على غرب أفريقيا الكاتب: أ.د/ بشار أكرم جميل الملاح جامعة الموصل/كلية الآداب/قسم التاريخ

#### البريد الالكتروني: basharj@rocketmail.com

تاريخ الارسال: 03/03/2020 تاريخ القبول: 18/03/2020 تاريخ النشر:03/03/31 تاريخ النشر:2020/03/31 اثر الحضارة العربية الإسلامية على غرب أفريقيا

The impact of the Arab Islamic civilization on the countries of Sudan

#### الملخص بالعربية:

تناول البحث دراسة منطقة جغرافية لا نستطيع أن نقول أنها تمتلك مقومات حضارة قديمة كتلك الحضارات التي قامت في بلاد الرافدين ووادي النيل وغيرها من حضارات العالم ، إلا أنها وفي نظر مواطنها كانت حضارة تعتز بهويتها وبمقومات كيانها ، وفي الوقت الذي كانت فيه تلك المنطقة (غرب أفريقيا) تعيش وفق نظام بسيط يتخذ من الصيد والرعي وسيلة للعيش ، ومن أغصان الأشجار والخرز وسيلة لستر العورة ، ومن الطين والأخشاب وسيلة لبناء السكن ، وعلى تقديس الملوك وعدهم آلهة ، فضلاً عن تقديس الأفاعي وتقديم القرابين للآلهة ، أمام كل ذلك وغيره جاء الإسلام ليغير كل ذلك بسلام وبشكل تدريجي لا يتعارض والثوابت التي أعتاد الناس هناك علها .

والرائع في الأمر أن الإسلام لم يتعامل بحزم مع المسائل التي لا تتعارض مع العقيدة وقضى عليها بشكل تدريجي فهو لم يحارب الهوية الأفريقية ولم يفرض على السكان مسألة تخليهم عن أفريقيتهم ويحولهم إلى عرب بشكل قسري ، بل على العكس عزز في نفوس الناس هويتهم لا بل شملهم بهوية أوسع وهي الهوية الإسلامية الشاملة لكل المنضوين تحت لواءها ، كما أن الثابت الآخر وهو اللغة والتي لم يحاول الإسلام القضاء عليها وإجبار السكان على الكتابة والتكلم باللغة العربية فبقيت لغتهم سائدة وهم في نفس الوقت يقبلون على اللغة العربية كونها لغة دينهم الجديد ، وهو أمر معاكس تماماً لما فعله الأوربيين حينما وصلوا أفريقيا من خلال فرض اللغة الانكليزية أو الاسبانية أو الفرنسية على السكان .

ففي الوقت الذي كان الأفريقي يعتز بمعتقداته ، تقبل الإسلام كدين جديد لما يحمله من تسامح ومحبة ورفق في الدعوة من قبل دعاته سواء كانوا تجاراً أو مهاجرين أو فقهاء ، فكانت التحولات والتغييرات التي حدثت في أفريقيا ذات نفع كبير على المنطقة من خلال دمجها في حضارة عربقة ومتماسكة هي الحضارة الإسلامية .

كلمات مفتاحية: السودان /الصحراء/الحضارة/الغربي/غانة

#### Abstract:

The research deals with a geographical area in Africa , it has elements of an ancient civilization , built approach not the civilizations that stood in Mesopotamia and the nile valley and other civilizations , but it consider in the point of view of its citizen a civilizations prond of its identity and the elements of its entity . at a time when that region (Africa) lives according to a simple system based on hunting , grazing as a mean of living and from the branchs of trees and beads to cover private parts . and from the mud , wood a way to build houses , and sanctifing kings , considering them as a gods , as well as sanctifing sankes and offering sacrifices to the gods , finally Islam religion came to change all that peacefully and gradually with out contradict with principles that people used to do there .

The wonderful thing is that Islam did not deal firmly with issues that are inconsistent with the doctrine and destroyed them gradually, Islam did not fight African identity, nor impose on the population to abandon their identity as an African citizen and converted them to be Arab by force, but on the contrary. strengthened in the hearts of people their identity more over gave them a wider identity which is comprehensive identity of islam as it given to all those live under its banners, and the another element, the language. Islam did not try to remove it, or force the residents to write and speak Arabic Language . their language remained prevalent and they are at the same time accept. The Arabic Language as the Language of their new religion, which the exact opposite of what Europeans

did when they arrived in Africa through the imposition of English or Spanish or French on the population while the African proud of his beliefs, but he accepted Islam as a new religion because it calls to tolerance, love and kindness in the call by preachers, whether they are traders or migrants or scholars, so the shifting and changings which happened in Africa were very useful to region through integration into an ancient, coherent civilization which is Islamic civilization.

Key Words: Sudan / Desert / Civilization / Western / Ghana

#### المقدمة:

يفتخر كل شعب من الشعوب بتاريخه وحضارته ويحاول أن يجعلهما أفضل من بقية الحضارات مركزاً على الثوابت والمميزات في تلك الحضارة ، والحضارة بمعناها الأساس لم تكن لتشمل الدول المتقدمة فقط ، فأصل الحضارة البدو كما ذكر ذلك المؤرخ أبن خلدون في مقدمته مقسماً العمران إلى عمران بدوي وعمران حضري.

وربما يعتبر البدوي نفسه ذو حضارة مدافعاً عما يمتلكه من مقومات تكاد تكون قليلة أو معدومة في نظر الآخرين ، فهو يعمل في الزراعة ويقوم بتربية الحيوانات التي يأكل من لحومها ويشرب من ألبانها ، لا بل أنه حتى في حالة الشعوب البعيدة في ماضها عن الحضارة تفتخر بما قامت به لتسير فيما بعد في ركب الحضارة ، وقد تكون في التجمعات الرعوية البسيطة في الصحراء الأفريقية الكبرى دليلاً على بناء حضارة في تلك البقاع والأماكن الواقعة جنوبها فيما بعد ، فالمجموعة التي كانت تبحث عن الماء القليل لتستقر حوله بدأت توفر حول ذلك المكان مستلزمات العيش المؤهلة للاستقرار .

وقد ساعدها في ذلك توافد التجار من المغرب الإسلامي للذهاب نحو أفريقيا جنوب الصحراء والذين احتاجوا بشكل بديهي للماء والدليل ، فلعب سكان تلك الواحات ومراكز تجمع المياه وهم من البربر دوراً في سقي وإطعام أولئك التجار ومن ثم إرشادهم إلى الطريق الصحيح الأمن مقابل حصولهم على ضرائب مُعينة مكنتهم من الاستقرار وبالتالي تكوين تحمعات سكانية أصبحت فيما بعد مُدناً.

إلا أن تلك المُدن كانت متأخرة حضارياً عن الحضارات الأخرى في العالم كحضارة وادى النيل في مصر ووادى الرافدين في العراق والسبأية والحميرية والبيزنطية والفارسية

والهندية ، لكنها كانت تعتر بنواة حضارتها التي تكاد لا تُذكر قياساً لبقية الحضارات ، ففي الوقت الذي كانت الحضارات تعتر بعمرانها وعلومها وفنونها وبعادات وتقاليد شعوبها ، كانت أفريقيا تبني دور مواطنها من القصب أو الأخشاب ، وفي الوقت الذي كانت العلوم والفنون تنتشر في بلدان تلك الحضارات كانت أفريقيا تفتقر لذلك الأمر ، وفي الوقت الذي كانت الملابس الفاخرة والمزركشة تنتشر بين شعوب تلك البلدان كان الأفريقي عارباً.

لكننا كلما اقتربنا من بدء الدعوة الإسلامية ووصول التجار المسلمين إلى أفريقيا كلما بدأت بوادر الحضارة تظهر في تلك البقاع ، فترى المنازل بدأت تُبنى من الطين واللبن والحجارة ، والملابس بدت أكثر احتشاماً وزينة ، وقس على ذلك من أمور أدخلها العرب ومن ثم المسلمين إلى أفريقيا كأدوات الزراعة كالمحراث والفؤوس ، كما تعلموا منهم طرق زراعة سفوح الجبال على شكل مصاطب ، وسيطروا على مياه الأمطار من خلال بناء السدود لخزن المياه ، فضلاً عن تطوير وسائل النقل باستخدام الجمل والحصان بعد أن كانت البضائع تُنقل على ظهور الرجال .

#### إشكالية البحث:

ينوي البحث إبراز عملية التحول الطارئة في غرب أفريقيا والتي غيرت معالم المنطقة بشكل كبير، ويجيب عن التساؤل القائل: هل غير المسلمون القادمون من خارج أفريقيا تاريخ وحضارة أفريقيا بكل مفاصلها ؟ ، وهل طمس الإسلام صفات كانت قد اكتسبتها الحضارة الأفريقية على الرغم من بساطتها ؟ أم على العكس حافظت عليها وأضافت لها الجيد والمفيد، وهو ما سيحاول البحث الإجابة عنه من خلال تناول جزء من منطقة أفريقيا جنوب الصحراء وهي منطقة غرب أفريقيا أو كما سماها المؤرخون المسلمون السودان الغربي والتي يحدها من الشمال الصحراء الكبرى ومن الجنوب الغابات الاستوائية ومن الشرق منحنى نهر النيجر ومن الغرب المحيط الأطلسي.

#### أهمية البحث:

تظهر أهمية البحث من خلال الدور الذي لعبه الإسلام في إدخال الشعوب البعيدة عن الحضارة في الإسلام وبالتالي ضمها لركب الحضارة العربية الإسلامية ، من خلال إظهار الدور السلمي والبسيط لعملية التحول تلك والتي يكاد ينفرد ويتميز بها الإسلام ، تلك العملية التي أتبع فيها المسلمون الأسلوب التدريجي في القضاء على الأمور التي لا تتعارض مع عقيدة الإسلام دون إكراه شعوب تلك الحضارة - التي حل عليها الإسلام – على ذلك الأمر.

كما تظهر مسألة مراعاة خصوصية ومكتسبات تلك الحضارة وتعامل الإسلام معها، لاسيما مسألة الهوية الأفريقية الزنجية واللغة وغيرها والتي لم يفرض الإسلام على أصحاب الحضارة الأفريقية تبديلها بالهوية العربية وباللغة العربية، وحتى إذا ابتعدنا عن بدايات وصول الإسلام للقارة الأفريقية ووصلنا إلى سنوات اقتراب خطر الاستعمار البرتغالي من شرق أفريقيا نلاحظ أن العثمانيين قد عرضوا على الأفارقة الدفاع عنهم كمسلمين دون المساس بهويتهم وتاريخهم وهو شأن الحضارة الإسلامية.

#### أثر الحضارة العربية الاسلامية:

أمام تلك الحالة التي كانت عليها الشعوب الأفريقية والتي تم الحديث عنها في مقدمة البحث والتي تتمثل في فقدان للحقوق والواجبات وتخلف وما إلى ذلك ، وصل الإسلام إلى المنطقة يحمله بشكل سلمي وسلس تجار حاملين معهم مواد تجارية تُنتج في بلادهم وتفتقر إليها القارة الأفريقية كالملابس والحبوب والملح وما إلى ذلك ويستوردوا بدلاً عنها منتجات القارة من الذهب والعاج والنحاس والرقيق وغيرها.

لقد تميز الإسلام عن بقية الأديان السماوية كونه لا يمتلك طبقة كهنوتية تبشيرية كما هو الحال في الديانة المسيحية ، كما أنه ليس ديناً مغلقاً كالديانة المهودية ، فهو يدعو الناس للدخول فيه بالتي هي أحسن<sup>(1)</sup> ، وهو ما فعله كل زائر لتلك القارة سواء كان تاجراً أو مهاجراً أو متفقهاً في الدين داعياً له ، فالأفريقي أنجذب لذلك التاجر الذي توضأ أمامه ثم صلى ، ثم اندهش وانجذب لملابسه النظيفة والمحتشمة والتي تختلف عن ما اعتاد الأفارقة على لبسه من ملابس تستر العورة فقط ، كما أن تعامل التاجر الأفريقي مع التاجر المسلم في البيع والشراء جعله في تماس مباشر معه قريباً من عاداته وتقاليده سواء في العمل أو المعيشة ، فبعد أن اعتاد الأفريقي على التعامل بالربا والغش وعدم الصدق في موعد تسديد ثمن البضاعة ، شاهد أمامه التاجر المسلم يرفض الغش ويحاربه ويمنع الربا ويصدق في مواعيده (2)

لكل ذلك حاول الأفارقة التقرب من التجار المسلمين والتعامل معهم ليتبع تلك الخطوة استقرار بعض أولئك التجار في أفريقيا وتزوجهم من النساء الأفريقيات وبالتالي اندماجهم في ذلك المجتمع ، كما أن توافد الهجرات إلى أفريقيا قادمة من المغرب الإسلامي ومصر وعُمان واليمن والعراق وبلاد الشام أسهم بشكل كبير في تعريف الأفارقة بالحضارة الإسلامية وأخذ ما هو جيد منها ودمجه في حضارتهم الأم<sup>(3)</sup>.

كما أن حكام الدول والإمبراطوريات التي قامت على تلك الأرض بدءوا يتطلعون لربط تاريخهم وحضارتهم بتاريخ وحضارة القادمين من بلاد الإسلام ، فنرى ملك غانة الوثني يقرب من بلاطه كل مسلم يسمع أن لديه موهبة مُعينة أو قدرة على عمل ما يسهم في ربط مملكته بركب الحضارة ، فنراه يختار وزرائه وصاحب بيت ماله ومترجميه من بين التجار المسلمين الموجودين في بلاده والذين عملوا على تطوير البلاد وتنظيم الأمور المالية والإدارية فها<sup>(4)</sup>.

وفي مثل ظروف أفريقيا فأن التحول والتغيير الذي حصل بوصول الإسلام إليهم يُعد حقيقياً وكبيراً ، فتحولهم إلى مجتمع متحضر بفضل الإسلام لم يعني لهم وللمسلمين هناك إلغاء الماضي ونسيانه ، لكن الإفادة من الماضي والحاضر للنجاح في المستقبل ، فظهرت لهم معاني جديدة لم يكونوا يعلموا عنها شيئاً ، فبالحضارة علموا أن المجتمع المسلم المتحضر تُلغى فيه الفوارق بين الناس فيتساوون في الحقوق والواجبات ومستوى المعيشة وتسود العدالة الاجتماعية وتُحترم فيه حقوق الفرد وتُلغى الطبقية (5).

وعلى ذلك الأساس تقبلوا الدين الإسلامي حكاماً وشعوباً ، فالشعب تمسك به كونه دين للتسامح والمحبة والحضارة ، والحاكم قبل به وتمسك به كونه دين التجمع والوحدة وهو ما كان يدعو له الأفارقة فبدلاً من وحدة القبيلة أو المدينة أصبحت الوحدة عامة شاملة لكل المنضوين تحت راية الإسلام فهي أمة إسلامية واحدة (أ) ، والإسلام لم يأتي إلى أفريقيا لينهي دور حكامها ويستبدلهم بحكام مستوردين للمنطقة من خارجها ، بل على العكس أبقى على أولئك الحكام وتعامل معهم وفق مبدأ التسامح والذي انعكس ايجابياً على طريقة تعاملهم مع رعاياهم من المسلمين وهو ما يُشاهد جلياً في مملكة غانة الإسلامية التي قسمت عاصمتها إلى قسمين الأول للملك ولرعيته ، والقسم الثاني لشعبه الذي يشكل المسلمين نسبة كبيرة منه (أ).

لقد احتاج التعايش بين الأفارقة وبين المواطنين الجُدد من المسلمين تعرف أحدهما على لغة الآخر ليتمكنوا من التفاهم فيما بينهما لاسيما في منطقة تكاد تصل لغاتها ولهجاتها المحلية إلى حوالي الثمانمائة مقابل لغة واحدة وافدة هي اللغة العربية ، فضلاً عن أن تلك اللغات واللهجات تُعد مكتسباً أساسياً لدى الأفارقة لا يمكن الاستغناء عنه ، إلا أن حكمة الإسلام ورجاله جعلت من اللغة العربية بكاملها أو ببعض مفرداتها مقبولة لدى أولئك السكان ، ففي دولة مالي الإسلامية كان السكان يشجعون أبنائهم على حفظ القرآن الكريم وتعلم اللغة العربية ، وفي بعض الأحيان تقاضي الضرورة استخدام القيود التي يربطوا بها أقدام أبنائهم ليحفظوا القرآن الكريم (8).

فاللغة العربية وصلت إلى تلك المنطقة ودخلت في لغة البلاد الأم دون إلغاء تلك اللغة التي يعتز بها السكان الأصليين لا بل نتج عن ذلك التعامل سيادة حروف ومفردات اللغة العربية وبالتالي وصول اللغة العربية ككل للمنطقة والتي أصبح الأفريقي المسلم بأشد الحاجة لها ليتمكن من قراءة القرآن الكريم ، فضلاً عن ذلك فأن تلك اللغة تمتاز بكونها واضحة ومنطقية ومرنة وسهلة من خلال قدرتها على الهيمنة على لغات عديدة ، كما تميزت بخاصية الاختصار التي جعلتها تعبر عن الكثير بالقليل<sup>(9)</sup> ، وقد عبر عن مكانتها توماس أرنولد بقوله : (( قد بلغت اللغة العربية حداً يفوق كل وصف من الغنى والجمال وإذا ما تعلم الأفريقيون هذه اللغة أصبحت لغة التخاطب وهي إلى ذلك لغة شريعة وقانون مكتوبة حلت محل نزوات شيخ القبيلة الاستبدادية وهذا تغير يعتبر في ذاته تقدماً هائلاً في الحضارة))(10).

وفي حوالي القرن السادس الهجري / الثاني عشر الميلادي أصبحت اللغة العربية لغة التخاطب في مدن غرب أفريقيا فها كُتبت الدواوين والسجلات الرسمية ، كما أصبحت اللغة الرسمية في دولة السنغاي<sup>(11)</sup> ووردت المراسلات بين الملوك السودان وحكام مصر والمغرب باللغة العربية وهو يشير إلى انتشار اللغة العربية هناك دون إكراه بل برغبة سكان البلاد الأصليين<sup>(12)</sup> ، وكان الخط السائد في السودان الغربي هو الخط المغربي فيقول المؤرخ القلقشندي عن دولة مالي : (( إن بهذه المملكة الوزراء والقضاة والكُتاب والدواوين ، وأن السلطان لا يكتب شيئاً في الغالب ، بل يكل كل أمر إلى صاحب وظيفته من هؤلاء فيفصله ،

لقد تقبل الأفارقة ذلك التحول الطارئ والكبير في حياتهم لما لمسوه من المسلمين من حسن أخلاق ومعاملة ، فالإسلام لم يكن في يوم ما ليفرق بين أبيض أو أسود ولا بين عربي وغير عربي تأكيداً لقوله تعالى بسم الله الرحمن الرحيم ((يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكُرَمَكُم عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُم إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ )) صدق الله العظيم (14) ، فتعامل الإسلام مع الناس ومنهم الأفارقة السود على هذا الأساس الذي جعله يتقدم في أفريقيا بسبب القضاء على كل إحساس باحتقار الأسود أو معاملته على أنه من طبقة منحطة كما كان عليه الحال في المسيحية (15).

كما أننا إذا ما قارنا عملية التحول والتغيير الحضاري في أفريقيا حينما وصلها الإسلام وبين التحول الذي حصل على يد البرتغاليين وغيرهم من المستعمرين حينما وصلوا القارة

الأفريقية ، فالمسلم الداعي لدينه في أفريقيا نجح نجاحاً كبيراً إذا ما قورن بالإرساليات المسيحية هناك ، فالأسود المتنصر يميل للإحساس بأن أبناء دينه من الأوربيين ينتمون إلى لون من الحضارة لا يلائم طبائعه في الحياة ، في حين يشعر في المجتمع الإسلامي بأنه أكثر تعلقاً به واطمئناناً إليه ، فالمواطن النيجيري مثلاً مُقتنع بأن دخوله في الإسلام لا يحتاج منه أن يفقد قوميته ، ولا يستلزم تغييرات انقلابية في الحياة الاجتماعية ، وهو لا يقوض نفوذ الأسرة أو سلطة الجماعة ، ولا توجد هوة بين الداعي للإسلام والمتحول إليه فكلاهما أمام الله واحد ، ولا يعني الدخول في الإسلام ترك شؤون الأسرة والحياة الاجتماعية أو عدم احترام حكام البلاد الأصليين وإنما بالإسلام وحضارته ينتقل الإنسان إلى منزلة أرقى وفكرة أسمى تحرره من الأوهام والخرافات (16).

لقد أدى اعتناق الأفارقة للإسلام إلى إعطاء الحضارة الأفريقية طابع إسلامي كبير صبُبغت بها الطقوس الحياتية الأساسية التي يتميز بها مجرى حياة الفرد من ولادته وحتى مماته ، فقد تركت الشريعة الإسلامية أثرها الكبير على حياة الأسرة الأفريقية من حيث عادات الزواج والإرث ودفع الدية وغيرها ، مع الحفاظ على المكتسبات الأصلية للحضارة الأفريقية في ذلك المجال ، إذ عُدلت بعض التشريعات في ضوء النظم الاجتماعية التي كانت سائدة في مجتمع الساحل الشرقي لأفريقيا قبل انتشار الإسلام ، فقد طبقت الشريعة الإسلامية في أمور الأرث مثلاً ولكن بما لا يتعارض مع ما كان سائداً في مجتمع الساحل من أنماط تقليدية تتعلق بحقوق الملكية (17).

لقد أعتبر الأفارقة عملية التحول والتغيير الحضاري في بلادهم بمثابة نصر لهم ، فقد ضمت في ثناياها الكثير من الفوائد وعلى كافة الأصعدة ، فهي عملية تحول من الانعزال والوحشية والتعري إلى الوحدة والتقدم والانفتاح على الآخرين والنظافة ولبس الملابس المحتشمة ، فهم بدلاً من أن يكونوا ضمن إطار القبيلة الواحدة التي تدخل في حروب مستمرة مع القبائل الأخرى أصبحوا أعضاء ضمن الأمة الإسلامية الواسعة الأرجاء ، كما أن حكامهم وملوكهم بدلاً من أن يحكموا بلدان معزولة ويطيعهم الناس ضمن إطار الخوف والتبجيل الزائف ، أصبحت طاعتهم واجبة من قبل جميع الرعية وفق تعليمات إلهية بطاعة أولي الأمر (18).

وحينما نتابع عملية التحول الحضاري تلك نلاحظ أن الإسلام سمح للسكان الأفارقة بالإبقاء على مكتسباتهم الحضارية القديمة التي لا تتعارض والشرع الإسلامي والتي زالت فيما بعد بمرور الزمن ، ومنها قيامهم في شرق أفريقيا باختبار الملك الجديد وقياس مدى عدله بين الناس ، فإذا ما أخطأ وأرتكب جرائم بحق شعبه فأن القتل سيكون مصيره كونه ممثلاً لله على الأرض ، بل كان يُلقب بـ (وقليمي) وتعني (أبن الرب الكبير) ، كما أن أولاده سوف يمنعون من تقلد الحكم في البلاد (19) . ويبدو إن الإسلام في تلك الحالة تعامل بحذر وبالتدريج من خلال إقناع الأفارقة أن الملك هو بشر وليس أبن لله لان ذلك يتعارض مع الشرع ، وأبقى على طريقة اختيار الملك ومعاقبته إذا أصبح ظالماً بسبب عدم مساسها بالشرع .

ولشدة قناعة الأفارقة بأن المسلمين هم سبب دخول الحضارة إليهم ، وأن للعرب كونهم من أوائل الواصلين إلى أفريقيا الفضل الأكبر في ذلك التحضر فقد أطلقوا على الإنسان المتحضر اسم (staaribika) أي استعرب ، وسموا الحضارة في لغتهم (UStaarabu) أي استعراب واللفظ مشتق من استعرب أي أصبح عربياً أو كما يعنونه هم أصبح متحضراً (20).

فالأفريقي الأسود يصبح مساوياً للمسلمين الآخرين حال دخوله في الإسلام ، فلا يحول دون ذلك لونه أو جنسه ، والترحيب الذين كان يلقاه الوثنيون الأفارقة حال دخولهم بالإسلام هو الذي كان يجعلهم يتمسكون به ويشجعهم على الانضمام إلى مجتمع متحضر يتطلب منهم التخلي عن كثير من عاداتهم وتقاليدهم البربرية إذا صح التعبير ، إذ أن مجرد الدخول في الإسلام يدل ضمنا الترقي في الحضارة وخطوة جدية لتقدم القبيلة الزنجية عقلياً ، فقوى التحضر والخير كانت لا تجد صعوبة في القضاء تدريجياً على ما كان يكتسبه الأفريقي من عادات وتقاليد وثنية ، إذ أن أقبح الرذائل وهي (أكل لحوم البشر ، وتقديم الإنسان كقربان ، ووأد البنات وهن أحياء) كل ذلك اختفى وإلى الأبد بدخول الأفارقة في الإسلام (21).

وفي باب التعامل مع مكتسبات الحضارة الأفريقية القديمة والقضاء على الوثني منها بشكل تدريجي من خلال إقناع الداخلين الجُدد في الإسلام بعدم فائدة تلك العادات والتقاليد، فقد أبقى الإسلام على عادة التتريب لدى الأفارقة حتى اقتنعوا أنفسهم بتركها، وهي العادة التي يعمل من خلالها المواطن الأفريقي بوضع التراب على رأسه إذا ما امتدحه الملك أو السلطان والتي استمر عليها البعض حتى وقت متأخر (22)، إلا أن دعوة الإسلام للنظافة والتطهر دفعت الكثير من الأفارقة حكاماً ومحكومين لنبذ تلك العادة وتركها (23).

إلا أن أهم تحول طرأ على الحضارة الأفريقية بعد انتشار الإسلام في المنطقة يتمثل في المقضاء على العصبية القبلية التي كانت سائدة والتي بُني المجتمع الأفريقي عليها من خلال عد رئيس القبيلة المثل الوحيد لأبناء القبيلة أمام أرواح الأسلاف أو أمام الآلهة الأخرى ، فضلاً

عن ذلك فأن العديد من المعارك قد جرت قبل إسلام الأفارقة بين أبناء القرى المتجاورة والتي كان يسقط فيها عدد كبير من القتلى من الجانبين فضلاً عن أعداد أخرى تُحول إلى رقيق يحصل عليها المنتصر في تلك المعارك<sup>(24)</sup>. ويبدو أن تلك العصبية القبلية قُضي عليها وتحولت إلى تعاون ومحبة وارتباط كامل بالأمة الإسلامية التي تحتضن الجميع وتجعل من التقوى المقياس الحقيقي للتميز.

إن ذلك التحول الطارئ في الحضارة الأفريقية أتى أُكله بمرور الزمن ولاسيما حينما تكونت ممالك ودول إسلامية في المنطقة حاولت تقليد كل مفاصل الحضارة الإسلامية في المشرق والمغرب، فنلاحظ الحاكم أو الملك في تلك الممالك يتخذ له أسما ولقباً مشابهاً لأسماء وألقاب الخلفاء الراشدين كاسم أبو بكر في إشارة إلى سيدنا أبو بكر الصديق ، أخر تسمى بالهادي العثماني تيمناً بسيدنا عثمان بن عفان ، آخرين أدعو النسب لقائد عربي شجاع وهو سيف بن ذي يزن ، أما أهل مملكة غانة فقد سموا عاصمة دولتهم بمدينة (صالح) وقالوا أن ذلك الرجل من نسل سيدنا الحسن بن على النسخ (25).

كما عمل أولئك الحكام على لبس العمامة وهي إشارة لتقليد الخلفاء العباسيين في بغداد ، وصبغوا مجالسهم بصبغة أولئك الخلفاء من خلال زيادة أعداد الحرس والعبيد والجواري ، وتقريب كل ذي علم ومعرفة قادم من بلاد المسلمين الأخرى ، فضلاً عن بناء قصورهم بشكل يشابه أو يتغلب على الطراز المعماري المغربي أو الأندلسي أو المصري من خلال جلب بنائين ومهندسين إلى أفريقيا ليعملوا على تنفيذ ما يطلبه ذلك السلطان (26).

وعمل حكام أفريقيا على إفهام الآخرين بان أفريقيا تمتلك من الأموال ما يجعلها في مصاف الدول الغنية والمعروفة في تلك الفترة ، وأن الحضارة الإسلامية قد وصلتها وأتت أكلها وهو ما أراد السلطان (موسى بن أبي بكر 712-737هـ/1312-1337م) أن يظهره للسلطان المصري (محمد بن قلاوون) خلال رحلة الأول للحج سنة (724هـ/1324 م) لاسيما حينما جلب معه ألاف من العبيد والجواري ودعا كل من يريد الحج من قومه للذهاب معه ، كما أخذ معه كميات كبيرة من الذهب ليمنحها هدية للسلطان المصري ، أو يوزعها على كل من صادفه في طريقه من غنى أو فقير ، واشترى بالكمية الباقية ما يحتاجه (27).

ولم يقتصر الأمر على ذلك بل شمل إفهام العالم الإسلامي أن الإسلام وحضارته قد وصلا إلى أفريقيا وأن السكان متمسكين بهما كثيراً ، فقد رفض سلطان دولة مالي (موسى بن أبى بكر التكروري) الانحناء أو السجود للسلطان (محمد بن قلاوون) عندما مر بمصر خلال

رحلته لأداء فريضة الحج ، قائلاً : (أنا مُسلم ومالكي المذهب فلا اسجد لغير الله تعالى) ، وقد قدر السلطان (قلاوون) الأمر وقابله وأكرمه مانحاً إياه الكثير من الهدايا والتي ضمت قصراً كبيراً في مصر لذلك السلطان المالي ، كما أن السلطان موسى عمل على جلب عدد كبير من كتب المالكية من الحجاز إلى بلاده ليفقه شعبه بذلك المذهب الذي وصلهم من بلاد المغرب الإسلامي (28).

وكان السلطان موسى وخليفته أخيه السلطان (سليمان بن أبي بكر التكروري 742-762 من أشد حكام أفريقيا في القرن الثامن الهجري/الرابع عشر الميلادي تمسكاً بالعدل والصلاح ، إذ يبدو أن مبدأ العدل من المبادئ الاجتماعية الموروثة في المجتمع الأفريقي وهي من مكتسباتهم التي حافظوا عليها ودعموها بتعاليم الإسلام ، وحينما ظلم حاكم إحدى مُدن دولة مالي الإسلامية تاجراً من بربر قبيلة مسوفة عمل السلطان (سليمان) على عزل ذلك الحاكم ومعاقبته ، كما جمع وزرائه وقادة جيشه وحاشيته ونوابه على الأقاليم وقال لهم : (( إني بريء من الظلم ، ومن ظلم منكم عاقبته ، ومن علم بظالم ولم يعلمني به فذنوب ذلك الظالم في عنقه والله حسيبه وسائله))(29).

وربما يكون لعامل الأمن والأمان الذي حظيت به أفريقيا في تلك الفترة مؤشراً حقيقيا للتقدم الحضاري الذي قد نكون نفتقده حتى في يومنا هذا ، ويشير الرحالة أبن بطوطة إلى ذلك الأمان خلال رحلته من إحدى المدن إلى العاصمة قائلاً: ((لما عزمت على السفر إلى (مالي) العاصمة وبينها وبين ايوالاتن (مدينة تقع قريباً من حدود الصحراء الكبرى الشمالية) مسيرة أربع وعشرين يوماً للمُجد (أي للمُسرع) ، أكتريت دليلاً من مسوفة ، إذ لا حاجة إلى السفر في رفقة لأمن تلك الطريق ، وخرجت في ثلاثة من أصحابي))(30).

إن الأمر الذي سهل عملية التحول الحضاري في أفريقيا يتمثل في مجموع الميزات التي حملتها الحضارة الإسلامية التي وصلت بشكل سريع ومفاجئ إلى المنطقة وتقبلها السكان ، فالداعية إلى الإسلام بين القبائل الوثنية على ثقة في الاستجابة السريعة له ، فهو يستطيع أن يمنحهم حقائق كثيرة تتعلق بالله والإنسان تصل إلى قلوبهم وتنمي إدراكهم وتمنحهم ترخيصاً بالدخول في وحدة اجتماعية وسياسية كبيرة تعطيه الحماية والمساعدة في تسيير حياته ، ويصبح ذلك الأفريقي الأسود أخاً للمسلم الذي دعاه للإسلام مهما كان لون بشرته سوداء أم بيضاء وهو ما استطاع الإسلام أن ينجح فيه في أفريقيا ، على عكس الداعين للمسيحية هناك والمعتبرين أن المسيعي الأبيض هو السيد والمسيعي الأسود العبد وهو سبب فشلهم هناك (٥١).

ويبدو من خلال ما تقدم أن مكتسبات الحضارة الأفريقية ولاسيما الهوية واللغة كانت باقية مع التحول الذي حصل حينما دخل الإسلام وحضارته إلى أفريقيا ، وأن المسلمين قد تعاملوا مع اعتزاز الأفارقة بهويتهم ولغتهم بشكل إيجابي شجع الأفارقة على دخول الإسلام والاندماج في الحضارة الإسلامية ، وهو عكس ما حصل حينما حصل تغير حضاري أخر في القارة لاسيما مع وصول البرتغاليين ومن ثم الانكليز والفرنسيين وغيرهم ومحاولتهم طمس تاريخ وحضارة أفريقيا ، ومحاولة القضاء على كل ما يصل المنطقة بتاريخ وحضارة العرب المسلمين من خلال ربط أفريقيا بالغرب المسيعي هويةً وتاريخاً وحضارة ، ومن ثم القضاء على اللغة العربية هناك من خلال الترغيب باللغات المحلية الأفريقية وبالتالي القضاء عليها أيضاً ليحل بدلاً عنها اللغة الانكليزية والفرنسية وهو ما عانت وتعانى منه تلك المنطقة (20).

#### الخاتمة:

في ختام هذه الدراسة لابد من بيان بعض النتائج التي توصلت إليها والمتمثلة في :

- 1- امتلك الأفارقة قبل وصل الإسلام إليهم مقومات بسيطة للحضارة إلا أن المؤرخين والجغرافيين المسلمين لم يأخذوها بنظر الاعتبار لان الحضارة في نظرهم لا تقوم إلا بقيام الدول وهو ما كانت تفتقد إليه المنطقة.
- 2- بوصول الإسلام إلى المنطقة بدأت مرحلة جديدة في تاريخ أفريقيا تمثلت بصقل وتطوير الحضارة الأفريقية.
- د- لم تكن عملية التغيير الحضاري في أفريقيا صعبة القبول من قبل الأفارقة ومرفوضة بل على العكس كان مُرحب بها بشكل كبير.
- 4- أن عملية التحول الحضاري الطارئ الذي حصل في أفريقيا مع دخول الإسلام حول المنطقة إلى جزء لا يتجزأ من العالم الإسلامي وحضارته.
- 5- لم تعمل الحضارة الإسلامية على القضاء على مكتسبات الأفارقة الحضارية وفي مقدمتها الهوية ، فقد اعتز الإسلام بجميع المنضوين تحت رايته عرباً وفرساً وتركاً وأفارقة وهنود وغيرهم ولم يحاول طمس هوباتهم.
- 6- فضلاً عن ذلك فأن الحضارة الإسلامية لم تعمل على القضاء على اللغة الأفريقية
   الأم أو اللغات واللهجات المحلية الأخرى واعتزت بها.

7- انتشرت مقومات الحضارة الإسلامية بين الأفارقة دون إكراه ، فالأفريقي شعر أن الهوية الإسلامية أوسع وأعظم من الهوية القومية فتمسك بها ، كما أنه شعر أنه بحاجة للغة العربية ليفهم بها القرآن الكريم وسنة الرسول محمد على فتعلمها وحافظ عليها ، فضلاً عن أنه أحس برغبة في تمثل مفردات الحضارة الإسلامية لما فيها من انتقال مباشر نحو الرُقي فأصبحت ملابسه محتشمة ونظيفة وفاخرة ، وأصبحت النظافة عنوان حياته ، كما أن داره الطيني أو المصنوع من الحجر البسيط تحول إلى دار مبني وفق طرز معمارية حديثة وهكذا.

#### الهوامش والإحالات

<sup>1)</sup> دريد عبد القادر نوري ، تاريخ الإسلام في أفريقيا من القرن 4-10هـ/10-16م ، (الموصل:1985) ، ص124 .

<sup>. 14</sup> مبد السميع المصري ، التجارة في الإسلام ، (القاهرة:1976) ، ص $()^2$ 

<sup>3)</sup> إسماعيل العربي ، مسالك الإسلام والعربية إلى الصحراء الكبرى ، مقال منشور في مجلة الثقافة الصادرة في الجزائر ، سنة 1981 ، العدد (62) ، ص42 .

 $<sup>^{4}</sup>$ ) أبي عبيد البكري ، المغرب في ذكر بلاد أفريقية والمغرب وهو جزء من كتاب المسالك والممالك ، (الجزائر:1857) ، 0.00 ، 0.00

 $<sup>^{5}</sup>$ ) مخايل مسعود و ساجيع الجبيلة ، الحضارات الصراع والحوار ، المؤسسة الحديثة للكتاب ، ( $_{
m LX}$ و.: 2009) ،  $_{
m C}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>() نوري ، تاريخ ، ص124 .

- $^{0}$  محمد بن عبد الله بن محمد بن إبراهيم اللواتي المعروف بابن بطوطة ، تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار ، اعتنى به وراجعه : درويش الجويدي ، المكتبة العصرية ، (بيروت:2007) ، ج2 ، ص282.
- 8) شاخت وبوزورت ، تراث الإسلام ، ترجمة : محمد زهير السمهوري ، (الكويت:1978) ، القسم الأول ، ص 162.
- 9() نوري ، انتشار اللغة العربية في أفريقيا جنوب الصحراء خلال القرون 4-8هـ/10-16م ، بحث منشور في مجلة آداب الرافدين ، العدد الثلاثون ، ص94 .
- 10) توماس آرنولد ، الدعوة إلى الإسلام بحث في تاريخ نشر العقيدة الإسلامية ، ترجمه إلى العربية وعلق عليه : حسن إبراهيم حسن وآخرون ، ط3 ، (القاهرة:1970) ، ص398 .
- 11) السنغاي: وهي إحدى الدول الإسلامية التي قامت في السودان الغربي ابتداً من القرن الخامس الهجري/الحادي عشر الميلادي وتمكنت من أن تقيم دولة واسعة على طرفي نهر النيجر متخذة من مدينة غاو عاصمة لها. ينظر: نورى، تاريخ الإسلام، ص155.
- 1°() أحمد بن على القلقشندي ، صبح الأعشى في صناعة الإنشا ، تحقيق : نبيل خالد الخطيب ، دار الكتب العلمية ، ط1 ، (بيروت:1987) ، ج5 ، ص269 .
  - 13 () القلقشندي ، صبح الأعشى : 298/5 .
    - 14() سورة الحُجرات ، أية 13.
    - <sup>15</sup>() أرنولد ، الدعوة ، ص394 .
    - <sup>16</sup>() أرنولد ، المرجع نفسه ، ص395.
- 17) شاخت وبوزورت ، تراث الإسلام ، ص163 ؛ خولة شاكر محمد الدجيلي ، العلاقات العربية الإسلامية مع الساحل الشرقي الأفريقي حتى القرن التاسع الهجري ، أطروحة دكتوراه غير منشورة ، (جامعة بغداد: 1980) ، ص206 .
  - 106) أحمد سوسة ، الشريف الادريسي في الجغرافيا العربية ، الباب الأول ، 1974 ، ص106 .
- أبو الحسن علي بن الحُسين بن علي المسعودي ، مروج الذهب ومعادن الجوهر ، دار الأندلس للطباعة والنشر ، (بيروت:1966) ، ج2 ، ص16-71 .
- $^{20}$ ) داؤد سلوم ، الألفاظ المستعارة من العربية في اللغة السواحلية ، بحث منشور في مجلة كلية الآداب بغداد  $^{20}$  ، العدد 19 ، 1976 ،  $^{20}$  .
  - <sup>21</sup>) آرنولد ، الدعوة إلى الإسلام ، ص396-397 .
    - <sup>22</sup>() البكري ، المُغرب ، ص176 .
  - 23) أحمد عطار ، إنسانية الإسلام ، (بيروت:1386هـ) ، ص64 .
- $^{24}$ ) فوزية يونس فتاح ، التأثيرات الحضارية العربية الإسلامية على السودان الغربي بين القرنين  $^{8-8}$ هـ/10-  $^{14}$ 0 فوزية دكتوراه غير منشورة ، (جامعة الموصل:1994) ،  $^{194}$ 0.

- <sup>25</sup>) البكري ، المُغرب ، ص175-176 ؛ أحمد الشكري ، الإسلام والمجتمع السوداني إمبراطورية مالي 1250-1430م ، المُجمع الثقافي ، (أبو ظبي:1999) ، ص114.
  - . 154م ، دولة مالي الإسلامية ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، (القاهرة:1973) ، ص $^{26}$
- <sup>27</sup>) عبد الرحمن بن محمد بن خلدون ، العبر وديوان المبتدأ والخبر في أخبار العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر ، (بيروت:1956) ، ج5 ، ص932 ؛ أحمد بن يحيى بن فضل الله العمري ، مسالك الإبصار في ممالك الأمصار (من الباب الثامن إلى الباب الرابع عشر) ، تحقيق وتعليق : مصطفى أبو ضيف أحمد ، ط1 ، (الرباط:1988) ، ص67 .
- 28) أحمد بن علي المقربزي ، الذهب المسبوك في ذكر من حج من الخلفاء والملوك ، تحقيق : جمال الدين الشيال ، (القاهرة:1955) ، ص28 .
  - <sup>29</sup>() أبن بطوطة ، تحفة النظار ، ج2 ، ص280.
  - 30() أبن بطوطة ، المصدر نفسه ، ج2 ، ص272.
    - 31 () أرنولد ، الدعوة إلى الإسلام ، 393-394 .
- 32) جمال زكريا قاسم ، الروابط العربية الأفريقية قبل حركة الكشوف الجغرافية وبدء حركة الاستعمار الأوربي في القرن الخامس عشر ، بحث في كتاب العلاقات العربية الأفريقية دراسة تاريخية للآثار السلبية للاستعمار ، دار غربب للطباعة ، (القاهرة:1977) ، ص47.

#### قائمة المصادروالمراجع:

#### أولاً: المصادر الأولية:

- أبن بطوطة ، محمد بن عبد الله بن محمد بن إبراهيم اللواتي .
- 1- تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار ، اعتنى به وراجعه : درويش الجويدي ، المكتبة العصرية ، (بيروت:2007)
  - البكري ، أبو عبيد
- 2- المغرب في ذكر بلاد أفريقية والمغرب وهو جزء من كتاب المسالك والممالك ، (الجزائر:1857) ، ص175.
  - أبن خلدون ، عبد الرحمن بن محمد .
- 3- العبر وديوان المبتدأ والخبر في أخبار العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر ،
   (بيروت:1956).
  - العمري ، أحمد بن يحيى بن فضل الله .
- 4-مسالك الإبصار في ممالك الأمصار (من الباب الثامن إلى الباب الرابع عشر) ، تحقيق وتعليق : مصطفى أبو ضيف أحمد ، ط1 ، (الرباط :1988) .
  - القلقشندي ، أحمد بن على .

- 5- صبح الأعشى في صناعة الإنشا ، تحقيق : نبيل خالد الخطيب ، دار الكتب العلمية ، ط1 ، (بيروت:1987).
  - المسعودي ، أبو الحسن على بن الحُسين بن على .
  - 6- مروج الذهب ومعادن الجوهر ، دار الأندلس للطباعة والنشر ، (بيروت:1966) .
    - المقريزي ، أحمد بن على .
  - 7-الذهب المسبوك في ذكر من حج من الخلفاء والملوك، تحقيق: جمال الدين الشيال، (القاهرة:1955).

#### ثانياً: المراجع العربية والمعربة:

- آرنولد ، توماس .
- 1- الدعوة إلى الإسلام بحث في تاريخ نشر العقيدة الإسلامية ، ترجمه إلى العربية وعلق عليه : حسن إبراهيم حسن وآخرون ، ط3 ، (القاهرة:1970)
  - بوزورت ، شاخت .
  - 2- تراث الإسلام ، ترجمة : محمد زهير السمهوري ، (الكويت:1978) .
    - سوسة ، أحمد .
  - 3- الشريف الادريسي في الجغرافيا العربية ، الباب الأول ، 1974.
    - الشكرى ، أحمد .
  - 4-الإسلام والمجتمع السوداني إمبراطورية مالي 1250-1430م، المُجمع الثقافي، (أبو ظبي:1999).
    - طرخان ، إبراهيم علي .
    - 5- دولة مالي الإسلامية ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، (القاهرة:1973) .
      - عطار ، أحمد .
      - 6- إنسانية الإسلام ، (بيروت:1386هـ)
        - المصري ، عبد السميع
      - 7- التجارة في الإسلام ، (القاهرة:1976).
        - مسعود ، مخايل و ساجيع الجبيلة .
    - 8- الحضارات الصراع والحوار ، المؤسسة الحديثة للكتاب ، (بيروت:2009)
      - نورى ، درىد عبد القادر
      - 9- تاريخ الإسلام في أفريقيا من القرن 4-10هـ/10-16م ، (الموصل:1985) .

#### ثالثاً: البحوث والدوريات:

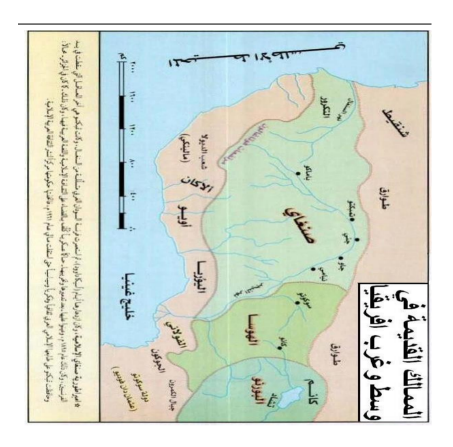
- سلوم ، داؤد .
- - العربي ، إسماعيل

2- مسالك الإسلام والعربية إلى الصحراء الكبرى ، مقال منشور في مجلة الثقافة الصادرة في الجزائر ، سنة 1981 ، العدد (62) .

- قاسم ، جمال زكريا .
- 3- الروابط العربية الأفريقية قبل حركة الكشوف الجغرافية وبدء حركة الاستعمار الأوربي في القرن الخامس عشر ، بحث في كتاب العلاقات العربية الأفريقية دراسة تاريخية للأثار السلبية للاستعمار ، دار غرب للطباعة ، (القاهرة:1977).
  - نورى ، درىد عبد القادر .
- انتشار اللغة العربية في أفريقيا جنوب الصحراء خلال القرون 4-8ه/10-16م ، بحث منشور في مجلة آداب الرافدين ، العدد الثلاثون .

#### رابعاً: الرسائل الجامعية:

- الدجیلی ، خولة شاکر محمد .
- 1- العلاقات العربية الإسلامية مع الساحل الشرقي الأفريقي حتى القرن التاسع الهجري ، أطروحة دكتوراه غير منشورة ، (جامعة بغداد: 1980)
  - فتاح ، فوزية يونس .
- 2- التأثيرات الحضارية العربية الإسلامية على السودان الغربي بين القرنين 4-8ه/10-14م ، أطروحة دكتوراه غير منشورة ، (جامعة الموصل:1994).



خارطة رقم 1

عنوان المقال: التحولات المجالية الفلاحية بالمغرب من التغلغل الاستعماري إلى أواخر القرن العشرين. ساحل منطقة الغرب نموذجا

الكاتب: د. عبد الرحيم قصباوي دكتوراه في الجغرافيا - كلية الآداب والعلوم الإنسانية، القنيطرة، المغرب

البريد الالكتروني: abderrahimgeographie@gmail.com

تاريخ الإرسال: 2019/08/24 تاريخ القبول: 2019/12/15 تاريخ النشر: 2020/03/31 التحولات المجالية الفلاحية بالمغرب من التغلغل الاستعماري إلى أواخر القرن العشرين. ساحل منطقة الغرب نموذجا

The spatial mutations of agriculture in Morocco from colonial penetration to the late twentieth century: The coastal area of Gharb as a case study الملخص بالعربية:

تهدف هذه الدراسة إلى تحديد مظاهر التحولات المجالية بساحل منطقة الغرب والعوامل المساعدة على حدوث دينامية مجالية، بدءا من دخول المستعمر الأجنبي حتى نهاية القرن العشرين، خاصة ما يرتبط بالنشاط الفلاحي الذي يشكل ركيزة أساسية في الاقتصاد المحلي بهذا المجال. فقد عرف عدة تغيرات مرتبطة بأساليب الاستغلال وانتشار الزراعة العصرية، مما ساهم في تحسين مستوى عيش السكان والرفع من مداخيلهم.

تم الاعتماد في معالجة هذا الموضوع على منهجية محكمة، تنبني على رصد مسار التحول المجالي بساحل منطقة الغرب خلال الفترة المدروسة، من حيث المظاهر وانعكاساتها على اقتصاد السكان.

كلمات مفتاحية: التحولات المجالية- ساحل الغرب- الزراعة- المستعمر الأجنبي- الاقتصاد.

Abstract:

The aim of this study is to identify the aspects of spatial mutations of the coastal area of Gharb as well as the factors that contribute to the emergence of the spatial dynamics, starting from the entry of the foreign colonizer until the end of the twentieth century, especially related to agricultural activity, which is considered as a main pillar in the local economic of this area. It has known

various changes associated with the methods of exploitation and the spread of modern agriculture, which contributed to improve the standard of living of the population and raise their incomes.

This subject is relied on a rigorous methodology, based on monitoring the spatial mutation of the coastal area of Gharb during the studied period in terms of its manifestations and its impact on the population economy.

**Key words**: Spatial mutations, coastal of Gharb, farming, foreign colonizer, economy.

#### مقدمة:

اعتمد سكان المجال الساحلي لمنطقة الغرب بالمغرب، لوقت طويل على الرعي كمصدر لاقتصادهم، مع بعض الزراعات المعاشية —البورية- التي يرتبط نموها بالتساقطات المطرية. لكن ومع إدخال مزروعات عصرية أصبح الاعتماد على السقي، خاصة من طرف المعمرين. بعد ذلك بدأت الحاجة إلى الماء، خصوصا عند تجفيف المرجات وكسب مساحات فلاحية جديدة صالحة لمزاولة الزراعة. وهنا ظهرت بوادر التحول المجالي، خصوصا على مستوى المجال الفلاحي، من خلال البنيات العقارية والتهافت على كسب الأراضي وحجم الاستغلالية الفلاحية وما لحقتها من تحولات.

سنحاول في هذا المقال الوقوف على مظاهر التحولات التي عرفها المجال الساحلي لمنطقة الغرب، خاصة تلك المرتبطة بالنشاط الفلاحي ومدى مساهمة الموارد الطبيعية، خاصة المياه في خلق نوع من التحول المجالي والوثيرة التي ميزت هذا التحول من دخول المستعمر الأجنبي حتى أواخر القرن العشرين.

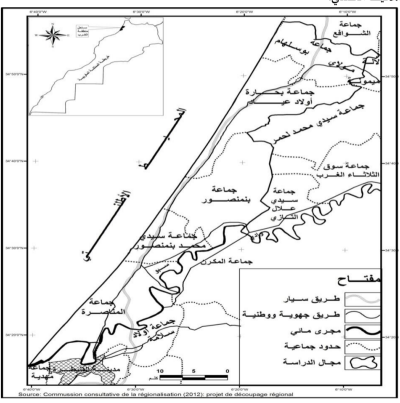
تتمحور إشكالية هذه الدراسة حول معالجة مظاهر التحولات المجالية الفلاحية التي عرفتها منطقة البحث، ومدى مساهمة المستعمر ووفرة المؤهلات الطبيعية وأهميتها في حدوث هذه الدينامية وانعكاساتها على حياة السكان.

ولتوضيح هذه الإشكالية حاولنا صياغتها على شكل تساؤلات كما يلي:

- أين تتجلى عوامل ضعف استغلال المجال الساحلي للغرب قبل دخول المستعمر؟ - ما هي دوافع وأشكال التدخل في المجال وبداية استغلاله، لاسيما في مزاولة الزراعة؟ -كيف ساهمت الخصوصيات الطبيعية وخاصة الماء في التحولات المجالية الفلاحية؟ على المستوى المنهجي، تم الاشتغال على المنهج التاريخي باعتباره دعامة أساسية في رصد مسار التحولات، وتغير المشهد الجغرافي بساحل الغرب على طول الفترة التاريخية المدروسة. ثم المنهج الإحصائي بهدف دراسة نتائج التحولات المرتبطة بكسب أراض بعد استصلاحها وأهمية التطور الكمي للمزروعات من خلال نتائج الاحصاء الفلاحي العام لسنة 1996.

## 1- دور الموقع الجغرافي لساحل الغرب في التحولات المجالية الفلاحية

يشكل المجال الساحلي للغرب الجزء الغربي على طول سهل الغرب، حيث يطل على المحيط الأطلنتي.



شكل 1: الموقع الجغرافي لمجال الدراسة

ساهم هذا الموقع بشكل كبير في استقرار السكان وزيادة الاستثمارات الوطنية والأجنبية، لما يزخر به من موارد طبيعية ومناخية مهمة، تشكل مؤهلات رئيسية في النشاط الفلاحي، فضلا عن توفر شبكة طرقية تربط المجالات الريفية بالمدن المجاورة والمراكز الصاعدة بمنطقة الغرب. فهذه العوامل المرتبطة بالموقع كانت لها مساهمة كبيرة في مختلف التحولات التي عرفها ساحل الغرب.

#### 2- من التغلغل الاستعماري إلى استقلال المغرب وبداية الضغط على الموارد الطبيعية

تميزت منطقة الغرب بضعف استغلال مجالها، قبل أن يتدخل المستعمر ويغير من طبيعة الاستغلال، وذلك لعدة إكراهات حدت من التدخل البشري، لكن دخول الاستعمار أدى إلى إحداث تغيرات ارتبطت بممارسة الفلاحة واستقرار السكان. وقد ازداد التدخل في تنظيم المجال وتحسين أساليب استغلال موارده بعد حصول المغرب على الاستقلال، حيث تمكن من القيام باستراتيجيات عديدة تجاه النهوض بالقطاع الفلاحي، خاصة على مستوى المجالات السهلية؛ مثل سهل الغرب لما يزخر به من مؤهلات طبيعية.

#### 2-1-أسباب ضعف استغلال المجال قبل المعمر الأجنبي

غُرفت منطقة الغرب قبل دخول المعمر بمجال الضايات والمرجات التي كانت تغطي مجالات شاسعة، وتشكل إكراها طبيعيا أمام استغلال هذا المجال. وقد لعبت هذه الأماكن دورا هاما في ضعف الاستيطان البشري؛ فقد كان استقرار السكان على الضفاف المرتفعة بجانب الأودية، حيث كانت تشكل المناطق المنخفضة، عامل طرد لهم، نظرا لخطورة تجمع المياه ومختلف النتائج التي تنجم عنها، كالأمراض المرتبطة بالمياه الراكدة ثم طرد الأنشطة الاقتصادية بهذا المجال، وبالتالي كثافة سكانية ضعيفة جدا. وقد زاد من حدة الوضع ظهور بعض الأمراض المرتبطة بالمسطحات المائية، مثل حمى المستنقعات التي كانت تصيب المناطق المجاورة للمرجات ومجالات ركود المياه (أ). فمنطقة الغرب كانت آنذاك من أهم مناطق المغرب معاناة من الأوبئة والأمراض، نظرا لكثرة المجالات الرطبة، خصوصا المرجات الساحلية التي كانت شاسعة جدا، إضافة إلى انتشار المجاعة وضعف النمو الديمغرافي.

لم يتم استغلال الأرض، ما عدى بعض المجالات الصغيرة جدا، مع الاعتماد على وسائل إنتاج ضعيفة جدا -بدائية- أهمها المحراث الخشبي والأدوات اليدوية: كالفأس وبعض أصناف الماشية، لاستعمالها في عملية الجر أثناء الحرث. وهنا تبقى المزروعات مرتبطة

برحمة الطبيعة، أي زراعة بورية تنتظر سقوط الأمطار، دون أي تفكير في عملية الري، وهذا ما جعل اقتصاد سكان الغرب، اقتصاد يُنتظر منه تغطية الحاجيات فقط.

## 2-2- دخول الاستعمار الأجنبي: استغلال الموارد وبداية تحول المجال

فرض الاستعمار الفرنسي نفسه بقوة بعد توقيع معاهدة الحماية مع المغرب سنة 1912، وتدخل بشكل فعلي في مختلف المناطق التي تشكل نفعا على المستوى الاقتصادي، حيث هيمن على السهول المغربية، وكان سهل الغرب من النقط التي ركز عليها المعمر، فقد تدخل من خلال القيام بعدة إجراءات أولية لفرض سيطرته على المجال والتحكم في موارده؛ من خلال فتح شبكة من الطرق على شكل مثلث يربط بين القنيطرة، سيدي قاسم وسوق الأربعاء الغرب، مد خطين للسكك الحديدية، وإنجاز عمليات ضخمة للتهيئة، غيرت معالم السهل بشكل كبير، ثم بدأ في الاستثمار الفلاحي.

## 2-2-1-أسس التدخل الاستعماري في منطقة الغرب

ركزت السياسة الاستعمارية في استغلالها للمجال على عدة أسس نذكر مها:

#### • كسب أراضى أجنبية

اعتمد المعمر الأجنبي على نهج خطة تدبيرية تهدف إلى الحصول على أراض فلاحية لفائدتهم قصد استغلالها، خصوصا بعد فرض الحماية على المغرب. وقد كانت الأراضي الموجودة على ضفتي نهر سبو، أكثر مجالات استهدفت بعملية الاستيلاء، نظرا لملاءمة مؤهلاتها الطبيعية وجودتها. فقد قام المعمر باقتطاع جزء مهم من الرصيد العقاري بالغرب، حيث تم الاستيلاء على مساحات شاسعة من الأراضي لصالحهم، إذ تمت السيطرة على حوالي مليون وعشرين ألف هكتار (1020000) من أخصب الأراضي المغربية (2) ، منها 174336 هكتار بمنطقة الغرب (3). وتتمركز الأراضي التي استول عليها المعمرين بالمجالات النافعة -الصالحة للزراعة- حيث أنهم اختاروا الأجزاء الغنية جدا بالسهل على المستوى الجيو-بيئي. إلى جانب المعمرين كان بعض المغاربة يملكون أراض عديدة، تابعة للقبائل.

#### استصلاح الأراضي وتهيئتها

عند اقتطاع سلطات الحماية للأراضي، قامت بوضع ترسانة قانونية تهم تحديدها وتحفيظها<sup>(4)</sup>، ثم بدأت في استصلاحها قصد الاستغلال من خلال: تجفيف المرجات، مد قنوات السقي وإدخال بعض المزروعات الجديدة، حيث بدأ تغير في المشهد الريفي.

- تجفيف المرجات: ساهمت هذه العملية في كسب مساحات شاسعة كانت مليئة بالمياه، إضافة إلى القضاء نسبيا على مرض حمى المستنقعات وبعض الأمراض المعدية الأخرى، مما ساعد على زيادة عدد السكان وتوسيع استغلال المجال الفلاحي، وإقامة بنية تحتية مثل الطرق والقناطر<sup>(5)</sup>.

## - التجهيزالهيدروفلاحي

انطلقت عمليات تنظيم الري في منطقة الغرب خلال الحماية، وكان أول قطاع مسقي بطريقة عصرية، هي دائرة بهت، بمساحة تصل إلى 30000 هكتار، ولسقيها تم إنشاء سد القنصرة<sup>(6)</sup> في الفترة الممتدة من 1927 إلى 1933 بطاقة تخزين، تصل إلى 314 مليون م $^{6}$  وكانت بداية اشتغاله سنة 1936.

#### - إدخال زراعات جديدة: أهمها زراعة الأرز والحوامض

كانت منطقة الغرب المجال الوحيد المرخص لزراعة الأرز، حيث تم إدخالها سنة 1949 وتمت على مساحة 40 هكتارا<sup>(7)</sup>، ثم أخذت في التوسع إلى أن وصلت 7225 هـ سنة 1955، أغلبها في حوزة الأوربيين.

أدخل المعمر كذلك غراسة الحوامض لمنطقة الغرب التي لم يكن لها أثر قبل الاستعمار، إذ تم غرسه في بعض المناطق مثل سيدي سليمان ومشرع بلقصيري. وقد عرف توسعا كبيرا منذ 1930، نظرا للتسهيلات التي أصبح بإمكان المستعمر الاستفادة منها؛ خاصة على مستوى التسويق.

#### 2-2-2 توسيع المساحة المسقية وتحسين وسائل الإنتاج

شكلت الأودية المنبع الرئيس لضخ مياه السقي خلال المرحلة الاستعمارية إلى جانب سد القنصرة، وكانت زراعة الأرز والخضروات أهم مستهلك للماء، أغلبها في وسط السهل، أما المجال الساحلي فكان ضعيفا من حيث المساحة المسقية.

| مجال الساحل (هكتار) | منطقة الغرب (ه) | نوع الزراعة |
|---------------------|-----------------|-------------|
| 1107                | 5352            | الأرز       |
| 19                  | 739             | التبغ       |
| 132                 | 3248            | الخضروات    |
| 23                  | 2755            | الكلأ       |
| 499                 | 17972           | الحوامض     |
| _                   | 249             | زراعات أخرى |
| 1780                | 30315           | المجموع     |

جدول 1: أهم الزراعات السقوية بمنطقة الغرب والساحل سنة 1958

Source : LE COZ. J., 1964, op.cit. p 504

تعتبر الزراعات الموجهة للتسويق أهم المزروعات المسقية، إذ تبقى الحوامض وزراعة الأرز أهم المنتوجات التي تسقى، نظرا لكونهما تشغلان مساحة مهمة جدا؛ فالحوامض تصل إلى 17972 هكتار، بنسبة تفوق باقي المزروعات بما فيها الخضروات، إلى جانب زراعة الأرز التي كانت تحظى كذلك بأهمية كبرى، خصوصا من طرف المعمرين، حيث وصلت المساحة التي في حوزتهم إلى 5100 هكتار من مجموع الأراضي بالغرب.

ارتبط توسع المساحة المسقية بتحديث أساليب المكننة الفلاحية، حيث تم إدخال آليات زراعية تساعد على حرث الأرض واستغلالها بشكل أسرع، مع اعتماد المبيدات والمخصبات الكيماوية، مما رفع من جودة المحاصيل الزراعية وتطوير الإنتاج.

#### 2-3- استقلال المغرب وتحديث القطاع الفلاحي

اتخذت السلطات العمومية خلال فترة الاستقلال من الغرب مجالا لتحديث الاقتصاد والمجتمع القرويين، من خلال القيام بعدة إجراءات، أهمها توسيع نطاق الأراضي المسقية وتأطير الفلاحين، وتطوير الصناعة الغذائية، نظرا لملاءمة الظروف الطبيعية من خلال الموارد المتاحة.

سنركز في هذا الجانب على التحولات المجالية التي ارتبطت بالموارد الطبيعية خاصة المياه.

#### 1-3-3- سياسة الإعداد الهيدروفلاحى: سقى مليون هكتار

راهن المغرب بعد الاستقلال على نهج سياسة هيدروفلاحية مهمة، تتجلى أبرز مشاريعها في سياسة السدود وسقي مليون هكتار، وكان الغرب من أهم المناطق استفادة من هذه المشاريع، خصوصا ما تعلق بالسقي، حيث خصص بالغرب سقي 250000 هكتار، أي ربع المساحة المعدة، كان هذا خلال الستينات من القرن الماضي، حيث تم تخصيص ميزانية مهمة لهذا الغرض. فقد وصلت كلفة تجهيز هكتار واحد مروي كمتوسط 10000 درهم في المستينات، بل وصلت إلى 80000 درهم في مطلع الثمانينات<sup>(8)</sup>. وقد وصلت استفادة القطاع الفلاحي من 30 في المائة كاستثمارات الدولة<sup>(9)</sup>.

تجلت استفادة الغرب من هذه المشاريع في مشروع سبو، الذي كانت مسطرة من وراءه عدة أهداف، منها:

- برمجة عدد من السدود لتوفير مياه السقى التي توجه لربع المليون هكتار.
  - التقليل من الفيضانات ورفع الإنتاج الفلاحي.
    - تأطير الفلاحين وتطوير الزراعة الصناعية.

## 2-3-2 دعم الإنتاج الفلاحي في إطار سياسة التقويم الهيكلي(10)

"بدأ المغرب في تطبيق برنامج التقويم الهيكلي والذي كانت له آثار واضحة على الاقتصاد المغربي عموما، والفلاحة على الخصوص، مع بداية عقد الثمانينيات (1983-1993)" (11)" إذ تخلت المؤسسات التي كانت تسهر على الشأن الفلاحي، خاصة المكتب الجهوي للاستثمار الفلاحي للغرب عن عدة خدمات كانت تقوم بها، ما عدى مياه السقي التي بقيت من مهامها، مع إلغاء بعض أشكال الدعم المرتبط بالأسمدة والمبيدات، وهو ما لم يجعل الفلاحين يعتمدون نظام التناوب الزراعي، الذي كان يسود من قبل في المجال المسقي، مع تشجيع الدولة للصادرات الفلاحية وإلغاء احتكار مكتب التسويق والتصدير، وفي نفس الوقت تمت الزيادة في أسعار مياه السقي (12)، إضافة إلى بعض التحفيزات المتعلقة بالإعفاء الضريبي وإعطاء المنح والمكافآت المالية.

## 3- وضعية التسعينات: تحول جذري في طرق استغلال المجال

تعتبر فترة التسعينات من القرن الماضي بداية لتغيير المشهد القروي على طول المجال الساحلي للغرب، من خلال مختلف الأنشطة الزراعية التي أصبحت تتم مزاولتها، مع تراجع

مساحات شاسعة، كانت تستغل للرعي نتيجة التطور المرتبط بالمزروعات الدخيلة على المجال والتي تعتمد على الري. وهنا يجب الحديث عن ما ساهمت به المياه من تحول في المساحة المسقية وطرق السقى المعتمدة.

تعد تسعينات القرن 20 مرحلة مميزة بتغيرات مجالية عديدة، فقد اخترناها للمعالجة والوقوف على مختلف التحولات المجالية المرتبطة بالنشاط الزراعي وغيره، نتيجة وفرة المعطيات الإحصائية، باعتبار المغرب قام بالإحصاء الفلاحي العام سنة 1996.

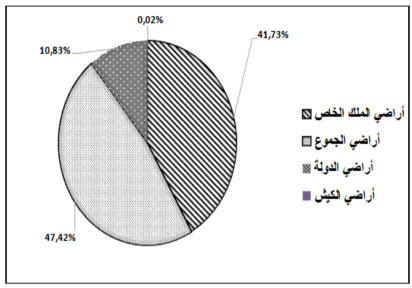
#### 1-3-البنيات الزراعية وتحولاتها بالمجال المدروس

يؤدي التحول المرتبط بإشكالية البنية العقارية إلى التأثير على تملك العقار وكيفية استغلاله، وهو ما يعطي فكرة عن طبيعة الإنتاج قديما وحديثا، ثم التحول على مستوى الاستغلاليات من حيث الحجم، إلى جانب تغير الآليات الفلاحية ونمط الاستغلال، كلها عوامل غيرت من طبيعة المجال الساحلي للغرب.

#### 1-1-3-البنية العقارية: غلبة أراضي الجموع على النظام العقاري

يتميز النظام العقاري بالتنوع داخل مجال الدراسة، وهو مرتبط باستعمار المغرب الذي خلق عدة معيقات، فيما يخص البنية العقارية بعد خروجه، حيث بقيت فئة قليلة تتمتع بأراض شاسعة، وأخرى كبيرة لا تتوفر إلا على أراض محدودة ومشتتة في أغلب الأحيان.

وحسب الوضعية القانونية للأرض، من خلال المعطيات المتوفرةا، فإن هناك أربعة أنواع أساسية تميز هذا المجال. تبقى أراضي الجموع الأكثر انتشارا مع أهمية بارزة للملكية الخاصة التي لم تكن منتشرة في المغرب قبل الحماية. فقد كانت محدودة جدا ومحصورة في الأراضي الخاصة ببعض العائلات الكبرى<sup>(13)</sup>، إضافة إلى تشتت الاستغلاليات واختلاف أحجامها، مما يشكل عرقلة أما تطور الزراعة وتقنيات التجهيز الهيدروفلاحي.



شكل 2: الوضعية القانونية للأرض بمجال الدراسة (وضعية 1996)

(المصدر: وزارة الفلاحة والتنمية القروية، الإحصاء الفلاحي العام، 1996)

#### √ أراضي الملك الخاص

يشكل هذا النوع بمجال الدراسة نسبة مهمة، حيث يأتي في المرتبة الثانية بعد أراضي الجموع بمساحة تصل إلى 23694 هكتار، أي 41.73 % من مجموع الأراضي المدروسة.

#### √ أراضي الجموع

هي تلك الأراضي التي تملكها جماعات سلالية (قبائل، دواوير، مشيخات ...)، ويتم تسييرها من طرف أرباب الأسر المشكلة. وتعتبر أراض في ملكية تجمعات عرقية وزعت عليهم للانتفاع بها (14) وتحتل أهمية كبرى بالغرب، حيث تشغل هذه الأراضي مجالا مهما مقارنة بباقي أنواع الملكية العقارية، كما أنها تعتبر عنصرا أساسيا في النظام العقاري بالمغرب ككل، بعلاقة مع البنيات الاجتماعية الموجودة، وقد تقلصت نسبتها منذ دخول المعمرين (15).

تشكل أراضي الجموع بمجال الدراسة النسبة الغالبة من مجموع الأراضي، بمساحة 26921 هكتار،، أي 47.42 % من مجموع المساحة الصالحة للزراعة. وتعتبر هذه الأراضي من

بين المعوقات أمام تهيئة المجال الساحلي وتنفيذ الشطر الثالث للري، حيث أن عملية التجهيز سيصاحها ضم للأراضي<sup>(16)</sup>.

أصبحت ملكية الأرض خلال تسعينات القرن الماضي، تعرف تهافتا في كل مكان داخل المجال، مما ساهم في رفع ثمنها بشكل كبير جدا، سواء بالنسبة للملك الخاص أو أراضي الجموع. فالتطور الزراعي زاد من الاهتمام بها، بعد أن كانت بائرة دون أهمية لزمن طويل، فقد أصبحت الأرض بالمجال الساحلي، خصوصا مع ملاءمة الظروف الطبيعية، ذات قيمة كبرة.

#### 2-1-3-صغر حجم الحيازة الفلاحية وتقطعها بمجال الدراسة

إن ما يميز مجال الدراسة هو وجود مساحة مهمة، صالحة للزراعة، تصل إلى 56778 هكتار، موزعة على 11603 استغلالية فلاحية على طول الشريط الساحلي، بمعدل 4.89 هكتار لكل استغلالية. وهذا ما ساهم في انتشار الحيازة الفلاحية الصغرى التي لا تساعد الفلاح على استغلالها في بعض المزروعات التي تحتاج إلى مساحات كبيرة.

جدول 2: المساحة المستغلة والحيازات الفلاحية بمجال الدراسة

| المجمعع | مجال ساحل الغرب             |  |  |
|---------|-----------------------------|--|--|
| 56778   | المساحة الصالحة للزراعة (ه) |  |  |
| 11603   | عدد الاستغلاليات            |  |  |
| 52015   | عدد القطع                   |  |  |

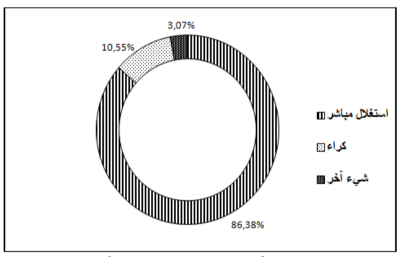
(المصدر: وزارة الفلاحة والتنمية القروية، الإحصاء الفلاحي العام، 1996)

إن هذه الوضعية التي تميز الاستغلاليات الزراعية، من حيث صغرها وتشتتها في أغلب الأحيان، تشكل حاجزا أمام تطوير النشاط الزراعي وتحديثه، إذ لا تسهل عملية استخدام المكننة الحديثة وتشكل سببا رئيسيا في تدهور الموارد الطبيعية، وبالتالي الضغط على المياه الباطنية لأجل سقى كل الاستغلاليات والرفع من المنتوج الزراعي.

#### 3-1-3-أنواع الاستغلال: هيمنة الاستغلال المباشر

تتعدد أساليب استغلال المجال بالمغرب بين استغلال مباشر، الرباع، الخماس والكراء، أغلها تسود في المناطق المسقية، بين صاحب الأرض والمستغلين.

على العموم يمكن التمييز بين نوعين أساسيين من الاستغلال الفلاحي؛ استغلال مباشر، يتم خلاله تدبير شؤون الاستغلالية من طرف المالك نفسه، واستغلالها غير مباشر يتم من خلال إبرام عقد أو اتفاق بين صاحب الأرض وشخص آخر لاستغلالها، إما بواسطة الكراء أو الشراكة.



شكل 3: أنواع الاستغلال الفلاحي (وضعية 1996)

(المصدر: وزارة الفلاحة والتنمية القروية، الإحصاء الفلاحي العام، 1996)

نستنتج من تفحصنا لمعطيات الشكل أعلاه أن الاستغلال المباشر يهيمن على المساحة الصالحة للزراعة والمستغلة من طرف الفلاحين في ساحل الغرب بمساحة تصل إلى 49043، أي بنسبة 86.38 في المائة، باقي النسب تتوزع بين الكراء والشراء وغيرهما، إلا أنها ضعيفة جدا، حسب معطيات الإحصاء الفلاحي العام.

وترجع غلبة الاستغلال المباشر، إلى أهمية الأرض لدى السكان، من الناحية الاجتماعية وممارسة العديد من المزروعات، خاصة المعاشية منها، بهدف تحقيق الاكتفاء الذاتي. إلا أن التطور الذي حصل في النشاط الزراعي بظهور زراعات تسويقية، تتطلب مصاريف كثيرة من حيث المراقبة والسقي والأسمدة، أدى إلى تراجع الاستغلال المباشر وظهور مستثمرين جدد.

## 2-3 تحول عوامل الإنتاج الفلاحي

#### 2-2-3-توزيع اليد العاملة

تلعب اليد العاملة دورا مهما في الممارسات الزراعية، بدءا من عملية الحرث حتى الجني والتسويق. ورغم تطوير المكننة وتطوير عوامل الإنتاج الأخرى، فإنها ما زالت تشكل عاملا محوريا في النشاط الزراعي. كان لليد العاملة العائلية دور كبير في مزاولة الزراعة والعمل داخل الحيازة الفلاحية، حيث وصلت نسبتها 96.7 % بمجال الدراسة، من خلال 10396 استغلالية.

جدول 3: توزيع اليد العاملة بمجال الدراسة

|     | المجموع      |      | مأجورة           |      | عائلية           | اليد العاملة |
|-----|--------------|------|------------------|------|------------------|--------------|
| %   | عدد          | %    | عدد الاستغلاليات | %    | عدد الاستغلاليات |              |
|     | الاستغلاليات |      |                  |      |                  |              |
| 100 | 10754        | 03.3 | 358              | 96.7 | 10396            | مجال الدراسة |

(المصدر: وزارة الفلاحة والتنمية القروية، الإحصاء الفلاحي العام، 1996)

يمكن تفسير غلبة اليد العاملة العائلية على المأجورة، بكون أغلب الاستغلاليات صغرى، لا تتطلب أعدادا كبيرة من اليد العاملة، مما يجعل الفلاح يتكفل بها إلى جانب أبنائه ومشاركة الزوجة في العمل الزراعي، مما يوفر يدا عاملة كافية لتغطية حاجيات المجال المزروع. أما اليد العاملة المأجورة، فلا يُعتمد عليها إلا من طرف أصحاب الملكيات الكبرى والمستثمرين. وتكتمي مساهمة المرأة القروية مكانة مهمة في النشاط الفلاحي، لما تقوم به من مجهودات جبارة.

#### 2-2-3- تطور الأدوات الفلاحية داخل الحيازة

عرفت خلال هذه المرحلة، المكننة الزراعية تحولات عميقة، تبرهن على مدى تحول مجال الدراسة. فاستعمال المعدات الفلاحية والآلات عاملا أساسيا في تحديث الزراعة، من مردوديتها وتحسين جودتها.

| الدراسة | المحال | الفلاحية | الادمات | ٠4  | 291    | 1012   |
|---------|--------|----------|---------|-----|--------|--------|
| -       |        |          | -0-"    | • • | $\sim$ | ,,,,,, |

| المجموع | محركات ضخ | آلة حصاد | جرار | الأداة الفلاحية |
|---------|-----------|----------|------|-----------------|
| 9517    | 8795      | 20       | 702  | 775             |

(المصدر: وزارة الفلاحة والتنمية القروية، الإحصاء الفلاحي العام، 1996)

إن مستوى المكننة خلال فترة التسعينات، كان يلائم النشاط الزراعي بمجال الدراسة، خصوصا على مستوى آلة الحرث التي تعتبر ضرورية، فقد وصل العدد إلى 702 جرار بجماعات الساحل بعلاقة مع عدد الاستغلاليات الذي قدر بـ 10754 استغلالية.

ويتوفر بالمجال 8795 محرك ضخ المياه، وهو رقم مهم جدا، يدلنا على كون المياه أضحت تتعرض للضغط خلال هذه الفترة، وإن كان عدد المحركات أقل من عدد الاستغلاليات الذي يصل إلى 11603 استغلالية فلاحية.

وانطلاقا من مقارنة هذه المعطيات مع فترة بداية الاستقلال، يمكن القول أن المجال في تطور ملحوظ، على مستوى الأدوات الفلاحية، وبالتالي عصرنة النشاط الزراعي.

3-3- زيادة الأراضي المسقية وتطور نظام الري داخل الاستغلالية الفلاحية

## 1-3-3- المرجات والآبار أهم مصادر السقي

كانت المرجات والأودية، تشكل أهم مصادر السقي، فأغلب الاستغلاليات التي تجاور وادي سبو أو درادر وبعض المجاري الأقل أهمية ظلت تسقى منها. وخلال تراجع مياه المرجات والضايات، خصوصا ذات الحجم الصغير يلجأ الفلاح إلى تعميق جزء منها كحفر بمتر إلى مترين، تتجمع بها المياه. خاصة وأن وجود مياه باطنية غير بعيد عن السطح، مما كان يوفر للفلاح المياه داخل هذه الحفر الصغيرة لتلبية حاجيات المزروعات وتوريد الماشية. إلى جانب هذه الحفر يتم الاعتماد على الآبار في السقى بالمناطق التي لا توجد بها المرجات والأودية.

وبحكم قرب الفرشة الباطنية من السطح، فإن الآبار ظلت بأعماق ضعيفة ليس لها أثر واضح في تراجع مستوى المياه، إلا أن تطور الزراعة وإدخال منتوجات عصرية، ساهم في زيادة عدد الآبار، بحيث أصبح من الضروري حفر بثر بكل استغلالية على الأقل.

#### 2-3-3 تحسن طرق السقى

كان لتكثيف عملية السقي دور كبير في تحسين الإنتاج الزراعي، فقد ظلت الظروف المناخية تتحكم في الإنتاج، خاصة بالمجالات البورية، وهو ما دفع إلى ضرورة تطوير الري وعقلنته.

تميزت مرحلة التسعينات بوجود مساحة مهمة ترتكز على السقي والمزروعات المروية، إلا أن الهيمنة ظلت لطرق سقى تقليدية.

شكل السقي السطعي نسبة كبيرة جدا، حيث أن اعتماده من طرف غالبية الفلاحين، باعتباره النوع الأول ظهورا بالمجال، كما أن أغلب المزروعات آنذاك كان يلائمها هذا النوع من السقي. وتعتبر تقنية السقي السطعي من أقدم نظم الري لسنوات طويلة بمختلف دول العالم. تتميز هذه التقنية بضياعها للمياه بشكل كبير، خاصة وأنه يعتمد أكثر في سقي بعض المزروعات التي تتطلب المياه بشكل يومي؛ مثل زراعة الأرز.

للسقي بالرش كذلك أهمية بهذا المجال، حيث أن عددا من الفلاحين، خاصة أصحاب الأراضي المسقية الشاسعة يعتمدونه في سقي المزروعات، فقد كان يعتمد لروي بعض الخضروات والفواكه، إذ تم داخل الزراعة المغطاة، خاصة الموز الذي لم يشكل إلا نسبة ضعيفة من المزروعات الأخرى. أما زراعة الفول السوداني والفاصوليا فقد كان النوع الأول في عملية الري، نظرا لكونه يخفف على الفلاح عبء اليد العاملة.

تميزت هذه الفترة كذلك بظهور متواضع للري الموضعي (الري بالتنقيط)، حيث كان يقتصر على بعض المزروعات التي تعود إلى المستثمرين الكبار، خاصة استغلاليات توت الأرض التي كانت تنتشر بجماعتي المناصرة ومولاي بوسلهام بشكل كبير، نظرا لوفرة المياه وملاءمة التربة الرملية.

## 3-3-3 تطور المساحة المسقية بمجال الدراسة

ساهمت الظروف الطبيعية من مناخ، خصوبة التربة ووفرة مائية في حدوث تحولات عميقة، ميزت النشاط الزراعي بمجال الدراسة، فقد انتقل الفلاحون من مزاولة الزراعة التقليدية إلى اعتماد تقنيات حديثة ومزروعات ذات مردودية مرتفعة ومداخيل مهمة، وهو ما ساهم في تحول عميق على مستوى المساحة المزروعة، حيث شكلت الأراضي المسقية حوالي نصف الأراضي الفلاحية المستغلة، بنسبة 44 % مقابل 56 % بورية، بمساحة تصل إلى 31849 هكتار من أصل 56778 هكتار صالحة للزراعة (17).

#### 4-3-3 غلبة زراعة الحبوب على باقى المزروعات

ظل المجال الساحلي للغرب إلى حدود منتصف التسعينات، مجالا لانتشار الزراعات التقليدية –المعاشية- خصوصا مع تواضع الزراعة المسقية. فقد انتشرت زراعة الحبوب بمختلف جماعات الساحل، على مساحات مهمة، وصلت خلال الإحصاء الفلاحي العام إلى 19386 هكتار، شاغلة أكثر من ثلث المساحة المستغلة التي قدرت بـ 55313 هكتار، أي بنسبة تصل إلى أكثر من 35 %. إلى جانب المزروعات الزبتية التي تتشكل من الفول السوداني وعباد الشمس، حيث حظيت كذلك بأهمية كبرى من طرف الفلاحين.

تتوزع باقي المساحة المزروعة بين الخضروات والمزروعات العلفية والصناعية ثم القطاني والفواكه بنسب أقل أهمية على طول مجال الدراسة، حسب طبيعة التربة الملائمة، إلى جانب الاعتماد على المخصبات التي ما فتئت تتزايد بشكل كبير منذ عصرنة الفلاحة بالمغرب.

#### • الزراعة المغطاة وزيادة الضغط على المياه

انتشرت الزراعة المغطاة على طول النصف الجنوب الشرقي من مجال الدراسة وانعدامها على طول الكثيب الساحلي، نظرا لوجود المرجات التي تفيض مياهها خلال فترات الأمطار، مما يخيف الفلاح من الضياع دون جدوى، ولم تكن منتشرة بالجزء الشمالي، بل يتم الاعتماد على المزروعات السكرية والحبوب. خاصة وأن الدولة كانت تشجع على ممارسة هذه المزروعات آنذاك.

ساهمت سنوات الجفاف التي عرفها المغرب خلال التسعينات في زيادة عملية الحفر وتعميق الآبار، فقد شكلت فترة 1994 و1995، أقصى فترة جافة خلال التسعينات وهو ما دفع إلى ضرورة جلب المياه الباطنية، خصوصا وأن انتشار الزراعة المسقية في تزايد مستمر.

تعتبر زراعة الخضروات الأكثر انتشارا بمختلف أجزاء مجال الدراسة، فقد ميزت التحول الحاصل خلال فترة التسعينات، حيث أصبح التعاطي لها بشكل كبير، وبالمقابل تراجع المساحة المخصصة للزراعة البورية والتي تشمل الحبوب بمختلف أصنافها، إضافة إلى بعض المزروعات العلفية.

هناك زيادة في المساحات المخصصة للمغروسات، إذ تعتبر غراسة الليمون وشجر الأفوكا أهم الأصناف بهذا المجال، نظرا لملاءمة للتربة والظروف المناخية والوفرة المائية. على مستوى الزراعة داخل البيوت المغطاة، فقد عرفت هي الأخرى تزايدا مهما، نظرا لتعاطي السكان لها، لما تخلفه من عائدات مالية. فقد أصبحت تحتل هذه الزراعة مساحات مهمة من ساحل الغرب، وتشمل بالخصوص الخضر (الفلفل، الطماطم،..) والفواكه (الموز، توت الأرض، الدلاح ...) التي يوجه جزء منها إلى السوق الجهوبة والوطنية.

انطلاقا من هذا الجرد المتعلق بالتطور الحاصل في الإنتاج الزراعي واستغلال المياه، تبين أن هناك تراجع واضح للمزروعات التقليدية، نحو الاعتماد على الزراعات العصرية الأكثر ربحا. وبالمقابل هناك زيادة في استهلاك المياه، حيث الحاجة أكثر لجلب المياه الجوفية لتلبية حاجيات المزروعات، مع تحسن في أساليب الري من خلال ظهور الري بالتنقيط، الذي يعد التقنية الأنجع للحفاظ على الماء.

#### خلاصة

عرف مجال ساحل منطقة الغرب تنمية فلاحية مهمة، بفعل ملاءمة الظروف الطبيعية وتطور النشاط الزراعي، خاصة مع انتشار المزروعات البورية بأغلب الحيازات الفلاحية، إذ أن بداية الضغط على الموارد وخاصة المياه كانت مع دخول الاستعمار الفرنسي، الذي عمل على توسيع المساحة المسقية وتحسين الإنتاج الفلاحي بالغرب. وقد انتشر السقي أكثر بعد الاستقلال، موازاة مع سياسة الإعداد الهيدروفلاحي ودعم الإنتاج الفلاحي.

وانطلاقا من معطيات الإحصاءات الخاصة بفترة التسعينات حتى نهاية القرن العشرين، يمكن القول أن مظاهر التحول المجالي أضحت أكثر وضوحا، خاصة على مستوى المياه، من خلال جفاف العديد من المرجات والضايات وانتشار حفر الآبار بكثرة، مع تحسن في أساليب الري لدى الفلاحين، مما نتج عنها توسع المساحات المسقية، وتراجع حجم الحيازات الفلاحية، وظهور مزروعات تسويقية أكثر دخلا.

#### الهوامش:

- (1) بوجمعة رويان، الطب الكولونيالي الفرنسي بالمغرب 1912-1945، مطابع الرباط نت، المغرب، 2013، ص 152.
- (2) على الحمراوي، مسألة الفلاحة المغربية، دراسة في مجلة أنفاس، العدد الأول، مطبعة التومي الرباط، المغرب، 1971، ص 11.
- (3) LE COZ. J, Le Gharb fellahs et colons: Etude de géographie régionale, Tome 1, Faculté des Lettres et des Sciences Humaines, Université Mohamed V, Rabat, Maroc, 1964, p 523

- (4) ظهير 12 غشت 1913 المتعلق بتحفيظ الأملاك العقارية، ظهير 24 ماي 1922 المتعلق بتحفيظ الأملاك الخاصة للدولة، ظهير 18 فبراير 1924 المتعلق بتحديد أراضى الجموع.
- (5) موسى كرزازي، جوانب من التحولات الاجتماعية المجالية الحديثة في أرباف سهل الغرب، سلسلة ندوات ومناظرات، كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، في موضوع: التحولات الاجتماعية المجالية في الأرباف المغربية, رقم 28، 1994، ص 49.
- (6) المختار بلعربي، التجهيز الفلاحي لسهل الغرب من المرجات إلى قطاعات السقي العصرية، منطقة الغرب: المجال والإنسان، 1991، ص 57.
- (7) LE COZ. J, op.cit. p 556.
- (8) محمد كربوط، سياسة الإعدادات الهيدروفلاحية العصرية بالمغرب؛ المنجزات الكبرى وحدود نجاحها، مجلة جغرافية المغرب، عدد 9، 1985، ص 8.
- 9) AKESBI. N et GUERRAOUI. D, Enjeux agricoles, édition le fennce, 1991, P 34.
- (10) هو برنامج يرمي إلى تخلي الدولة عن عدد من الوظائف التي كانت تقوم بها وفتح الباب أمام القطاع الخاص.
- (11) عبد الله صدق، السياسة الفلاحية والتنمية القروية بالمغرب، المطبعة السريعة بالقنيطرة، المغرب، ط 1، 2014، ص 39.
  - (12) نجيب أقصى، السياسة الفلاحية والتنمية بالمغرب، مجلة نوافذ، العدد 3، 1999، ص 15.
- (13) أحمد تفاسكا، الفلاحة الكولونيالية في المغرب "1912-1956"، مطابع أمبريال بالرباط، المغرب، ط 1، 1998، ص 33.
- (14) DAOUDI. A, Approche théorique sur les terres collectives au Maroc, dans les structures foncières et le développement au Maroc; cas du Gharb, 2002, p 11.
- (15) IDIL. A et JARIR. M, les terres collectives dans le Gharb entre l'archaïsme du statut foncier et l'intensification du système des cultures, dans les structures foncières et le développement au Maroc; cas du Gharb, 2002, p 79.
- (16) شُرع في إنجاز عمليات ضم الأراضي في سهل الغرب مع بداية عقد السبعينيات من طرف المكتب الجهوي للاستثمار الفلاحي للغرب. ونظرا لأهميتها في الإعداد الهيدروفلاحي، تم إعطاؤها أولوية خلال المخططات: المخطط الخماسي (1971-1977) ومخطط التنمية الاقتصادية والاجتماعية (1980-1978) والمخطط الخماسي (1981-1985) ومخطط التنمية الاقتصادية والاجتماعية (2000-2004)، إلا أن هذه العملية لم تكتمل بعد لوجود معيقات حالت دون إتمام برنامج ضم الأراضي، خاصة في الشطر الثالث للري (المنطقة الساحلية).
  - (<sup>17)</sup> وزارة الفلاحة والتنمية القروية، الإحصاء الفلاحي العام، 1996.



## Journal Of

# MADARATI KARIKATA

Volume 02 Issue 05

> Mars 2020 Tome 01

Journal Of Madarat Tarikhia

Reviewed Academic International

Periodical Magazine

For Historical And Researches Studies

